

# Washington University in St. Louis ARTS & SCIENCES

Property of Classics Department



Mashington University

WWW NOT TAKE FROM LIBRARY

NO LONGER
PROPERTY
OF OLIN
LIBRARY
Washington University

NO LONGER PROPERTY OF OILM LIBERARY WEENINGTON DAVISEN

# PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

ERNST VON LEUTSCH.

Siebenzehnter Jahrgang.

## GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLXI.

# PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

diffy

# DAS KLASSISCHE AMTERTHUM.

HERAUSGECERK

V.11/2. NO

ERNST VON LEUTSOH.

0111

Stebenzehnter Inhryang.

WHINE SERVE

VERTAG DEN DERTEMBEREITEN BEGINNINGENG

# Inhalt des siebenzehnten jahrganges.

| Der text der homerischen gedichte. I. (Jahresbericht). Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| C. W. Kayser                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 683 |
| Die angriffe auf die belobte einheitlichkeit der Odyssee. I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| II. Von G. W. Nitzsch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1   |
| Bemerkungen zu Homer. Von C. W. Kayser                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 350 |
| Das wort ἐννέωρος bei Homer. Von Hugo Weber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 163 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 518 |
| Die gedichte des Hesiodos. 1. II. III. (Jahresbericht). Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| R. Merkel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 307 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 167 |
| AND A STATE OF THE PARTY OF THE | 551 |
| Die originalhandschrift der fabeln des Babrios im brittischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 321 |
| 2.008                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 355 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 320 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 360 |
| 2 man and and another than the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 357 |
| The state of the s | 120 |
| THE RESERVE OF THE PROPERTY OF | 228 |
| Beiträge zur kritik in Sophokles Oedipus Tyrannos. Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 409 |
| Beiträge zur kritik und erklärung des sophokleischen Oedi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| pus auf Kolonos. Von C. Schenkl 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| Zu Sophocles. Von Fr. Wieseler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 561 |
| Sieben unechte schlussstellen in den tragödien des Sophokles.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| Von Fr. Ritter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 422 |
| Eurip. Heracl. 299. Von R. Enger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 58  |
| Eurip. Heracl. 594. Von demselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 28  |

| Eurip. Hippol. 515. Scr. C. G. Linder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 109   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Ueber einen vers aus der Andromeda des Euripides. Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| W. Dindorf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 719   |
| Aristoph. Nub. 315. Von O. Goram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 148   |
| Aristoph. Nub. 517. Von demselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 287   |
| Aristoph. Nub. 517. Von demselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 548   |
| Herod. IV, 128. Von K. Schwenck                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 605   |
| Zu Diodorus. Von H. Sauppe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 149   |
| Plutarch. Cimon. 10. Von K. Kappes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 306   |
| Demosthenes reden. Von L. Spengel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 606   |
| Das leben des philosophen Secundus. Von H. Sauppe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 149   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1     |
| W. Dindorf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 337   |
| Emendationes ad grammaticos Graecos. Scr. A. Lentz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| Hesych. s. βαβήρ. Von K. Schwenck                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| Miles and the second control of the second s |       |
| Griechische inschriften:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| Das ehrendekret für Phanokritos von Parion. Von A. Schä-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| fer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 160   |
| Zum Corp. Inscriptt. Gr. n. 666. Von K. Keil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 718   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 344   |
| The state of the second of the | 549   |
| Zwei gefälschte griechische inschriften im Museo Lapidario                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| zu Verona. Von A. Conze (mit einer tafel)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 718   |
| SC. de Bacchanalibus. Von K. Schwenck                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 717   |
| Der ausruf an den kalenden. Von H. Düntzer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| Adversaria Virgiliana. Von J. Henry                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| Lectiones Vergilianae. Von Ph. Wagner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 170   |
| Ein kapitel über die transpositionen bei Vergil. Von dem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 110   |
| selben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Zu dem carmen panegyricum in Pisonem. Von Ed. Wölfslin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 339   |
| Der pithöanische codex des Juvenal. Von A. Haeckermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Varronische vindicien. Von Th. Roeper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 64    |
| Zu Horatius. Von W. Kraffert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 723   |
| Zu Horatius. Von W. Kraffert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 173   |
| Horat. Carm. I, 14 keine allegorie. Von W. Fröhner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 172   |
| Plautinische studien. Von Th. Berak                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 38    |
| Plautinische studien. Von Th. Bergk                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 452   |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A U A |

Inhalt.

| Zu Plautus Amphitruo. Von L. Spengel                           | 562 |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| re epitheta der gotter and meuschen. Lan L. Arab. 195          |     |
| De commentariorum C. J. Caesaris codicibus. Scr. H. J. Heller  |     |
| Zu den handschriften von Cäsar's Bellum gallicum. Von D.       |     |
| Detlessen. Mit einem zusatze von Ernst von Leutsch             |     |
| De nominibus Celticis in C. J. Caesaris commentariis traditis. |     |
| Scr. H. J. Heller                                              | 270 |
| Sallustius. I. (Jahresbericht). Von Ed. Wölfslin               | 519 |
| Handschriftliches zu Sallust. Von demselben                    | 154 |
| Sallust. Jujurth. 35. Von K. Kappes                            | 287 |
| Liv. XXV, 8, 8. Von Th. Ladewig                                | 682 |
| Zu Granius Licinianus. Von W. Fröhner                          |     |
| Ueber alter und herkunft der ersten handschrift des Tacitus    |     |
| zu Florenz. Von Fr. Ritter                                     | 662 |
| Zu Tacitus. Von W. Kraffert                                    | 728 |
| Orosius. Von U. Koehler                                        | 552 |
| Zu Cicero. Von C. F. W. Mueller 103.                           | 511 |
| Orosius. Von U. Koehler                                        | 726 |
| Cic. de Invent. I, 6. Von R. Enger                             | 110 |
| Cic. de Invent. I, 6. Von R. Enger                             | 672 |
| Beiträge zur kritik der bücher Varro's de L. L. Von W.         |     |
| Christ                                                         | 59  |
| Zu Varro de L. L. Von C. L. Roth                               | 175 |
| Zu M. Terentius Varro de L. L. Von L. Spengel                  | 288 |
| De consilii sententia. Von A. Conze 369 coll.                  | 549 |
| Zu Fronto. Von J. Mähly                                        | 177 |
| Zu Apuleius. Von M. Hertz                                      | 178 |
| Die subscriptio der institutiones des Cassiodorus. Von L.      |     |
| Spengel                                                        | 555 |
| Lateinische glossarien. Von F. Oehler                          | 159 |
|                                                                |     |
| Zerstreute bemerkungen. Von L. Urlichs                         | 347 |
| Kritische miscellen. Von A. Meineke                            | 558 |
|                                                                |     |
| Απαλός. Von Ernst von Leutsch                                  | 169 |
| Griechische papyrus. Von H. Sauppe                             | 149 |
|                                                                |     |
| Die letzten lebensjahre Thrasybul's von Steiria. Von H.        |     |
| Frohberger                                                     | 437 |
|                                                                |     |

VI

| Die Giganten. Von K. Schwenck                                | 673 |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Ueber epitheta der götter und menschen. Von L. Krah .        |     |
| Wohlgeruch der götter. Von K. Schwenck                       |     |
| O and bearing realist dealers are such as an and seem to the |     |
| Ueber agonale festtempel und thesauren, deren bilder und     |     |
| ausstattung. I. II. Von K. Bötticher 385.                    | 577 |
| Athene-statue in Villa Borghese. Von A. Conze                |     |
| Kothon. Von demselben (nebst tafel)                          |     |
|                                                              |     |
| Fragen über latinität. Von C. W. Zumpt                       | 111 |
| AF. Von W. Fröhner                                           |     |
|                                                              |     |
| Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesell-    |     |
| schaften so wie aus zeitschriften 179. 369. 567.             | 729 |
| Bibliographische übersicht. Von G. Schmidt                   | 740 |
| Index auctorum. Composuit G. Tell                            |     |
| Index verborum. Composuit G. Tell                            |     |
| Verzeichniss der excerpirten zeitschriften                   | 767 |
|                                                              |     |





#### I. ABHANDLUNGEN.

I.

## Die angriffe auf die belobte einheitlichkeit der Odyssee.

#### 1. Allgemeines über die bisherigen untersuchungen.

Eine musterung der neuesten literatur in der homerischen frage und die umschau nach ihrem dermaligen stande begegnet nur einander widerstreitenden meinungen, nirgends einem reinen ergebniss. Nicht bloss, dass die in den übersichten 1) unterschiedenen drei hauptdifferenzen und zwar mit gar manchen schattirungen noch immer fortbestehn, es hat sich in den jahren seit Lachmann bei seinem allbeklagten tode seine beweisführung unvollendet hinterliess, ein gar heisser eifer hervorgethan, auch die Odyssee nach seinem vorgange in kürzere für einzelvorträge geeignete lieder aufzulösen. Indessen während seine zahlreichen jünger nicht bloss in dieser neuen richtung sich sehr rührig erwiesen, sondern auch seine eigenen aufstellungen in der Ilias sehr vielfältig und wiederum von einander abweichend umgestalteten, sind mehrere mahnungen laut geworden, welche entweder schon mehrfach beachtung gefunden haben oder sich künftig geltend machen müssen und werden.

Die Lachmannischen betrachtungen der Ilias erfuhren durch die umfassenden beurtheilungen Bäumleins in zeitschr. f. alterth. 1848 u. 50, und Düntzers in allg. monatsschr. 1850 und neue jahrb. f. philol. 1851, bd. 61, heft 4 gewichtige anfechtungen.

<sup>1)</sup> Z. b. Hoffmanns in Lüneburg, allg. monateschr. f. wissensch. u. liter. Halle, 1852, april: Georg Curtius, in zeitschr. f. österr. gymn. Wien, 1854: Hiecke in Greifswald, gratulat. des gymnas. zum jub., oct. 1856. Bonitz, zschr. für öst. gymn. 1860. h. 4, betont nur die widersprüche.

Die grundsätze und eigenmächtigen voraussetzungen, von denen er ausgegangen war, und noch mehr die völlige subjectivität seiner entscheidungen über ächte und nicht ächte, ihm schöne oder nicht schöne poesie, wurden gerügt, und von dem ersteren der widerspruch mit sich selbst betont, da er zwar von anfang die kleinen lieder, die er als die ursprünglichen herzustellen fand, romanzenartig nannte, aber was er als solche gab, gar oft eines statthaften anhubs und noch öfter schlusses entbehrte 2). Hierzu kam von dem der Lachmannschen annahme verwandten verdienten verfasser der Quaestiones Homericae mit ihren metrischen unterscheidungen, von Hoffmann, die siegreiche prüfung des von Lachmann über die letzten gesänge der Ilias gefällten urtheils (Lüneburg. progr. Ost. 1850). Alle die vier gründe werden in ihrer unrichtigkeit nachgewiesen. Ein dritter recensent der betrachtungen 3) zog bei damaligem eingehn in Lachmanns anschauung die aufmerksamkeit der leser durch erinnerung an weitere erfordernisse auf sich, welche noch zu leisten seien, wenn ein begründetes urtheil über das hellenische und germanische epos gewonnen heissen sollte. Er (prof. Weisse in Leipzig) sagt p. 515, b: "Der verfasser hat sein geschäft nicht vollendet; an der Odyssee, an der Gudrun, hat er sich in ähnlicher weise wie an den Nibelungen und der Ilias zu versuchen. Dann erst, wenn wir in bezug auf diese beiden gedichte, und noch einige verwandte, von ihm belehrt worden sind, nicht nur, ob sich ähnlich wie in jenen einzelne "lieder" in ihnen unterscheiden lassen, sondern auch ob sie auf gleiche weise in eine ächte und eine unächte masse auseinanderfallen, ob namentlich in der Odyssee, dieser bisher von allen lesern noch so sehr als in sich homogen empfundenen dichtung, noch andere stücke, ausser den von Wolf (IV, 621-847) und von den alten notirten (XXIII, 297, XXIV, 547) sich als apokryphisch bezeichnen lassen - werden die akten des von ihm eröffneten pro-

<sup>2)</sup> Bäumleins rec. 1850, nr. 21 z. a. und p. 66. Wir hätten also hier wieder die bei den Lachmannschen liedern wiederholt bemerkte erscheinung, dass sie ohne schicklichen anfang, ohne passenden schluss, ohne eine besondere handlung zu ende geführt zu haben, des charakters selbstverständlicher lieder entbehren. Wie viel anders in den Eddaliedern, die doch jedenfalls auf einer niedrigern kunststufe stehen.

<sup>3)</sup> Blätter für liter, unterhaltung, 1844, nr. 126 – 129, p. 501 – 516. Mit den weiterhin folgenden mulhmassungen fällt zusammen was Hiecke über eine auch selbst ähnliche annahme bei G. Curtius über den gegenwärtigen stand u.s. w. sagt.

cesses über das hellenische und germanische epos geschlossen sein. und ein neues verfahren beginnen müssen. Auf die statthaftigkeit. auf die dringlichkeit eines solchen verfahrens, in welchem erst die fragen, die wir hier nur flüchtig berührt haben, ihrer entscheidung harren, können wir in keinem falle verzichten; und auch darauf nicht, dass, welches auch das ergebniss - - sein werde. die Ilias und Odyssee dann noch einmal darauf angesehn werden, ob nicht beide dichtungen in ihren ächten bestandtheilen zuletzt dennoch das werk eines und desselben dichters sein können, und so der name und die person des unsterblichen Homeros aus den zerreissungs- und vertilgungskämpfen - siegreich hervorgehe. Sollten aber - der verfasser oder die ihm gleichgesinnten in jenem unternehmen scheitern; sollten Odyssee und Gudrun jedem etwaigen zersetzungsversuche widerstand leisten ---: so würde sich hieraus - ein nicht unerhebliches bestätigungsmoment ergeben. Beide dichtungen - würden dann als ein näherer beleg dafür dienen, wie die epische poesie, ausgehend von einer kunstmässigen um · und überdichtung alter volksthümlicher heldenlieder, dieselben erst im einzelnen, dann immer mehr und mehr im zusammenhange zu dichterischen kunstwerken verarbeitet hat, bis sie endlich, und wohl nicht erst nach einer langen übungszeit, dazu gelangt ist, auch in grösserem umfange solche werke zu entwerfen und in einem gusse auszuführen".

Im anschluss an dieses bemerkenswerthe votum ist hinsichtlich der andern erst noch zu prüfenden epopöen anzumerken, dass die ergebensten schüler Lachmanns selbst anerkennen, so gewiss in den Nibelungen (nach ihrer meinung) die ursprünglichen lieder glücklich ermittelt wären, bei der Gudrun könne ein gleiches nicht gelingen (Haupt). Sodann haben neue forschungen diez wanzig aus den Nibelungen gebildeten lieder gar sehr in frage gestellt <sup>4</sup>).

Für die homerische frage hat man endlich besonders, wie es scheint, durch Lachmanns eigenwilliges pochen auf sein geschmacksurtheil angeregt, den richtigen weg gefunden, um für die ge-

<sup>4)</sup> S. Heinrich Fischer, Nibelungenlied oder Nibelungenlieder. Eine streitschrift. Hannover, 1859. Das gewonnene endergebniss p. 141 f.: die liedertheorie, und p. 144 ff. die handschriftenfrage, mit dem schlusssatz des ganzen: "wir glauben daher zu dem schlusssatz berechtigt zu sein: das Nibelungenlied ist das werk eines dichters, und die handschrift C enthält, von einzelnen verderbnissen abgesehen, den ursprünglichen text".

schichtlich überkommene poesie auch einen geschichtlichen maassstab der unterscheidung des homerischen oder unächten zu gewinnen. Wolf empfand das bedürfniss eines solchen noch nicht, ihm thaten es die einzelvorträge der rhapsoden. Er berief sich (108) als auf eine allgemein bezeugte und bewusste thatsache, dass beide werke des Homer nur theilweise und in verschiedener reihenfolge öffentlich vorgetragen worden seien. Die theile meinte er von Aelian (versch. gesch. XIII, 14) angegeben ohne zu beachten, dass die dort verzeichneten inhaltlichen benennungen der verschiedenen partien der gedichte weder an sich ein bemessenes gaben noch mit den rhapsodien der alpbabetischen abtheilung der Alexandriner znsammentrafen, dies wenigstens nur in sehr einzelnen fällen. Genug, da wir eine stetige abtheilung der llias und Odyssee, welche im gebrauche der rhapsoden gewesen, nicht entdecken können, sondern uns aus den nachrichten der alten von ihren einzelvorträgen keine andere vorstellung bilden können, als dass sie auch in ihrem umfang nach umständen verschieden gewesen: so giebt uns Wolfs hinweisung nichts klares. Dazu vermissen wir bei ihm alle eingehende beachtung 'der unabweislichen annahme, dass neben den einzelvorträgen auch vor Solon gesammtvorträge stattgefunden haben müssen, da die ganzen gedichte bei den festen durch sich ablösende rhapsoden ausgeführt wurden. Wenn Solon diesen gesammtvortrag für die attischen feste anordnete, und der sohn des Peisistratos, nachdem durch des vaters veranstaltung die gedichte zur engeren folge redigirt waren, die rhapsoden zum gebrauche dieser anhielt, so haben wir über die neben einander bräuchliche zwiefache rhapsodie das schätzbare zeugniss der scholien zu Pindar Nem. 2, 1. In dem theile derselben, welcher von der weise des vortrags spricht, geht ein unbrauchbares etymologisirendes vorher, dann folgt die gehörige unterscheidung der einzelvorträge beliebiger auswahl von den gesammtvorträgen mit den worten: αὖθις δὲ έκατέρας τῆς ποιήσεως είζενεγθείσης (είς τον άγωνα) τους άγωνιστάς οίον ακειομένους πρός άλληλα τὰ μέρη, καὶ τὴν σύμπασαν ποίησιν ἐπιόντας ἡαψωδούς προσαγορευθήναι.

Wie kann man glauben, vor Solon wären weder die zur Ilias noch die zur Odyssee, beide kenntlich genug, gehörenden theile noch nie und nirgends in ihrer folge gehört worden! dies hei dem ruhm und ansehn des nationaldichters, den Xenophanes als den hauptträger der authropistischen vorstellung vom wesen der götter bekämpfte? Seltsam nennen wir es, dass es erst Welcker'n aufbehalten war, den agonistischen vortrag bei festen als den gesammtvortrag zur anerkennung zu bringen.

Lachmann nun suchte seine einzellieder besonders auch ohne gehörige berechnung des brauchs der rhapsoden; wie seine lieder öfters weder passlichen anfang noch passlichen schluss hatten, so sind sie öfters so kurz, dass man sie nur in seltenen und in solchen fällen zum einzelvortrag geeignet denken kann, wo die zuhörer das ganze schon im sinn hatten. Besonders aber hätte er sich den hergang verdeutlichen sollen, wie die sammler das zu sammelnde überkamen. Es kam ja doch von den rhapsoden, und diese lieferten, was und wie sie es vorzutragen pflegten. Es waren dies theils zum einzelvortrag geeignete partien, für sich verständlich und angenehm, denn selbstständigkeit der theile "ohne isolirung" ist eine wesentliche eigenheit der epischen darstellung, woher auch die episoden; aber andere gehören nur dem organismus der ganzen poesien an. Eine unklare vorstellung von mehreren liedern, welche dasselbe dargestellt, und von ausfüllung durch eigene zuthaten, liess Lachmann den ordnern des Peisistratos eine vielseitige mühwaltung beilegen. Diese vorstellung ist abgethan, und wer jenen hergang wohl erwägt, kann den sammlern nur das unschwere geschäft der herstellung der in den theilen selbst leicht kennbaren ordnung übrig lassen 5). Denn das auch von Ritschl nach seinen vorlagen weit überschätzte prädicat opus divinum beruht doch nur auf des späten Italieners auctorität.

<sup>5)</sup> Susemihl rec. von Bernhardys gr. lit. in n. jahrb. f. philol. bd. 73. h. 9. p. 599. "Als ob nicht diese tradition (von der Ilias und Odyssee als ganze) vielmehr voraussetzte, dass sie (die einzelgesänge) alle zu zwei solchen grossen epen gehörten. Oder soll uns wirklich die thorheit aufgebürdet werden, dass Onomakritos und seine genossen ganz nach eigenem gutdünken erst diese beiden grossen werke zusammenfügten und also den begriff einer Iliade und Odyssee erst schufen. Grote gr. gesch. von Meissner 1, 510—512. Schömann rec. m. sagenpoesie n. jahrbücher bd. 69 h. 1 p. 30. — "Endlich dass jene composition vor Peisistratos gar nicht vorhanden gewesen sei — —, ist nicht nur von N. sondern von andern und namentlich von Grote mit so schlagenden argumenten widerlegt, dass unseres erachtens die meinung für immer abgethan ist. Alles stimmt vielmehr dafür, dass eine Ilias als ganzes schon vor den ältesten Kyklikern, also vor dem anfang der olympiaden vorhanden gewesen, und es ist kein grund anzunehmen, dass diese wesentlich von der unsrigen verschieden gewesen sei." S. auch die vortreffliche beweisführung Bäumleins z. f. a. 1850, p. 147 f. u. weiter in den neuen jahrbüchern.

Einzig erpicht auf die absicht kleinere lieder nachzuweisen und gemeint, in solchen eben habe die wahre schöne epische poesie sich offenbart, versäumte er dabei die möglichkeit zu erwägen, dass ein einiger dichter doch nacheinander die hauptmomente des Achilleuszorns gedichtet haben könne. Aber er erwog noch anderes nicht. Ohne solche anerkennung eines sich in gleicher weise und vortrefflichkeit bewährenden dichtergenius betrieb er seinen scheidungsprocess nach eigenem geschmacksurtheil und meinte mittelst dieses über das, was dem wesen der ursprünglichen alten dichtungsweise gemäss sei oder nicht, entscheiden zu können. Es kommt dabei allerdings auf eine grundvorstellung von dem zeitverhältnisse des dichters und seiner dichtung an. Anders wird sich das urtheil gestalten, wenn man mit anfängen und einer zeit erster bildungen zu thun zu haben glaubt, anders, wenn sich eine reichere vorzeit ähnlicher strebungen und erzeugnisse darin deutlich kund giebt. Eben in diesem unterschiede hat die auffassung der homerischen gedichte seit Wood über das originalgenie des Homer mehrere stufen zur richtigeren erkenntniss durchgangen. Wir sind dahin gelangt, in der entwickelung des nationalen epos der völker nach der urzeit jedes sagenkreises, welche eben nur die sage von der eigenen vorzeit als den grundstoff des epos erzeugt, zwei perioden zu unterscheiden, eine der kleinen epen über einzelne ereignisse, und eine zweite grösserer compositionen mit benutzung, neubildung jener kleinen epen und eigenen ausführung durch zusätze, indem ein der sage inwohnendes grundmotiv das ganze beseelt und bemisst. Sage, einzellieder, epopoen sind die drei stadien der epischen poesie, nach der anerkennung philologischer forscher wie philosophischer theoretiker 6). Nach ihrer überzeugung ist die homerische poesie die blüthe, die vollständige entfaltung des poetischen vermögens, und musste wenn kleinere lieder, durch welche die sage zuerst gestalt gewann, die nothwendige vorstufe waren, und schon sie nicht von jedermann, sondern von den musenbegabten sängern

<sup>6)</sup> Welcker, Ep. Cycl. I. 123. Bergk, progr. Freib. im Br. 1854, über das älteste versmass der Griechen gleich nach auf. Ritschl Alex. bibl. 70. C. Fr. Hermann culturgesch. Gött. 1857. th. 1, p. 92. Lehrs Berl. jahrb. 34 bd. 2, p. 624 und popul. aufs. Lpz. 1856, p. 14—16. — Vischer ästhet. th. 3 abth. 2, p. 1287. Fr. Zinmermann begriff des epos. Darmstadt 1848 p. 13. Carriere wesen und formen d. poesie, Lpz. 1854 p. 125 ff. Auch Göthe briefwechsel zwischen Schiller und Göthe 4, 184. Auch Ueberweg, logik. Bonn, 1857 p. 89 u. 90.

ausgeprägt wurden, der dichtergenius Homer im zeitalter des epischen gesanges aus einzelnen gesängen sich zum vollkommen organisirten ganzen durch innern drang emporschwingen, und ist man fürwahr nach andern erscheinungen nicht berechtigt, den Griechen die höchste ausbildung des epischen gesanges in stetiger folge abzusprechen. Diese, das wahre wesen der epischen poesie, tritt nach ihrer erkenntniss erst in der epopöe hervor. In dieser und nicht in dem romanzenartigen, epischlyrischen kleinliede haben wir den mähligen fortschritt mit seiner durch nacheinander gegebene parallelerzählung, episoden u. s. w. erwirkten durchsichtigkeit und anschaulichkeit, haben wir die beseelte und doch ruhevolle handlung und besonders weiterreichende oder verkettete motive. Die beiden grossen ganzen, welche die muster der gattung geworden und bei den dichtern' derselben geblieben sind, sie geben aber auch selbst von der vorhergegangenen periode das sprechende zeugniss, und weisen auf eine lange und liederreiche vorzeit zurück, da der schöpfer jener musterepopöen in seine durch den zorn des Achill und die heimkunft und rache des Odysseus beseelten und bemessenen organismen, mittelst dramatischen lebens vorzüglich, die mannigfachsten liederstoffe von dem ältern und von dem jüngern heldengeschlecht eingewebt hat. Dieselben erkennen ferner zuerst den individuellen dichtergeist, wie er schon durch die wahl seiner vor andern ethisch beseelten motive und vollends in der durchführung der charaktere der helden, heldenfrauen und götter nach ihren parteien und dem über alle waltenden Zeus seine gemüthreiche individualität wahrhaftig kenntlich offenbart hat. Dass nun dieses beseelende dichtergemüth, zuvörderst aber auch diese planmässigkeit und das im ganzen begegnende organische nicht gemeinsame eigenheit einer masse noch wirkung einer schule sein könne, ist ihnen klar und gewiss. Noch ein anderer neben den genannten Thudichum erklärte schon 1827 (Soph. trag. übers. 1, 242) und bekennt noch heute: diese ım ganzen lebende seele - bürgt für die einheit der gedichte u. s. w. und die ansicht, zu welcher die forschung in der homerischen frage nach überwindung des Lachmannschen standpunktes wahrscheinlich gelangen werde, bezeichnet Steinhart in der einleitung zum fünften bande der übersetzung des Plato von Hier. Müller p. 125 als die, "welche zwar überall in geist und ton noch die spuren älterer heldenlieder, als der keime,

aus denen die uns jetzt vorliegenden hervorgewachsen sind (von selbst?) anerkennt, — dabei aber nicht verkennt, dass sie nicht durch einen blossen sammler äusserlich verknüpft, sondern durch den schöpferischen geist eines genialen dichters umgestaltet und gleichsam wiedergeboren, zu gliedern eines einheitlichen ganzen geworden sind."

Ganz einstimmig gelten den obigen beide epopöen für entstellt durch mancherlei interpolationen, aber auch als keineswegs ganz glatt und ohne unebenheiten oder auch wirkliche widersprüß che dahinlaufend. Doch auch so bleibt ihnen der einige Homer in seiner herrlichkeit stehen. Der eine von ihnen, ein mann strenger methode und philologisch zarten gewissens, (Ritschl) erinnert dort über die gestaltung der beiden epopöen aus einer fülle kleiner lieder mit eigenen verschmolzen: - "eine entstehungsart, die schon ihrer natur nach die forderung eines das kleinste durchdringenden zusammenstimmens ausschloss": und der ebenfalls so ächt wissenschaftliche C. Fr. Hermann lehrte und schrieb: "abgesehen von den interpolationen liegt sowohl der verknüpfung im ganzen als den gleichnissen so ächter dichtergeist zu grunde, dass auch die zahlreichen discrepanzen im einzelnen uns nicht an dem dichterischen berufe und der grossen persönlichkeit des mannes irre machen dürfen, der in der Ilias u. s. w.

Diesen aussprüchen gegenüber und gegenüber dem gesetz epischer poesie, welches die durch analogie erleuchtete geschichte uns erkennen lehrt, gegenüber endlich den von dem eigenen volk und aller folgezeit so hochgehaltenen epopöen, als was erscheint das, was Wolf und Lachmann aus rücksicht auf den vortrag zu thun erforderlich fanden? Sie wollten den vorhomerischen stand herstellen. Dass dies aber eben nicht geht, selbst bei dem gewaltsamsten verfahren mit dem überlieferten zusammenhange nicht ausführbar erscheint, hat der erfolg Lachmanns gezeigt, und wird durch die mit ihm und unter einander streitigen versuche seiner nacharbeiter vollends bestätigt. Und mehrere seiner ausstellungen und vermeintlichen widersprüche wie die im ersten buche sind so wiederholt widerlegt und so vollständig von Bergk, Färber, Nägelsbach, Duntzer, und besonders Hiecke, dass sie auch für sich betrachtet als völlig beseitigt anzusehen sind. Der letztgenannte, der auch Aug. Jacob's bedenken über das neigen des ambrosischen hauptes, das den Olymp erschüttert, sinnig zurechtweist, hat daneben in einem andern programm, Greifswald 1856, p. 9, die vorliebe für kleine lieder als volkslieder, "die abgeneigtheit, das poetische verdienst einer durch ein grosses epos durchgeführten einheit nach gebühr zu schätzen" gar treffend aus dem von Herder her wirksamen wohlgefallen an dem begriff des volksliedes erklärt, weil damals die kunst nur im regelrechten gefun den und geschätzt gewesen sei. Man vergleiche auch Carriere wesen der poesie p. 126, wo er den gebrüdern Grimm, welche den unterschied von volksdichtung und kunstdichtung zuerst zum bewusstsein gebracht, doch darin entgegnet, dass sie (Jac. Grimm) in der volkspoesie den höchsten, den der kunst unerreichbaren gipfel der herrlichkeit sehen. Er erinnert da, dass der kunstgeübte meister, dessen sinn eins sei mit dem volk, sehr wohl den alten liederstoff als gemeingut zum harmonischen ganzen gestalten könne, dessen plan und idee ihm, dem dichter, angehöre. Wir dürfen diese gemeinsamkeit im glauben an die gepriesene vorzeit als gar nicht hinderlich einer sinnigern neugestaltung bezeichnen, meinen aber, dass jener gegensatz von volkspoesie und kunstpoesie wenig taugt: nicht alles volk, sondern der begabte sänger dichtete, zumal bei den Griechen. Auch was ihn die muse lehrte, war kunst. Dieser ausdruck oder das wesen der kunst ist ein verschiedenes nach den verschiedenen perioden der bildung (Dissen).

Lachmann nun hat wohl seine denkungsart darüber von den Grimms überkommen, aber seine anwendung und sein sprachgebrauch bei der poesie Homers war ein irriger. Er musste, wenn er den entwickelungsgang des epos gehörig erwog, und sich, wie es der historische sinn, der dux et arbiter der philologie, gebietet, zuerst empfänglich erwies, zuvörderst den dichtergeist in seinen erweisungen verfolgen, und da zwei grössere ganze überliefert vorlagen, die compositionsweise, die gliederung dieser und im verlauf die ganze epische darstellungsweise und form mit beflissenheit beobachten. Bei der durch Wolf geweckten achtsamkeit auf den lebendigen vortrag hatte er in der ganzen epischen sprache das viele formelhafte wahrzunehmen, welches der art ist, dass gar viele nomina oder verba eben nur in bestimmter verbindung und begleitung gebraucht sind, überhaupt aber die versbildung und der hexametrische rhythmus die wahl der wörter beherrscht. Freilich die so viel entscheidende belehrung über die

απαξ εἰρημέτα, über die homonymie, über die wörter, welche nur die eine der beiden epopöen hat, die andere nicht, beides nach den behandelten und veranlassenden gegenständen, diese belehrung verdanken wir erst Friedländers umfassenden darlegungen, daneben Schusters abhandlung  $^{7}$ ).

Was hierdurch in den letzten jahren dargethan uns jetzt vorliegt, dass aus sprachlichen anzeichen ein beweis verschiedener verfasser der Odyssee und der Ilias oder der einzelnen partien derselben sich nicht führen lässt <sup>8</sup>), sondern solche verschiedenheit oder einzelne absonderlichkeit nur bestätigende kraft haben kann, wenn andere und besonders poetische gründe bereits entschieden haben, dies hatte *Lachmann*, wenigstens die misslichkeit solchen beweises, schon frühzeitig für sich erkannt, wie wir aus seinem briefe in Friedländers vorrede zu "von Wolf bis Grote" VII ersehn.

Aber daselbst VIII tritt uns ein gesammturtheil über den plan der Ilias und Odyssee entgegen, welches zu dem über den sitz ächter poesie in eigenthümlichem verhältniss mit einem all das unstatthafte offenbart, worauf die meinung beruht, dass sowohl die zeugnisse der alten nur kürzere vorträge als die richtige theorie vom sitz der ächten poesie eben kleinere lieder als das homerische anzunehmen geböten. "Solche epische einzelnheiten, heisst es VIII, zu wählen (wie den zorn des Achilleus und die heimkehr des Odysseus) wenn es ein einzelner thut, zeigt einen kunstverstand der völlig ausgebildeten poesie, wie ihn die Cykliker nicht hatten" —. Es spricht so der, welcher aus Wolfs prolegomenen das postulat kleiner lieder, von Grimm die einzige vortrefflichkeit dieser als ächter volkspoesie genommen, und bei dieser meinung stehn geblieben ist. So ist er zuerst mit seiner vor-

<sup>7)</sup> Die ἄπαξ εἰοημένα Philol. VI, 228. Die homonymie Jahns Neue jahrb. bd. 71, heft 9, p. 537: über die nur in dem einen gedicht vorkommenden: drei Königsberger progr. von 1858 und 59. Schuster's progr. Clausthal, 1859, über die krit. benutzung homerischer adjective.

<sup>8)</sup> Es gilt dies auch von Gische's untersuchung des gebrauchs der präpositionen. Dass seine schrift, die allmählige entstehung der gesänge der Ilias aus unterschieden in jenen nachgewiesen, Göttingen, 1853, nicht leiste, was der titel verspricht, zeigte G. Curtius stand der homerischen frage, abdr. p. 34. Ausführlich hat Sengebusch Neue jahrb. f. Phil. bd. 69, h. 3 dargethan, dass Gische's ergebnisse unter sich selbst nicht übereinstimmen, von den metrischen Hoffmanns Qu. Hom. aber wesentlich abweichen.

aussetzung nach dem ungeprüften resultat Wolfs an die zerlegung der Nibelungen gegangen, über deren manuscripte er nach derselben entschied. In diesen findet er auch dort "lieder verschiedener dichter, die fabel in einem sinne auffassend, sich beziehend auf einander oder auf lieder ähnlichen inhalts, hie und da behufs der zusammenfügung verkürzt". Dass freilich kleinere lieder den grösseren gebilden vorhergehen, ihnen den grundstoff liefern mussten, aber wenn diese entstehung übrig bleibende unebenheiten im neuen ganzen entschuldigt, die sinnigere erfassung des die mehreren lieder durchziehenden motivs, und die beseelende durchführung gar wohl auch formgebende kunst heissen kann, aber nicht ein geringeres poetisches vermögen verräth, sondern ein grösseres — das ist ihm aus dem parallelen studium des griechischen und germanischen und französischen epos nicht klar geworden, wie es doch vielen andern klar ward.

Er äusserte obiges in den jahren 1834—36 und wandte sich 1838 und 1841 bestärkt in seinem satze durch die zustimmung welche sein verfahren mit den Nibelungen gefunden, zur zerlegung der Ilias, und damit zur ausführung der thesis der prolegomenen, von welcher Wolf selbst in den spätern vorreden xxvi sich zur andern voraussetzung, der einer kleineren Urilias und Urodyssee geneigt hatte.

Die erfordernisse einer umsichtigen forschung, eingehende beobachtung des in Ilias und Odyssee sich offenbarenden dichtergeistes; beachtung der sinnvollen wahl, welche aus den mehreren von ihrem besondern motiv bemessenen partien der troischen sage, welche als schon früher besungen in den gedichten sich kundgaben, eben die des Achilleuszorns und der heimkunft und rache des Odysseus aushob - denn nicht richtig ist zu sagen es haben sich aus der troischen sage diese zwei engeren kreise abgelöst, noch die kleineren lieder hätten sich um bestimmte mittelpunkte gruppirt - ferner die wahrnehmung, wie die epische immer lichtvoll und anschaulich erzählende darstellung den theilen eine dem hörer annehmliche selbstständigkeit giebt, wobei sie für einzelvortrag eben sowohl sich eignen - vor sagenkundigen zuhörern — als für gesammtvortrag — alle diese forderungen hatte Lachmann nach seinem verfahren nicht gehörig erfüllt. Er und die gleichgestimmten beriefen sich wohl als auf geschichtlichen beweis ihrer kleinlieder auf den mangel eines worts für grössere

epen eben auf  $\xi \pi \eta$  und  $o \xi u_{\eta}$  im Homer 9). Aber ausser dass sie  $o \xi u_{\eta}$  willkürlich erklärten, gilt es hier doch vielmehr den gebrauch der alten überhaupt. Diese citiren vor wie nach den Alexandrinern entweder mit den inhaltlichen namen der einzelnen partien oder stellen, welche bei dem mangel genauerer abtheilung in bücher- und verszahl genügen mussten, oder sie nennen Ilias und Odyssee oder den ganzen dichter mit Homer, so dass aus dem allen für jene meinung sich nichts ergiebt.

Es war irrig, wenn die liederfreunde jene inhaltlichen titel der partien als anzeichen noch ablösbarer kleinerer lieder
geltend machen wollten, wie schon oben bemerkt wurde. Auch
die hervorhebende beschreibung eines helden oder gottes bei seinem neuen eintritt (Poseidon II. 13 u. a.) geschieht überall nach
massgabe seiner bedeutung für den nächstfolgenden akt, hat also
ebensowenig die vermeintliche beweiskraft.

Wolfs grossthat, da er die betrachtung der homerischen gedichte auf den heimathlichen boden und in das nationale leben versetzte, hätte in ihrer beispiellos anregenden kraft im fortgang doch auch zur angelegentlichen verdeutlichung der eigenschaften und erweisungen des dichtergeistes und vornehmlich seiner potenz dem überkommenen sagen- oder liederstoffe gegenüber antreiben sollen. Die bald nach der eingetretenen kritischen bewegung folgende offenbarung des Wolf noch unklaren wesens der sage und frühesten sagenpoesie durch die Grimms verlockte sie durch den begriff des volkepos, und dies bis in jüngste zeiten, zu einer unrichtigen schätzung des verhältnisses des homerischen genius zur sage 10).

Obgleich der dichter und seine zuhörer gleicherweise der zeit und geistesverfassung angehörten, wo die phantasie die über die andern obherrschende seelenkraft ist: da dann beim dichter denken und dichten, bei den hörern glauben und wissen noch ununterschieden sind: so steht erstens der dichter, der mit seinem volke den glauben an die sagen von der vorzeit gemein hat, doch als der berufene träger und sprecher dieser da 11). Er ist

G. Curtius, stand der hom. frage, abdr. 45, s. dagegen m. Indag. interpol. indag. op. 11, 12. Dazu Arist. h. a. IX, 22. Paus.VIII, 3, 7.
 57, 5: καὶ ἔστιν ἐν Ἡρας ὅρκφ. Strabo I, 17. 5. Aelian h. a. I, 42. X, 37.
 Hoffmann allgem. monatsschr. 1852 april sagt von dem volks-

<sup>10)</sup> Hoffmann allgem, monatsschr. 1852 april sagt von dem volksgeiste zu viel und vom dichtergeiste zu wenig, p. 278.

11) Wackernagel, schweizer, mus. 1, 360.

vor den andern durch seine göttliche begabung nicht bloss der überall willkommene immer gern gehörte schönere erzähler von den personen und ereignissen, welche seinen hörern summarisch bekannt sind, sondern er wird gläubig und mit nur noch grösserem vergnügen auch dann gehört, wenn er von der götter wesen, leben und walten, von fernen gegenden und ihren wundern, von der unterwelt und ihren seligen oder büssenden erzählt. Alles dies weiss er nicht sowohl als er es nach seiner vorstellung darstellt; aber seine eigenste eigenheit ist die vergegenwärtigung als wäre er selbst dabei gewesen und eben so ist dichten und denken, und glauben und wissen eins. Die anschaulichkeit, die poetische wahrheit erscheint zweifellos als wirklichkeit.

Diese lebendige vergegenwärtigung war der allgemeine charakter der epischen poesie, und wie und warum hätte sie im kleinen liede allein stattfinden können?

Es kommt ein bedeutenderes und feineres dazu. Da das epos immer von der thatlebendigen menschheit unter einwirkung der geglaubten götter erzählt, indem die sagen von der heiligen vorzeit, heilig, weil sie die offenbarungszeit ist, immer eine wechselwirkung der menschen- und götterwelt geben, so hat jede erzählte that, jeder hergang sein menschliches oder göttliches motiv und motiviren, als wirkung menschlicher oder göttlicher strebung oder leidenschaft was vorgeht erklären, ist des sängers oder dichters sache. So stellt er charactere der handelnden personen dar, und es ist die virtuosität der dichterischen darstellung, dass er die charactere nicht in form der beschreibung, sondern durch die fortschreitende handlung sich hervorthun lässt. Der wahre epiker malt theils nur dasjenige und da aus, wovon und wo wirkung erfolgt, theils charakterisirt er mehr durch thatsachen der handlung als durch worte 12). Er weckt so die phantasie der hörer sich das bild der person lebendig zu denken und fördert diese weckung dadurch, dass er die personen selbst sprechen lässt, dass er die "fortschreitende handlung mit eintretender rede der handelnden begleitet" (Wackernagel). Gerade diese darstellungsweise war bekanntlich vor andern reizen die specifisch homerische nach dem ausspruch des Aristoteles (Poet. 24, 7).

<sup>12)</sup> Lessing, werke in 12 th. 2. Laokoon p. 258 ff.: "Homer malt nichts als fortschreitende handlung" etc. Wackernagel, schweiz. mus. 1, 363. Carriere, wesen der poes. p. 154 ff.

Noch weniger kann behauptet werden, dieses motiviren, diese zeichnung der charaktere und ihre dramatisch lebensvolle form finde nur im kleinliede oder nicht vielmehr erst recht in der umfassenden handlung platz.

Wir lesen nun auf Hermanns, Bernhardy's, Aug. Jacobs 13) mahnungen auf das was lex et mos antiqui carminis postulet, oder die einfachheit der ursprünglichen alten dichtung die erwiederung (Hiecke, die einh. des 1 ges. d. ll. p. 8): "was wissen wir denn von der einfachheit der ursprünglichen alten dichtung, woher kennen wir sie, dass sie uns als masstab dienen könnte"? und Bäumlein's zeitschr. f. alt. 1848, p. 324 anm., gegen Bernhardy, dass die verschränkung des stücks von Telemach in den ersten vier büchern mit seinem abschluss im funfzehnten weit über die einfalt der epischen öconomie hinausreiche: "wenn damit gesagt sein soll, die gegenwärtige anlage der Odyssee, wie sie die ithakesischen verhältnisse mit den schicksalen des Odysseus verknüpft, sei für den dichter der Odyssee zu kunstvoll - woher haben wir denn das mass dieses dichters"? Bei dieser verneinung lassen es andere nicht bewenden. Färber (disputatio Homerica, Brandenb. 41, p. 28) mahnt, statt des persönlichen meinens müsse alles nach dem aus Homer selbst geschöpften epischen gesetz bemessen und das einzelne beurtheilt werden. Es ist dies keine im kreise gehende forderung, sondern recht verstanden verlangt sie, es soll der prüfung des ächten oder unächten eine vom gegebenen ausgehende beobachtung des in den homerischen gedichten herrschenden verfahrens epischer composition und epischer darstellung vorhergehn.

Dieselbe forderung wie Färber stellt Richard Volkmann, der von den irrthümern seiner jugendschrift Quaestiones epicae Lips. 1854 durch ein nachher erst beflisseneres studium bekehrt (pädag. revue 1858, bd. 49, s. 94 ff.) in dem darauf folgenden pädag. archiv von Langbein 1. jahrg. 1859 unter "neue leistungen über Homer" in seiner beurtheilung der Kirchhoffschen schrift "die homerische Odyssee", welche das äusserste subjectiver willkür geleistet, p. 766 und 767 indem er diese rügt, sich dahin ausspricht: "was die Hellenen für schöne poesie nahmen, musses auch für uns noch sein". Auf nachlässigkeiten im detail, wi-

<sup>13)</sup> Opusc. V, 61. Bernh. II, 1. 100. Iste a., p. 141 zweite. Jacob entsteh. d. II. 162.

dersprüche im einzelnen haben weder dichter noch publikum werth gelegt, "letzteres nicht, weil es über der wundervollen plastik des ganzen, über dem für uns unnachahmlichen zauber der gesammtdarstellung vollständig wohl gar mit bewusstsein die schwächen des details übersah; erstere nicht, weil sie von dieser stimmung ihres publikums kenntniss hatten. Wir müssen aus den gedichten der alten die griechische asthetik, speciell aus Homer, wie Aristoteles, die theorie des griechischen epos herausconstruiren und zu gewinnen suchen, nicht aber umgekehrt mit unserer ästhetik an das alte herangehen".

Diese sätze ergänzen und bestimmen wir in unserem gange genauer. Da uns die entstehung der grösseren gedichte mittelst benutzung früherer einzellieder gewiss ist, und die vielfältigsten wahrnehmungen in den gedichten selbst uns die überzeugung geben, dass ihnen eine lange und liederreiche vorzeit vorhergegangen war, wie denn auch das culturbild, welches sie geben, eine fortgeschrittene menschheit darstellt 14): so fanden wir vielseitig anerkannt, wie bei solcher entstehung mehrfache unebenheiten nicht ausbleiben konnten. Liegt nun ferner vor, dass das griechische volk, welches seinem nationaldichter in einzelnen gegenden ausser der Ilias und Odyssee noch ein drittes oder auch viertes gedicht beilegte, nur immer umfängliche epopöen, dass dieses eben wie Volkmann sagt an den unebenheiten oder auch widersprüchen die sich in jenen beiden fanden, um des wundervollen ganzen und des zaubers der darstellung im einzelnen willen übersahen, so mögen wir wohl das urtheil des Aristoteles beachten, über des Achill winken (Il. 22, 205) und über die aussetzung des schlafenden Odysseus (Od. 13, 134) als nur im epos nicht auf der bühne und nur bei einem dichter erträglich, der solche unglaublichkeiten durch tausend vorzüge übersehn mache, wie er es Poet. 24, 8 u. 10 abgiebt. So, dürfen wir glauben, urtheilte nicht der theoretiker allein, sondern auch andere leser und hörer, und auch über widersprüche. Nicht aber finden wir es durch unseren heutigen wissenschaftlichen standpunkt gerechtfertigt, wenn die auflösenden über die bewun-

<sup>14)</sup> Ernst Curtius gr. geschichte l, p. 102. Hiecke Greifsw. progr. der stand d. hom. frage p. 23. "Homer selbst kann immerhin in Smyrna und lange nach der auswanderung geboren sein, ja er muss weit später geboren und die beiden eropöen müssen weit später entstanden sein, wenn nicht alle grosse historische analogien trügen: Welcker ep. cycl. 11, 54".

derung des griechischen volks und die anerkennung des Aristoteles mit der äusserung hinweggehen, dass die Hellenen jene gedichte mehr empfunden als geprüft, mehr im einzelnen bewundert als im ganzen musternd überblickt hätten (Curtius). Ist es die aufgabe der philologie den geist und die bildung des hellenischen volkes zum verständniss zu bringen, so gehört, da in jener bildung die schätzung und die vielseitige wirkung des nationaldichters eine so bedeutende nummer ist, eben auch die genauere antwort darauf, was und welche eigenschaften der homeschen gedichte dieses interesse erwirkt, und wie Aristoteles zu seiner anerkennung als meister und muster der wahren epopöe bewogen worden sei, gar sehr zu dieser aufgabe. Sonach da unsere meister im kunstgeschmack die Griechen wie wir sehen durch die vorzüge der gedichte, wie Hermann sagt (op. V, 63), bezaubert, die widersprüche nicht wahrgenommen haben, so stand erstens eben diese ihre auffassung zur untersuchung; sodann galt es des dichters eignen sinn darüber nebst der rücksicht auf die weise in erwägung zu ziehen, wie er selbst seinen im geiste entworfenen plan allmählich ausführte.

Ein für hörer, für mündlichen vortrag bestimmtes gedicht wird weder von denen, welchen es gefallen soll noch vom dichter in allen einzelheiten exact empfanger und gegeben. Dass hörer wie dichter unebenheiten nicht streng beachten liegt eben in dieser form des vortrags so wie die (viel parataktische) satzbildung und der ganze epische stil für diese art des genusses in anlage und fortschritt eingerichtet wird. Daneben ist von den beurtheilern Lachmanns (Weisse, Düntzer und Hiecke) erinnert worden, wie auch schreibende dichter nicht bloss in bühnenstücken, sondern in prosa für leser mehrfach widersprüche nicht vermieden haben, Dante, Shakespeare, Schiller in Don Carlos, Göthe im Faust und im Wilhelm Meister. Wie viel leichter also mochte ein dichter sich dergleichen erlauben oder begehen, der auf den reiz seiner gaben so rechnen konnte, und der weise sich bewusst war. wie seine zuhörer das vorgetragene aufnahmen.

Auf dieses verhältniss des dichters und auf seine gedanken von einheitlicher dichtung und dem was diese einheit erwirkt kommt es an. Er hat seinen sagen- und liederstoff gewählt, hat ihn aus einem viel grösseren sagenzusammenhang ausgehoben, nicht anders als nach seinem vorgange Arktinos, Kreophylos, Agias und alle die epopöendichter. Die wahl des stoffes war äusserlich wahl bestimmter helden und hergänge, innerlich die des den stoff beseelenden motivs. Denn eine jede unternehmung, strebung, jedes befahren der heldenwelt wird von einem agens, menschlichen oder göttlichen willen bewegt. Die ausprägung dieses nennen wir motiviren. Aber es giebt nun ein inneres und ein äusserliches motiviren. Das äusserliche besteht im vermitteln des thatsächlichen verlaufs der begebenheiten, des äusseren fortschritts' der handlung von akt zu akt bis die wirkung des den gewählten sagentheil beseelenden agens zum ende zur ruhe gelangt.

Dieser äussere verlauf der Ilias, in eine nur begriffliche skizze gefasst, nicht die poetische ökonomie, nur wie Aristoteles den verlauf der Odyssee Poet. 17, 5 skizzirt, er lautet so: In einem rachekriege der Griechen gegen ein blühendes reich, aus welchem ein prinz an dem bruder des mächtigsten fürsten der Griechen einen schweren frevel verübt hat, wird der hauptheld vom oberfeldherrn schwer gekränkt, und zieht sich vom kampfe tief verletzt zurück. Der höchste gott, an den die klage über die kränkung gebracht wird, übernimmt die strafe und entwirft einen plan zur genugthuung. Er verleitet deshalb den schuldigen oberfeldherrn durch einen traum zum kampf, in dem ihm - wie die götter in strafabsicht täuschen - der sieg verheissen wird. Schlau, um nur zuvörderst den vollen krieg zu erregen dessen er für seinen plan bedarf und weil er den kriegszug gegen das von ihm sonst geliebte volk zugelassen hat, welcher wegen des frevels mit der eroberung der stadt enden muss, verschiebt er um einen tag die offenbarung seines plans an die götter, da denn die an sich stärkeren belagerer sieghaft vorgehen und namentlich die beiden nach den haupthelden tüchtigsten sich hervorthun. Am zweiten tage verkündet der höchste gott den göttern beider parteien das verbot aller persönlichen theilnahme und übernimmt allein die göttliche leitung des krieges. Dies geschieht mit der schonung der jetzt schuldigen, bei welcher das vorbestimmte ende des ganzen krieges möglich wird. So werden die Griechen in steigende noth versetzt und bei verwundung dreier der tüchtigsten helden bis zu ihrem schiffslager zurückgedrängt: der oberfeldherr der belagerten wird trotz widerstrebens der Griechengötter sieghaft vorgefördert. Der gekränkte hauptheld der Griechen lässt sich durch kein anerbieten reicher genugthuung versöhnen, und es droht den Griechen die grösste gefahr, da eben der feindliche oberanführer ein schiff anzundet. In diesem moment erlangt der dienstmann und geliehte freund des erzürnten, welcher wegen einer früheren erklärung sich nicht entschliessen kann selbst zu hülfe zu kommen, so viel, dass er ihn mit seinen waffen und seinen leuten eintreten lässt. Der freund treibt die feinde zurück, erliegt aber alsbald jenem feindlichen oberfeldheren. Nun endlich zieht der zürnende zur rache für dieses ihm selbst angethane leid aus, erschlägt jenen, bestattet seinen freund feierlich und giebt, so schmählich er die leiche des getödteten zunächst behandelt hat, doch endlich dieselbe, an das menschenloos gemahnt, den seinigen zur bestattung zurück. So erreicht der verderbliche zorn, der durch den frevelmuth ( $"\beta \rho is$  1, 213. 214) des ehrneidischen oberfeldhern entstanden, im fortgang den zürnenden selbst schlug, er erreicht in derselben brust seine beruhigung.

Dieser verlauf lässt selbst erkennen, dass er von einem innern motiv und dessen wandel beseelt, eben auch ein innerer ist. Also in ihm, dem inneren motiv haben wir das, was die grundverhältnisse und deren entwickelung bedingt, zu erkennen. Demnach wenn wir finden, dass der dichter der Ilias diese innere motivirung achtsam und schön festgehalten und durchgeführt hat, dann haben wir die unebenheiten, welche in der äusserlichen sich finden, von ihm dem dichter selbst eben nicht beflissen vermieden zu erachten. Wie nun die grösseren epischen gedichte, die wahren epopöen, ihren stoff fast sämmtlich aus den sagen vom jüngeren heldengeschlecht entnommen haben, d. h. denen von völkerkriegen, da nicht ein einzelner held von seinem schutzgott gefördert sein abenteuer besteht, sondern die heldenreihen zweier kriegsparteien deren jede ihre schutzgötter hat, vom dichter zu bewalten ist, und da hier das weltregiment, der über den parteien stehende Zeus die ganze handlung beherrscht: so gab diese im gewählten stoff gegebene nöthigung jene reihen der helden mit ihren verschiedenen charakteren, und die verschiedenen götter mit ihrem antheil aber vor allem die durchführung des von Zeus gefassten und moderirten planes zu schildern den entschiedensten anlass zum

<sup>14)</sup> Des Kreophylos eroberung Oechalias macht eine ausnahme, ist jedoch mit dessen ungeachtet auf Ilias zu vergleichen und galt als epopöe homerischer art.

entwurf des umfassenden planes, aber speciell das innere motiv des Achilleuszornes eine so einzige gelegenheit das menschengemüth in seinen bewegungen und erregungen darzustellen, dass hierin wieder die geniale wahl sich ganz besonders erweist.

Wie schon O. Müller in seiner gesch. d. gr. liter. p. 81-84 diesen vollgehalt des gedichts vom zorn des Achilleus vortrefflich ins licht gesetzt hat, so zeigt auch er schon den tief ethischen geist des gedichts, in seinen zwei haupttheilen, 1-15, 16 bis ende. Im ersten, wo der an sich berechtigte zorn, und der, welcher durchaus genugthuung nur im empfindlichsten leid des beleidigers und seiner sache findet, seine wirkung thut, giebt des grössten helden entfremdung den übrigen helden raum sich hervorzuthun, so dass eben dadurch die Ilias zum heldenbuch für ganz Griechenland wurde. Aber wenn durch die verschuldeten schlimmen folgen der kränkung der grösste held gerade bei seiner unthätigkeit verherrlicht wird, so wird er vom sechszehnten gesange an doch unleugbar tragisch indem er sich nicht entschliessen kann, selbst zur hülfe einzutreten. Die folgen seiner unversöhnlichkeit wenden sich nun gegen ihn selbst - die Patroklie einer der ursprünglichen sagentheile. - Als er diese folgen erlitten hat, tritt er -was kann tragischer sein? - zuerst er selbst zur rettung der leiche seines freundes hervor (Müller 83.) Daher verfällt er aus einem übermasse der leidenschaft in das andere u. s. w. 15).

Wenden wir uns zurück zur behauptung, dass die höchste herrlichste poesie in den einzelnen ächten liedern liege, und daneben, dass unsere interpretation die gesetze der epischen poesie nur innerhalb des einzelnen liedes zu suchen zu erkennen, sogar den stil und den ton der darstellung nur eben daselbst zu entdecken habe <sup>16</sup>). Hiergégen giebt es nun leser, welche dem geschmacksurtheil des griechischen volkes, wie z. b. des Plato, der Protag. 311 E. den Homer als den repräsentanten seiner kunst wie den Polykleitos und Pheidias stellt, auch das ihre einräumen, und welche nicht zu verstehen im stande sind, wie man statt der

<sup>15)</sup> Dies zur replik auf G. Curtius p. 13 über m. sagen p. 89 unten. Die ausführliche charakteristik, welche A Jacob in entsteh. der II. und Od. p. 235 von diesem geiste des Ilias giebt, muss anerkennung finden. Ebenso der ganze plan der Ilias: Hegels Aesthet. 3, 391.

<sup>16)</sup> Derselb. Curtius p. 21.

Hias und Odyssee andere epopöen etwa des Arktinos als die ersten beispiele und muster der gattung aufbringen könne und möge. Während sie demnach die theorie, die heutige wie die des Aristoteles, nicht im irrthum glauben, welche die normen des eigentlichen epos wie die kunstlehre immer aus jenen vorbildern schöpft, verstehen sie auch die beiden stellen, die eine des Demokritos in ihrem lobpreis des gottgegabten Homeros als wenn auch blosse hindeutung auf den reichen mannigfaltigen inhalt seiner gedichte, die andere des Theognis als das zufällig äl teste aber sprechende zeugniss von der ganzen Odyssee. In den worten des Demokritos bei Dio Chrys. 53 z. a. Όμηρος φύσεως λαγών θειαζούσης έπεων κόσμον έτεκτήνατο παντοίων gebietet das beiwort der έπη, da Homer nicht mannichfache verse gebildet hat, auf den inhalt zu beziehen, und auch das zeitwort έτεκτήνατο führt, wie es eine besonders erfindsame leistung bezeichnet, auf den allerdings mit gedrängter pointe ausgedrückten sinn: Homer mit einer gottvollen natur begabt schuf kunstgeschickt ein gebilde mannigfacher mären 17). An Theognis aber bewundern wir vielmehr das geschick epigrammatischer kürze, mit dem er in drei distichen alle hauptzüge der ganzen Odyssee zu fassen wuste, als dass wir zweifeln sollten, ob auch Theognis die Odyssee und ihren verlauf gekannt habe: 1123-28 heisst es nach Haupt's gen'aler herstellung der letzten worte:

μή με κακών μίμνησκε· πέπονθά τοι οἶα τ' Όδυσσεύς, ὅστ' ᾿Αΐδεω μέγα δῶμ᾽ ἥλυθεν ἐξαναδύς, ὅς δὴ καὶ μνηστῆρας ἀνείλετο τηλέϊ θυμῷ Πηνελόπης ἔμφρων, κουριδίης ἀλόχου, ὅ μιν δήθ᾽ ὑπέμεινε φίλφ παρὰ παιδὶ μένουσα ὄφρα τε ῆῆς ἐπέβη δαιδαλέου τε λέχους ¹8).

17) Allerdings bezeichnet der ausdruck ἐπέων χόσμος ohne beiwort gebraucht bei Solon El. Salamis vs. 2 ein versgebilde, da er sagt, er habe statt sonstiger heroldsrede ein versgebilde gesungen. Aber der sinn wird schon ein anderer wenn χόσμος ein beiwort hat, wie im verse des Parmenides 113 μάνθανε, χόσμον ἐμῶν ἐπέων ἀπατηλὸν ἀπούων, da charakterisirt das beiwort den inhalt. Was nun des Demokritos präcise worte enthalten, davon giebt des Philetas distichon fr. 5 und 9, 3 f. den commentar:

ἀλλ ἐπέων εἰδώς πόσμον, καὶ πολλὰ μογήσας, μύθων παντοίων οἰμον ἐπιστάμενος, verse zu bilden geschickt und bewusst viel eigener mühsal, wiss' er im liedesgang allerlei mären zu reih'n. ἔπη sind geschichten bei Homer und Demokritos.

18) Statt der überlieferten letzten worte δειμαλέους τε μυχούς, die

Nicht mich der leiden erinnre: ich duldete was nur Odysseus,
Der in den Hades gelangt daraus doch tauchte hervor;
Der dann auch die bewerber bezwang nicht schonen den muthes,
Immer Penelope sein edles gemahl nur im sinn,
Die ihn lang erwartete, treu beim sohne beharrend,
Bis er die heimath betrat und das so künstliche bett.

Hören wir bei diesen so begründeten überzeugungen jene wiederholte behauptung, die ächte poesie habe sich im kleinliede erwiesen, so sagen wir mit Hiecke stand d. hom. fr. 9 f. "der gesang von der enststehung der  $\mu\tilde{\eta}r\iota\varsigma$  ist allerdings von einer bewundernswürdigen vortrefflichkeit, auch wenn wir ihn nur als vereinzeltes lied ansehen, aber er verliert nicht, er gewinnt vielmehr an werth, wenn er organisches glied einer durchgeführten entwickelung der unvis nach dem ganzen bereich ihrer wirkungen ist." Wenn dort erinnerungen an wahrzunehmende überflüssige einschaltungen, welche jene durchführung verdunkeln und an andere störungen folgen, so sind diese allgemein anerkannt, aber es erscheint dasselbe verhältniss, welches vom ersten gesange so eben angegeben ist, bei gar vielen andern der vermeintlichen einzellieder eben so nachweisbar. Der von Aug. Jacob bei seiner in sich zwiespältigen ansicht doch als integrirend bezeichnete neunte gesang von der gesandtschaft an Achill und dem versöhnungsversuch, auf welchen nachmals nicht bloss Thetis 18, 448-50 sondern Agamemnon 19, 140-48 und Achill 172 - 78, dann jener wieder 187-95 umständlich zurückweise, er wird auch in seinem bezuge auf den sechszehnten und die verhandlung zwischen Patroklos und Achill anerkannt und bei begründeter ausscheidung der verse 16, 84-86 als in den plan gehörig ver-

ganz unverständlich sind, hat Haupt in verholl. d. Sächs. ges. d. wiss. 1849 p. 174 den bezug auf Od. 23, 184—200 und 296 den eigentlichen schlussvers der Ödyssee: ἀσπάσιοι λέχτροιο παλαιοῦ θεσμὸν έχοντο entdeckt, und diesen ganz unleugbar treffenden fund auch Bergk in Lyr. Gr. 441 durch seinen beifall bestätigt. Des Theognis uns genugsam bekannter lebensgang (Bernh. ll, 1. 454 und 58 f.) lässt uns die persönliche beziehung des Ödysseus auf ihn als typus bestandener drangsale so deutlich erkennen, dass die beschaffenheit des textes, da fremdes eingeschoben ist und was sonst darin die kritik anregt, diese stelle nicht afficiren kann. Die lebenszeit des Theognis, da er nach 764 und 765 bei hohem alter noch den schrecken erlebte, den die persischen waffen von Ionien her verbreiteten, kann unser verständniss der stelle auch nur wahrscheinlich machen. Dies alles in autwort auf Curtius stand der homerischen frage p. 22 f.

treten bes. p. 230-33. Der verfasser der sagenpoesie hat gegen sein urtheil, dass Achill 16, 61 f. durch sein ητοι έφην γε οὐ πρίν μηνιθμόν καταπανσέμεν selbst auf seinen schliesslichen bescheid an die gesandtschaft 9, 650 - 655 zurückweise, von Schömann die einrede erfahren (rec. in n. jahrb. b. 69, h. 1, p.30) das ἔφην γε, welches Aristarch durch διετοήθην erkläre, enthalte diese hinweisung nicht. Allein mag die bedeutung ich dachte freilich sich mit vielen beispielen belegen lassen, und ich sagte nicht genau sein, das ich dachte ist dennoch von der damaligen erklä-. rung zu verstehn, weil Achill durch die that, durch sein jetziges verhalten sich durch jene erklärung gebunden bezeigt, indem er zwar jetzt selbst empfindet und ausspricht 60 οὐδ' ἄρα πως ἦν άσπεργές κεγολώσθαι ένὶ φρεσί aber doch nicht selbst zur hülfe geht, und eben an die wiederholung seiner früheren bestimmung die aufforderung knüpft: du aber rüste dich u. s. w. und nun nur den Patroklos und seine leute instruirt.

Die nun folgende Patroklie steht auch so tief in der entwickelung der haupthandlung, dass wenn auch ein früheres lied des Patroklos kampf und tod durch Hektor erzählt hahen wird, der dichter sie doch besonders beflissen eingewebt haben muss, um den kampf um des freundes leiche dahin zu gestalten, dass nun der vorher unversöhnliche um sie eben zu retten, den ersten schritt zum wiedereintritt in den kampf thun muss. Eben solche umbildung gehört zur richtigen vorstellung von der folge der grössern compositionen auf die periode der kleinen lieder. Ausserdem aber auch die dichtung ganz neuer theile für den grösseren organismus. Das neunte buch ist wahrscheinlich eine solche.

#### 11.

#### Die einheit der Odyssee, auch angezweifelt.

Soviel über die epopöe vom zorn des Achilleus. Wenn aber Lachmann bei Friedländer vorr. VIII beide Iliade und Odyssee in dem urtheil zusammenfasste: solche epische einheiten zu wählen wie der zorn des Achilleus und die heimkehr des Odysseus, zeigt einen kunstverstand u. s. w., so erkannte oder unterschied er da in seinem briefe nicht, was ein genaueres urtheil zu unterscheiden findet. Bei der wahl des sagentheils der Ilias erwies sich der dichtergeist nur darin, dass er die ungemeine fruchtbarkeit desselben erkannte, die er dann zu benutzen wusste, aber er hob

denselben eben nur aus der mitte heraus, bemass ihn nach dem inwohnenden motiv richtig und schön, und führte seinen entwurf als den ersten solchen umfangs unter den massgebenden verhältnissen glücklich aus. Der stoff der Odyssee war an sich für einheitlichkeit noch günstiger; die heimkehr und der heimische kampf um sein königthum, seine habe und seine gattin gab eine handlung, die zugleich ganz als geschichte des helden vorging. Allein ausser dass der dichtergeist sich hier durch die auswahl des andern vorzüglichsten stoffes unter denen der troischen sage bewährte, zeigte er nun zweitens gleich in der vorzeichnung des planes und dessen gliederung eine höchst glückliche erfindsamkeit. Wenn schon von der Ilias das urtheil nur halb richtig heissen konnte, da man bemerkte, dass Homer die hauptzüge der sage entnommen habe, so könne seine thätigkeit nur eine ausbauende nicht eine umbauende gewesen sein (Hoffmann). Es waren immer die sänger oder dichter, welche die von der sage überkommenen data ausprägten, ihr werk und nicht das des volksgeistes war dies äusserliche aber vollends das innere motiviren. Dadurch erst wurde ein gegliedertes ganze geschaffen. Aber vollends nun das gegliederte ganze der Odyssee war die schöpfung des sinnvoll erfindsamen dichtergeistes. Statt dass, folgte er dem gange der sage und den von der sage überlieferten hauptzügen, er den helden hätte zuerst verschlagen werden und irren bestehen, dann nach hause gelangen lassen, stellte er gleich den eingang seines gedichtes auf die heimkunft und gestaltete die vorhergegangenen irrfahrten, wo er seine gefährten verlor, zur selbsterzählung. Dies war die eine geniale erfindung. Dass er dabei ältere einzellieder von den bestandenen abenteuern verwendete, ist selbstverstand, was in erinnerung zu bringen Kirchhoff nicht nöthig batte. Dass dieser gelehrte aber die einzelnen in der selbsterzählung vorkommenden stellen von berichten in der dritten person irriger weise als ein misslingen der neugestaltung darstellt, ist vom verfasser dieses in einem aufsatze dargethan, welcher demnächst in den neuen jahrbüchern erscheinen wird. Im rheinischen museum steht die anklage zu lesen XV, 1,  $62 - 83^{19}$ ).

Der neugestaltung gehören wahrscheinlich die Phäaken an,

<sup>19)</sup> Ihre formel ist p.73. "Der dichter, welcher Odysseus erzäh-

deren lebensbild viele züge an sich trägt, welche der dichter aus eigenen anschauungen ionischen lebens entlehnt zu haben scheint.

Eine zweite organische erfindung schuf die vier ersten bücher, welche für künftige wendung nnd zur reichen exposition der ganzen handlung den vorbereitenden theil bilden. Nachdem im proömion der held nach den zwei ihn vor allen andern zeichnenden prädicaten, der Troia zerstört und viel umgeirrt, kenntlich verkündet - sein eigenname erst 21 wie der des Eumäos nach 13, 404. 14, 2, 22, 33, 48 erst in der apostrophe 14, 55 genannt und zwar in der lage nach verlust der gefährten, die bei all seinem streben auch für ihre heimkunft durch eigenen frevel umkamen, also so die muse angerufen ist von ihm von irgendwo an wie sie es weiss auch uns, d. h. mir und meinen zuhörern, zu melden, folgt das grou, welches auf die im proömion bezeichnete lage des Odysseus, "nach vielem erduldeten mühsal und verlust der gefährten," — hinweist, und mit άλλοι πάντες — οἴκοι ἔσαν das verhältniss des Odysseus zu den andern, welche von Troia her die heimath gesucht angiebt, welches das verhältniss des gedichts von des Odysseus heimkunft zu dem von der gesammtrückkehr ist wie sie schon Phemios besang. Dies also die weisung um dem zuhörer den ausgangspunkt des gesanges in der sage zu bezeichnen, welche ihren schon vorherigen verlauf hatte 20). Hieran schliesst sich das nun vor allem erforderliche, wo denn dermalen der allein noch nicht heimgekommene zurückgehalten wird 13-15. Die hier folgende meldung, dass auch als die götter endlich seine heimkunft nach Ithaka beschlossen, er noch zu bestehen gehabt, sie zeigt uns die zwei gegebenen ausgangspunkte der beginnenden handlung und erzählung, wie der erste gesang der Ilias Agamemnons heer und der gekränkte Achill in seinen zelten, so hier Ithaka, wo Odysseus hinstrebt und wohin die götter ihn zu füh-

len lässt, vergisst die schranken, die er durch die selbstgewählte fiction sich gezogen hatte, und indem er seine eigne und des erzählers rolle verwechselt, macht er den erzähler zum dichter und fällt selbst aus der rolle." Auch die unterscheidung des zehnten bis zwölften gesanges vom neunten entbehrt des grundes.

20) Dieser sinn des ἔνθα ist von Welcker, Fäsi, Ameis auch von dem eifrigen Lachmannianer Hennings Telemachie p. 149 erkannt, nur von I. Bekker nicht, monatsberichte der preuss. akad. 1853, nov. p. 638, der nicht beachtet, wie die segenpoesie ihre anfangspunkte angeben

musste.

ren beschliessen, und sein dermaliger aufenthalt, die insel der Kalypso.

Die worte εἰς Ἰθάκην, οὐδ' ἔνθα bis καὶ μετὰ οἴσι φίλοισι sind streitig unter den erklärern, es ist das καί besonders fraglich, ob es nach der verneinung selbst bedeuten könne oder von dem πεφυγμένος ἡεν ἀέθλων nur das ἦεν zu καί, und, gehörte Dass καί unter dem einfluss eines οὐδέ stehend betrachtet werden kann indem seine hebende kraft dabei immer doch dem nächststehenden begriffe gilt, bezeugen die stellen Od. 3, 236 f. u. 7, 73 οὐ μὲν γάρ τι νόου γε καὶ αὐτὴ δεύεται ἐσθλοῦ, οἶσιν τ' εὐφρονέησι καὶ ἀνδράσι νείκεα λύει. II. 13, 787, πὰρ δύναμιν δ' οὖκ ἕστι καὶ ἐσσύμενον πολεμίζειν.

Die übersetzer Voss, Wiedasch, Donner geben sämmtlich selbst. Aristarch zählte die stelle unter der diple zu Il. 16, 46 als beispiel einer parenthese, und Schaefer in Addend. zu Porsons Eur. p. 566 ebenso, mit der bemerkung der nachsatz beginne mit den worten θεοί δ', οὐδ' ἔνθα aber sei zu verstehen neque hic, in Ithaca, vel inter amicos suos. Ganz ebenso Franke Partic. neg. II, 20 %19a dicit Ithacam: ne domi quidem idque inter amicos liber a periculis erat, quo modo poeta summam carminis prudenter indicavit. Ameis fasst zwar οὐδ' ἔνθα als nachsatz zu 16 ἀλλ'  $\delta \tau_{\epsilon} = \delta \dot{\eta}$ , so dass es zeitlich gilt, aber hierbei weiter: auch da nicht war er erlöst von seinen mühsalen  $\kappa \alpha i$  (nicht =  $o i \delta \epsilon$ ) μετά οἶσι αιλοισι, sogar unter seinen lieben in Ithaka, selbst als er schon im kreise seiner lieben war. So werfe der dichter einen blick in die zukunft seines helden. Diese vermittelnde erklärung verdient anerkannt zu werden. Die beziehung des  $o\dot{v}\delta$  $\mathcal{E}r\vartheta\alpha$  als nachsatz zu: als aber das jahr kam, ist ganz gehörig, denn mit dem beschluss der heimkehr gelangte der held nicht auch nach Ithaka, und wenn es heisst auch da noch nicht war er erlöst aus mühsal - so sind diejenigen zunächst zu verstehen, welche ihm Poseidon nach der abfahrt von Kalypso bereitete, aber das καὶ μετὰ οἶσι φίλοισι ist dann ja wunderlich hinzugefügt, wenn man dazu nur ην versteht; denn freilich war er nicht gleich bei den seinigen. Dagegen der satz, welchen man als den nachsatz fassen wollte, ist vielmehr die erklärung von dem gesagten, dass durch den beschluss der götter er noch nicht von mühsal erlöst gewesen sei. Bei dem mitleid der übrigen götter

nämlich zürnte Poseidon dem Odysseus noch immer fort; die beiderseitig dauernde stimmung bezeichnen die imperfecta.

Aber Poseidon ist abwesend, da halten die götter ohne ihn zu hören eine versammlung. Hier nun beginnt der höchste Zeus das gespräch, es sollte dadurch der gegenstand des gedichts in anregung kommen. Dies erfolgt durch des Zeus äusserung nur mittelbar. Er der obwalter über götter- und menschenrecht, der besonders die grundsätze vertritt, gedenkt des schweren falles, da wider ausdrückliche warnung der oberfeldherr nach einem grossen völkerkriege bei seiner heimkunft ermordet worden. Daran erinnert er und spricht sich darüber in dem weltgedanken aus, dass die menschen die götter beschuldigen, als komme von ihnen das unheil, während sie doch selbst durch ihren frevel mehr als es götterwille ist, sich zuziehn. Diese vom dichter, welcher die anlässe zu den gesprächen geschickt herbeizuführen weiss, getroffene wahl dessen was Zeus zur sprache bringt, sie regt gleich hier die vergleichung dessen an, was dem Agamemnon bei seiner heimkunft widerfahren mit dem was etwa dem Odysseus bevorsteht, und vorzüglich der grausamen Klytämnestra mit der treuen Penelope. Diese vergleichung taucht an vielen stellen des gedichts immer wieder auf. Aber dieses beispiel gemahnt die schutzgöttin des Odysseus an ihren so lang schon bei der Nymphe zurückgehaltenen schützling. Und der zeitpunkt dieser mahnung ist die abwesenheit des einzelnen gottes, der den nach der heimath sich sehnenden so lange wie möglich davon abhält. Diese abwesenheit giebt ihr freiheit der rede, erleichtert aber auch dem höchsten Zeus seine bewilligung. Er äussert Poseidon werde seinen zorn, indem er den Odysseus immer von der heimath abtreibe nicht gegen den willen aller andern götter festhalten können.

Hierauf erwiedert Athene: so möge denn Hermes in folge dieser stimmung der götter zur Kalypso gesandt werden, dass er derselben den willen der götter verkünde. Das ἔπειτα kann nicht "eine zeit nachher" bedeuten, wie gemeint worden ist, aber es sagt nicht mehr als eben die folgerung aus dem vordersatze (Passow, s. v. bb). Wenn nun Athene die absendung jetzt nicht abwartet, und diese erst auf ihre wiederholte mahnung zu anfang des fünften gesanges von Zeus ins werk gesetzt wird: so gilt es nicht sowohl oder nicht zunächst das zögern des Zeus und seine wie schuldbewusste ärgerlichkeit gegen die mahnerin (5,

22-24) psychologisch zu erklären, sondern des dichters aufgabe zu beurtheilen, wie er, da die eingeleitete handlung die beiden ausgangspunkte hatte, Ithaka mit den schon seit einigen jahren dort obwaltendeu verhältnissen und Odysseus bei Kalypso, wie er da ohne ein häufiges umspringen zur wahrung episch klarer und ruhiger darstellung die doppelerzählung nach einander zu geben hatte. Es war entschieden ein fall nothwendiger parallelerzählung. Nach dem vorliegenden nun erklärt seine Athene, sie, welche den beschluss der götter bewirkte und welche er durchweg zur göttlichen bewegerin der ganzen handlung gemacht hat, sie erklärt sich bewogen, zunächst nach Ithaka zu gehn, um den sohn des abwesenden zu berathen, und zwar ihn anzutreiben, dass er einerseits eine volksversammlung berufe, vor der er den freiern absage, sie, die seinem hause das vieh verzehren, fortzuweisen, sodann selbst eine erkundigungsreise nach Sparta und Pylos unternehme auf kunde vom vater. So folgt die erzählung, wie sie dieses vorhaben ausgeführt, wie der eben zum männlichen bewusstsein erwachende zwanzigjährige Telemach in gestalt eines väterlichen gastfreundes von ihr zur ermannung geweckt nun die ihm gegebenen rathschläge nach einander ausführt. Schon gleich nachdem der vermeintliche gastfreund abschied genommen thut sich des jünglings geweckter muth beim eintritt der mutter hervor, darauf ein gespräch mit den häuptern der freier, deren charactere sich offenbaren. Aber in der versammlung wird das öffentliche verhältniss kund, wie die freier, jene häupter und andere eine starke partei im volke haben und die freunde des königshauses die nicht ganz fehlen unterdrücken, darunter ein seher, dessen vormalige prophezeiung als vorzeichen der erfüllung die wenn schwache doch nicht ganz aufgegebene hoffnung auf endliche wiederkehr des oberkönigs wahrnehmen lässt. Der königssohn ist durchaus der mittelpunkt der heimischen verhältnisse, an ihm und durch ihn offenbart sich das frevle attentat der prätendenten. Und wenn bei der reise nach Pylos und Sparta so wie in Ithaka all überall der ruhm des Odysseus laut wird 21), so hat diese

<sup>21) 1, 115.162—168.195—220.253—270.2, 58—61.163—176.225</sup> f. 3, bei Nestor 83—88.120—129.162 f. 219 f. 4, Helena 240—258. Menelaos 269— einige verse unächt—333 ff. Auch die vergleichung zwischen Odysseus gefahr und Agamemnons heimkunft: 1, 298—302. 2, 232—235. dazu 11, 444—46.13, 183—85.

reise des königssohns eine für die charakteristik des ganzen heimischen attentats oder sagen wir der handlung die wesentlichste folge. Sie ruft den ersten mordplan hervor gegen den königssohn, und dieser mordplan von einem heimlich getreuen der mutter hinterbracht giebt in der schlusspartie der expositionsbücher schöne gelegenheit zu charakteristiken.

Wenn wir so diese exposition für planmässig erkennen, so sehn wir erstlich nicht ein, wie von einer Telemachie als einem irgend selbständigen theil die rede sein könne. Wir finden dabei dass der dichter mit sinnigem geist der heimkunft des helden diese schilderung der heimischen verhältnisse, häuslichen wie öffentlichen vorausgehn liess. Endlich wenn es bei dem vorliegenden anlass zu auf einander folgenden parallelerzählungen nur die möglichkeit gab, dass Athene den Zeus dringlicher veranlasst hätte, gleichzeitig mit ihrem abgange nach Ithaka den Hermes nach der Kalypso zu beordern: so konnte doch immer nur eine der beiden erzählungen zuerst eintreten, und die ganze ökonomie führte zu der folge, welche wir vor uns haben.

Ueber die tadler, welchen wir schon hiermit entgegnen, im folgenden artikel.

Leipzig.

Gr. Wilh. Nitzsch.

# Zu Eurip. Heraclid. v. 594.

Εἰ γὰρ ἔξομεν Κὰκεῖ μερίμνας οἱ θανούμενοι βροτῶν, Οὐκ οἶδ' ὅποι τις τρέψεται τὸ γὰρ θανεῖν Κακῶν μέγιστον φάρμακον νομίζεται. Statt des offenbar verkehrten θανούμενοι ist vielleicht κακούμενοι zu setzen, worauf sich dann das folgende κακῶν bezieht. Βροτῶν ist nicht zu ändern. Wenn wir, die wir im leben leiden zu erdulden hatten, auch nach dem tode kummer haben werden, dann weiss ich nicht, wohin man sich wenden soll; denn der tod soll uns ja erlösung von all unsern leiden bringen.

Ostrowo. R. Enger.

# Beiträge zur kritik und erklärung des sophokleischen Oedipus auf Kolonos.

Die vorliegenden blätter enthalten, wie die überschrift andeutet, beiträge zur texteskritik und erkärung der sophokleischen tragödie Oedipus auf Kolonos; sollte mir aber vielleicht, trotz meinem eifrigen bestreben mich mit der sophokleischen literatur vertraut zu machen, eine hieher gehörige monographie oder ein aufsatz in einer zeitschrift unbekannt geblieben und somit hier eine ansicht ausgesprochen sein, welche bereits anderweitig erörtert worden, so wolle man dies mit rücksicht auf den großen umfang der betreffenden literatur und den verhältnissen unserer erst allmälig anwachsenden bibliotheken nachsichtig entschuldigen.

O. C. v. 47 erwidert der wanderer auf die bestimmte erklärung des Oedipus, dass er den heiligen ort verlassen werde:

άλλ' οὐδε μόντοι (so Laur. A und B) τοὐξανιστάναι πόλεως δίχ' εστί θάρσος, πρίν γ' αν ενδείξω τιιί.

Hiezu bemerkt Nauck in der dritten auflage der Schneidewinschen ausgabe: "mit der änderung έμοι und έμον (so besserte Seidler) ist wenig gewonnen. Zunächst bleibt der artikel in τοὐξανιστάναι anstössig; denn wenn θαρρῶ τὸ μάχεσθαι (= θαρρῶ τὴν μάχην) gesagt werden kann, so folgt daraus noch nicht, dass auch θάρσος έμοι έστι τὴν μάχην oder τὸ μάχεσθαι möglich sei. Sodann ist πόλεως falsch gestellt; es gehört zu δίχα, nicht zu έξανιστάναι. Vielleicht waren in der ursprünglichen handschrift die versenden zerstört; ich vermuthe: ἀλλὶ οὐδ έμον τοι τοὐξανιστάναι [σ έδρας] πόλεως δίχ έστί, πρίν γ αν ένδείξω τι[τί]." Mit recht bemerkt Nauck, dass der artikel in τοὐξανιστάναι anstössig ist und eine solche construction durch keine

analogie gerechtfertigt werden kann; aber die von ihm versuchte besserung stürzt die ganze gestalt der beiden verse um und erweist sich selbst als unhaltbar. Was nun zuerst die lesart des Laur. A οδδέ μόντοι anbetrifft, so hat sie ihren ursprung wohl nur einem versehen zu verdanken und es ist unbedenklich nach Par. A οὐδὲ μέντοι herzustellen. Wäre es doch auch undenkbar. dass sich nach einer solchen umgestaltung, wie sie durch die einschiebung von θάρσος erzeugt werden musste, etwas von der ursprünglichen lesart erhalten hätte. Ferner vermag ich in der trennung des genetivs πόλεως von δίγα nichts befremdliches zu erkennen, da wohl jeder zuhörer πόλεως mit δίχα verbinden und zu εξανιστάναι aus dem vorhergehenden (v. 36. 45) έδρας ergänzen wird. Auch findet sich δίγα in ähnlicher weise durch den vers von seinem casus getrennt Ai. 768. Betrachten wir endlich die letzten worte  $\pi \varrho i \nu \gamma' \stackrel{\circ}{\alpha} \nu \stackrel{\circ}{r} \delta \varepsilon \ell \xi \omega$ ,  $\tau i \stackrel{\circ}{\delta} \varrho \widetilde{\omega}$ , welche noch neuerdings Bergk (nach dem vorgange von Wex: "beiträge zur kritik des Soph. O. C. Schwerin, 1837" und Wilke "Coniect. in Soph. 0. C. spec. Berlin, 1840") πρίν γ' ἂν ἐιδείξω · τί δρῶ; geschrieben wissen will, so scheint es am einfachsten zu ihrer erklärung auf den sogenannten elliptischen gebrauch von ei oder èur nach begriffen der wahrnehmung oder verrichtung zu verweisen, wo zwischen dem verbum und der abhängigen frage ein vermittelnder gedanke ergänzt werden muss, vgl. Krüger §, 65, 1, 10 und Stallbaum zu Plat. Phileb. 14 b, Theaet. 184 d; so auch hier: "bevor ich den fall angezeigt, um zu ermitteln, was ich thun soll". Wenn übrigens Nauck πρίν γ' αν ένδείξω τιτί zu lesen vorschägt, so dürfte sich τινί nach dem vorausgehenden πόλεως δίχα schwerlich rechtfertigen lassen. — Es bleibt somit nach genauer erwägung der stelle nur das früher hinsichtlich zov \u00e4av-1στάιαι angeregte bedenken in kraft, welches sich leicht heben lässt, wenn man mit rücksicht auf das vorhergehende vol annimmt, dass die ursprüngliche lesart durch eine dittographie verdrängt worden ist, und demgemäss σ' έξανιστάναι herstellt.

V. 63 schliesst der wanderer seine schilderung der gegend mit den worten:

τοιαῦτά σοι ταῦτ' ἔστιν, ὧ ξέν', οὐ λόγοις τιμώμεν', ἀλλὰ τῆ ξυνουσία πλέον.

Mit recht nahm Schneidewin (Phil. VIII, 550) anstosss an den worten où λόγοις τιμώμετ, ἀλλὰ τῆ ξυνουσία πλέον; denn es

lässt sich nur ein τη ξυνουσία πλέον ή λόγοις oder ein οὐ λόγοις άλλά τῆ ξυνουσία denken. Eine vermischung der beiden constructionen anzunehmen bleibt hier, wie in jedem anderen falle, höchst bedenklich. Deshalb schlägt Schneidewin mit rücksicht auf die folgende frage des Oedipus, ob diese gegend bewohnt sei, λεώ vor, welches nach der lesart der besten quellen πλέω als eine ungemein leichte änderung erscheinen müsse. - Was nun zỹ ξυνουσία anbetrifft, so bezeichnet es hier, wie man richtig erkannt hat, den verkehr der bewohner mit dem heiligthume, welcher sich bei besonderen gelegenheiten durch opfer und feste äusserte; Sophokles mochte wohl hiebei besonders an die λαμπαδηδρομίαι denken. Dazu würde nun die conjectur λεώ kein neues moment hinzufügen; auch ist es kaum denkbar, wie nach den bestimmten worten τη ξυνουσία λεώ Oedipus noch eine solche frage an den wanderer stellen konnte; vielmehr lässt eben diese frage auf einen ausdruck schliessen, aus welchem man die sache eher errathen als bestimmt entnehmen kann; endlich hat auch der Laur. A von erster hand πλέον, nicht πλέω. Somit scheint mir die besserung Schneidewins nicht entsprechend. gegen dürfte durch die änderung von πλέον in πάλαι ein neues bedeutendes moment gewonnen werden, indem dadurch die uralte heiligkeit des ortes hervorgehoben würde.

V. 109 schliesst Oedipus sein rührendes gebet an die Eumeniden mit den worten:

οίκτείρατ' ἀνδρὸς Οἰδίπου τόδ' ἄθλιον εἴδωλον · οὐ γὰρ δὴ τόδ' ἀγχαῖον δέμας.

Dass hier nichts zu ändern ist, hat Bonitz (beiträge zur erklärung des Sophokles, heft I, p. 76) gegen Wunder genügend erwiesen. Nur darin möchte ich ihm nicht beistimmen, dass εἴδωλων mit ἀτδρός zu einem begriffe: "männerschatten" zu verbinden sei, von welchem dann Oiδίπου abhänge. Ich glaube vielmehr, dass Oiδίπου appositioneller genetiv zu ἀνδρός ist, wodurch sich auch die nachdrückliche voranstellung von ἀνδρός im gegensatze zu εἴδωλον erklärt: "erbarmt euch dieses kläglichen schattenbildes eines mannes, des Oedipus" und das bild des einst so gepriesenen Oedipus (vgl. O. T. v. 8) lebhaft vor die seele tritt. Sehr bezeichnend ist es für diese erklärung auf v. 393 unserer tragödie zu verweisen, welche stelle bereits Reisig verglichen hat: ὅτ² οῦν ἕτ² εἰμί, τηνικαῦτ² ἄρ εἴμ ἀνήρ.

V. 138 ruft Oedipus, indem er aus seinem verstecke hervortritt:

όδ' έκεῖνος έγω φωνη γάρ όρω τὸ φατιζήμενον.

Auch diese stelle hat Bonitz in seinen beiträgen (heft I, p. 78) trefflich erklärt und Schneidewins vermuthung φωνήν γάρ όρῶ mit recht zurückgewiesen. Wenn nun Nauck zu dieser stelle bemerkt: "ob zò maziζóusvov richtig sei, hezweisle ich; welches sprichwort ist es, auf das der dichter hier bezug nehmen soll?", so scheint mir dieses bedenken nicht begründet. Denn wie zo λεγόμενον, so kann auch τὸ φατιζόμενον in der bedeutung: "wie man zu sagen pflegt" genommen werden, ohne dass damit auf ein bestimmtes sprichwort hingewiesen wird. Dafür sprechen auch wendungen, wie τὸ κατὰ τὴν παροιμίαν λεγόμενον (vgl. Plat. Soph. 261 b; Lach. 187 b), welche ohne diese voraussetzung überflüssig wären. Demgemäss ist die stelle in folgender weise zu erklären. Oedipus tritt aus dem gebüsche heraus uud zwar nach der richtung zu, aus welcher ihm der ruf entgegenschallt. Daher fügt er den worten: "hier bin ich" die begründung hinzu: "denn mit hülfe der stimme sehe ich" (ôoû ist absolut zu fassen und keineswegs  $i\mu\tilde{a}\varsigma$  zu ergänzen), "wie man es (vom blinden) sagt". So spricht sich in diesen worten, und eben durch die nebeneinanderstellung von φωνη und δρω, der tiefe schmerz des Oedipus über die hülflosigkeit seines zustandes nicht ohne eine gewisse ironie aus; man vergleiche nur vs. 144 und ff.

Vs. 144 antwortet Oedipus auf den von entsetzen entpressten ausruf des chores: "Zeus, helfender gott! wer ist wohl der greis?" οὐ πάνν μοίρας εὐδαιμονίσαι

πρώτης, ω τησδ' έφοροι χώρας.

Diese vielbesprochene stelle hat Matthiä §. 316 e, wenn man von seiner mangelhaften syntaktischen erklärung des infinitives  $\varepsilon^i \delta \alpha_i \mu o$ - $\epsilon^i \sigma \alpha_i$  absieht, richtig gedeutet. Es ist nämlich  $\varepsilon^i \mu^i$  zu ergänzen und  $\mu o i \rho \alpha \varepsilon \pi \rho \omega^i \tau_i \varepsilon$  als genetiv der eigenschaft aufzufassen. Was aber  $\varepsilon^i \delta \alpha_i \mu o \epsilon^i \sigma \alpha_i$  anbetrifft, so wollen wir daran erinnern, dass der infinitiv, wie er denn der erstarrte casus eines verbalsubstantives ist, in seinem substantivischen gebrauche so oft gleich einem accusative der näheren bestimmung erscheint, z. b.  $\vartheta \varepsilon^i \varepsilon \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \mu o \iota \sigma \iota \nu$   $\dot{\alpha} \iota \nu \dot{\epsilon} \nu \dot{$ 

fassung von εὐδαιμονίσαι erhält auch πρώτης einen passenden sinn: "ein mann, dem, was das glücklich preisen anbelangt, nicht eben das erste loos zu theil geworden ist". Somit können wir, wenn ich nicht irre, der von Nauck vorgeschlagenen verbesserungen: εὐδαίμων  $\tilde{\eta}$  (?) und πρωτῆς (welche conjectur eigentlich von Vauvilliers herrührt) vollständig entrathen. Wenn aber derselbe gelehrte im folgenden zu δηλῶ δέ bemerkt: "für die von einem abschreiber gemachte vermuthung δῆλον δέ spricht Thucydides 1, 11," so verweisen wir einfach mit Wunder auf vs. 1145 dieses stückes, wo δείχρυμι δέ in ganz gleicher weise gebraucht erscheint.

Vs. 152-163. Auch diese stelle hat zu verschiedenartigen erklärungen und vermuthungen anlass gegeben, wie denn auch Nauck in den kritischen anmerkungen προμόλης statt προπέσης, άλι' ἴθι stattt άλλ' ἵια zu lesen vorschlägt und sogar μετάσταθι beanstandet. Die folgende erklärung glaubt beweisen zu können, dass die vorgebrachten bedenken unbegründet und keinerlei änderungen nothwendig sind. Beim erscheinen der jammergestalt des Oedipus, in welcher trotz aller entstellung unverkennbare spuren der einstigen hoheit hervortreten, erfasst den chor der gedanke, dass ein fluchbeladener, von den göttern mit harter strafe belegter mann vor ihm stehe (vgl. 140. 143. 150). Daher der drohende ausruf: "aber, wahrlich immer sollst du, so viel an mir liegt, zu dem fluch, welchen du auf andere geladen, noch diesen hinzufügen, dass du dies heiligthnm entweihest!" Erschreckt durch diese im heftigen ton ausgestossenen worte zieht sich Oedipus einige schritte zurück, wobei der chor ihm zuruft: "denn du gehst zu weit, du gehst zu weit!", und da der fremdling immer noch weiter zurückgeht, die worte hinzufügt: "aber auf dass du ja nicht hinstürzest in dem stillen, grasreichen waldthal dort, wo sich zu dem wasserkrug des trankes liebliche flut gesellt". - Augenscheinlich befürchtet der chor, dass der greis bis zur heiligsten stätte vordringen, dort hinstürzen und sie etwa gar durch seinen tod beflecken könnte. Der in der heftigsten erregung gesprochene satz wird unterbrochen; daher nach συντρέχει das zeichen einer pause zu setzen ist. Der chor schärft nun dem greise wiederholt ein, ja nicht weiter zu gehen: "davor hüte dich wohl, du armer fremdling! tritt hinweg! entferne dich!" Unwillig fügt er dann hinzu: "der weite raum ist hinderlich"

und erhebt nochmals seine stimme zum warnenden rufe: "hörest du, leidenreicher fremdling?" So erhält die chorpartie, welche das reichste dramatische leben athmet, einen ganz entsprechenden zusammenhang und die angeregten bedenken sind, wie ich hoffe, vollkommen beseitigt,

Vs. 192 deutet der chor dem Oedipus die stelle an, wo er zu bleiben hat: αὐτοῦ, μηκέτι τοῦδ' ἀντιπέτρου βήματος έξω πόδα κλίτης. An dem worte ἀντιπέτρου, welches die scholien durch ἰσοπέτρου erklären, nahm schon Musgrave anstoss und vermuthete αὐτοπέτρου, d. i., wie er selbst erklärt, "ex lapide nativo i. e. nondum expolito; άξεστον et ἀσκέπαρνον supra vocaverat vs. 19 et 101". Auch Nauck verwirft ἀντίπετρος, was nur heissen könne: "die stelle eines felsens vertretend" und will ἀντιπέραν herstellen. Die Böckhische erklärung des fraglichen wortes: "an den fels angelehnt" wird abgesehen von andern bedenken schon dadurch widerlegt, dass hier jedenfalls nur von einem einzeln stehenden felsstücke, welches als markstein dient, die rede ist. Warum soll aber artheroog nicht, wie der scholiast andeutet, "felsgleich, felsähnlich" bezeichnen? Man vergleiche ἀντίγοαφος, άντίθεος, ἀντίπαις, ἀντίπλαστος (Soph. fr. 264 Nck.) welches Hesychius durch ἰσόπλαστος, ὅμοιος erklärt. In dieser bedeutung ist das adjectiv dem worte  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$ , welches auf ein von menschenhand geschaffenes gebilde hindeutet, beigefügt, um zu bezeichnen, dass der stein, wenn er einen sitz darbietet, nur ein werk der natur, nicht von menschenhänden behauen ist, also ein λίθος ἄξεστος, ἀσκέπαφιος, wie ihn der dichter früher bezeichnet hatte.

ten: ¿νόον με κἀκφύλασσε sucht, dagegen μὴ κάλυπτε κτλ. parenthetisch auffasst. Dass übrigens in den handschriften die wörter βροτοί nnd θεοί oft verwechselt worden sind, brauche ich wohl kaum durch beispiele zu belegen.

Vs. 327-330 werden uns in allen handschriften in folgengender ordnung überliefert:

- 0. ω τέκνον, ηκεις; 'Ι. ω πάτες δύσμοις' όραν.
- 0. α σπέρμ' δμαιμον. 'Ι. ω δίς άθλιαι τροφαί.
- 0. τέκνον, πέφηνας. 'Ι. οὐκ ἄνευ μόχθου γέ μοι.
- 0. πρόσψαυσον, ω παι. 1. θιγγάνω δυοίν όμου.

Bisher schlossen sich die herausgeber, mit ausnahme von Brunk und Reisig, an die anordnung von Musgrave an, welcher den vers 328 nach 330 versetzte. Nauck hingegen will die beiden verspaare ihre plätze tauschen lassen, indem er bemerkt, dass eine solche umstellung paläographisch wahrscheinlicher sei, und sich auf O. T. v. 1416-1431 beruft, wo die verse 1416-1423 und 1424-1431 in gleicher weise umgesetzt werden müssten. Was nun die letztere stelle anbelangt, so hat Bonitz (zeitschr. f. östr. gymn. 1857, p. 195) diesen vorschlag Nauck's mit treffenden gründen zurückgewiesen; und auch an unserer stelle dürfte es gerathener sein, wieder zu der änderung Musgrave's zurückzukehren. Denn einmal entspricht der ausruf Ismene's: α πάτερ, δύσμοιο' όρατ ganz natürlich dem ersten eindrucke, welcher nach dem anblicke des nach ihr gerichteten, entstellten antlitzes des vaters ihr herz durchbebt; dann schliessen sich gewiss die worte: οδ σπέρμ' δμαιμον (, o kind, aus meinem blut entsprossen!") am besten dem verse: πρόσψανσον, ώ παι κτ), an und erhalten eben durch diese verbindung erst den vollsten ausdruck der väterlichen liebe, vergl. v. 1108; endlich will mir die wiederholte frage & τέκνον ήκεις nach dem vorausgehenden πρόσψαυσον ω παι nicht passend erscheinen. Auch kann man leicht erkennen, was zur versetzung des verses ω σπέρμ' ομαιμού κτλ. nach vs. 327 hewogen hat. Nachdem nämlich die richtige lesart & δìς αθλιαι τροφαί verderbt worden war, konnte man für das folgende δυσμόρου τ' έμου τρίτης keine richtige beziehung finden; diese worte schienen nur den vorausgehenden: θιγγάιω δυοίν όμου zu entsprechen und so kam man dazu durch versetzung des störenden verses die beiden zeilen unmittelbar an einander anzuschliessen. Demgemäss muss die stelle folgender massen erklärt werden". Als Oedipus die stimme Ismene's vernommen, richtet er sein antlitz nach der gegend, aus welcher der ruf erschallt, und fragt: "o kind! bist du da?" Ismene antwortet mit den vom tiefen schmerz erpressten worten: "o vater! du jammerbild." Oedipus wiederholt seine frage: "kind! bist du wirklich da?", worauf 1smene erwiedert: "nicht ohne leid für mich!" (denn so muss wohl μόγθος hier gleichbedeutend mit λύπη v. 326 erklärt werden, die gewöhnliche erklärung, nach welcher Ismene mit diesen worten auf die mühen und gefahren hindeutet, die sie bei ihrer wanderung erduldet, v. 361, macht jedenfalls einen widrigen eindruck, während sich so diese worte ganz passend an das vorausgehende ω πάτερ, δύμοιρ' όραν anschliessen). Oedipus ruft nun der tochter zu: "umfasse mich, o kind!" und als Ismene ihn umarmend antwortet: "ich umfasse euch beide zugleich", da drückt er die tochter an sein herz mit den worten: "o kind! aus meinem blut entsprossen!" Diese erklärung wird hoffentlich die nothwendigkeit der Musgrave'schen anordnung hinreichend erweisen.

Vs. 380: ώς αὐτικ "Αργος η τὸ Καδμείων πέδον τιμη καθέζον η πρὸς οὐρανὸν βιβῶν.

Dass diese worte in der überlieferten gestalt richtig seien, wird wohl niemand ernstlich behaupten wollen. Auch Nauck bemerkt, dass der vers 381 noch nicht emendirt sei, und deutet nur beiläufig auf die vermuthung Hartungs ving statt τιμη hin. Der vorschlag Bergks ώς αὐτίκ "Αργος οἶ τὸ Καδμείων πέδον τιμη καθέξον η πρός οὐρανὸν βιβών mit der erklärung: "glorians Argos ipsi Thebanam terram vindicta subacturum, aut se coelum invasurum esse" ist schlechterdings zu verwerfen. Denn einmal lässt sich τιμή in einer solchen bedeutung, welche hier dem worte untergelegt wird, nicht nachweisen; andrerseits wird man für die erklärung von βιβάζω durch ire, welche Brunck zuerst aufgebracht hat, keinen beleg aus der älteren sprache aufführen können; auch bleiben mir die worte: ',, aut se coelum invasurum esse" in mehr als einer beziehung räthselhaft. Dagegen lassen sich, wie ich meine, alle schwierigkeiten beseitigen, wenn man die worte einfach umstellt: καθέξον η τιμη πρός οὐρανὸν βιβῶν "als müsse Argos alsogleich das gefilde der Kadmeer erobern oder durch des sieges ehre bis zum himmel heben." Was die cäsur des verses anbetrifft, so verweise ich auf Hermanns Epit. doctr. metr. &. 143, wo es heisst: " Quae in fine tertii pedis fit, rarior quidem

caesura, et per se minime elegans, tamen saepe in oratione gravi et commota aptissime adhibita invenitur." Vielleicht haben auch metrische bedenklichkeiten zur umsetzung dieser worte bewogen.

Vs. 402 erwidert Ismene auf die frage des Oedipus: "was aber frommt es ihnen, wenn ich an des landes marken weile?"

κείτοις ὁ τύμβος δυστυχῶν ὁ σὸς βαρύς.

Mit der erklärung dieser worte haben sich Brunck, Elmsley und Enger umsonst abgemüht; war es doch auch unmöglich dem ausdrucke ὁ τύμβος δυστυγῶν irgend einen sinn abzugewinnen, abgesehen davon, dass sich überhaupt die wortstellung ὁ τύμβος δυστυχῶν ὁ σός nach den gesetzen der grammatik nicht rechtfertigen liess. Auch Hartungs δυστυγείν hilft, wie Nauck richtig bemerkt, den schwierigkeiten nicht ab. Dennoch bedarf es nicht der annahme einer bedeutenden corruptel; man schreibe nur mit leichter änderung: κείνοισι τύμβος δυστυχοῦσι σὸς βαρύς, d. i. "dein grab wird für sie, wenn ihnen die sache fehlschlägt, unheilvoll." Man ersieht aus der ganzen stelle, dass die Thehaner den Oedipus an die grenze ihres landes bringen wollen, um ihn, wenn er da gestorben, selbst an den marken ihres gebietes zu bestatten. So entgehen sie einerseits der befleckung, welche die bestattung des vatermörders im heimatboden über denselben bringen musste (vgl. 407), und können sich doch andererseits, eben weil das grab an der grenze gelegen ist, leicht in den besitz desselben setzen. Während nun Ismene δυστυγοῦσι so auffasst: "wenn es ihnen nicht gelingt, dich in die nähe ihres landes und so in ihre gewalt zu bringen", versteht Oedipus das wort anders, nämlich: "wenn sie dich nicht bewegen können, an der grenze ihres landes zu wohnen, um dann, wenn die befleckung mit deinem tode erloschen ist, dich im vaterlande zu bestatten." Daher antwortet er: "auch ohne göttliche offenbarung kann man dies durch die vernunft erkennen, dass sie mein fluch und somit unheil treffen müsste, wenn ich nicht im heimischen lande, sondern in der fremde bestattet würde," und richtet erst dann, als die folgenden worte Ismene's einen argwohn in ihm rege machen, die frage an sie: "werden sie auch wirklich mit Thebens erde mein gebein bedecken?"

Innsbruck.

Carl Schenkl.

### III.

## Plautinische studien.

I. Stichus v. 378 werden unter den kostbaren dingen, die einer aus der fremde mitgebracht hat, auch babylonische teppiche erwähnt: der vers lautet in den handschriften: Tam babylonica et peristromaton silla et tapetia, womit auch der Ambrosianus in der hauptsache stimmt: TVM BABYLONICA ET PERISTROMATONSI-LIAT(ATR)EPETIA. Die verbesserung Gronovs: Tum Babylonica peristromata, conchyliata tapetia hat allgemeinen beifall gefunden, auch Ritschl hat dieselbe gebilligt, indem er nur noch ausserdem peristromatia schreibt. Mir scheint sowohl Gronovs als auch Ritschls lesart schon aus einem metrischen grunde bedenklich: im ersteren falle erhalten wir im zweiten fusse, nach Gronovs restitution in der vierten stelle einen dactylus, oder um mich deutlicher auszudrücken ein proparoxytonon, welches auf einen dactylus ausgeht. Die beobachtung von Lachmann (zu Lucrez p. 116): certissimum est vocabula dactylica trochaei loco in versu poni non debere, ist im allgemeinen gewiss wohl begründet, obschon Lachmann selbst den grund dieser erscheinung nicht erkannt hat, und im einzelnen auch abweichungen von der regel vorkommen, die ich nicht ohne weiteres beseitigen will. Ich kann diesen punkt. der mit anderen in engem zusammenhang steht, hier nicht weiter erörtern, allein jede conjectur, die einen solchen dactylus hereinbringt, erscheint schon aus diesem grunde mehr als zweifelhaft 1). Hier nun führt die handschriftliche überlieferung auf eine ganz andere restitution hin: ich lese:

Tum Babylonica peristroma, tonsilia tapetia.

<sup>1)</sup> Daher können verse, wie sie Vahlen (p. 102) und Ribbeck (frgm. Trag. p. 20) dem Ennius zuschreiben, nicht für richtig gelten:

dass das zweimal eingefügte et nur interpolation ist, liegt auf der hand: so wie man diese fremden zusätze entfernt, ist auch die richtige lesart gewonnen. Die form peristromum erkennt auch der anonyme grammatiker de Generibus Nominum p. 91 ed. Haupt an: "Peristromum generis neutri, sed Cicero elegantius dixit hoc peristroma et haec peristromata". Zu tonsilia tapetia vergleiche ich die verse des Mattius bei Gellius XX, 9:

lam tonsiles tapetes ebrii fuco,

Quos concha purpura imbuens venenavit.

Tonsiles tapetes ist eigentlich eine übersetzung des griechischen ψιλοτάπιδες, womit ein stoff bezeichnet wurde, der offenbar unserem plüsch ähnlich war: zu dieser gattung gehören namentlich die bekannten teppiche von Sardes, wie sie seit alter zeit überall im Orient verbreitet waren. Dieselben meint auch Callixenus in der schilderung der alexandrinischen feste bei Athen. V, 197 B: ψιλαὶ δὲ Περσικαὶ τὴν ἀνὰ μέσον τῶν ποδῶν χώραν ἐκάλυπτον, ἀκριβῆ τὴν εὐγραμμίαν τῶν ἐνυφασμέτων ἔχουσαι ζωδίων. Und unzweifelhaft muss man das gleiche wort auch im Pseudolus vs. 147 herstellen, wo man jetzt nach Camerarius conjectur liest:

Ut ne peristromata quidem aeque picta sint Campanica,

Neque Alexandrina beluata conchyliata tapetia, allein die lesart der handschriften consiliat appetia (apetia) führt auch hier auf tonsilia tapetia. Diese stelle hat freilich auch sonst noch manches bedenkliche: ist v. 147 ein iambischer octonar,

Acherusia templa alta Orci, (sancta) salvete, infera, Pallida leti, obnubila tenebris (atris aeternis) loca.

Acherusia und obnubila verstossen entschieden gegen jenes gesetz, (pallida, weil es im anfang des verses vorkommt, liesse sich vertheidigen), es ist dies ein deutlicher beweis, dass die verse nicht als trochäische septenare gelten können, auch ist die mehrfache annahme von lücken durch nichts gerechtfertigt. Es bedarf gar keiner änderung, um anapäste herzustellen, und zwar kann man entweder das fragment bei Varro (de L. L. VII, 6) mit dem bei Cicero (Tusc. 1, 21) unmittelbar verbinden:

Acherusia templa alta Orci Salvete infera, pallida leto, Nubila tenebris loca

Nubila tenebris loca . . . . oder indem man annimmt, dass Varro die verse für seinen zweck zusammenzog, ist zu schreiben:

Acherusia templa alta Orci Pallida leto, nubila tenebris,

Loca salvete infera . . . . Diese verse gehören übrigens zu der klasse der freien anapästen, die auch den römischen dramatischen dichtern nicht unbekannt sind.

Néque Alexandriná venenata tonsilia tapetia.

Dass Plautus neben peristromum auch die form peristromata gebraucht, hat nichts auffallendes.

#### II. Pseudulus v. 209:

CA. Taceo. PS. at taceas malo multo, quam tacere dicas. BA. tu autem

Xystilis, face ut animum advortas, quoius amatores olivi dynamin domi habent maxumam.

Während Ballio seinen monolog hält, machen Pseudulus und Calidorus seitwärts stehend ihre bemerkungen: hier ist es nun aber sehr auffallend dass Ballio, der nach einer längeren pause sich wieder vernehmen lässt, nicht etwa mit einem neuen verse beginnt, sondern der anfang seiner rede bildet vielmehr den schluss ines trochäischen octonars. Eher liesse man es sich schon gefallen, wenn Ballio mit einem unvollständigen verse schlösse, den dann die beiden anderen fortsetzen: es geschieht dies bei Plautus anderwärts, auch in der vorliegenden scene zweimal, vs. 193 und 201, obwohl ich an der ersteren stelle die versabtheilung nicht für richtig halte, Ballio schliesst offenbar mit einem senar:

2) In dieser beziehung ist noch sehr viel im Plautus zu thun: z. b. im Persa vs. 277:

SA. Ubi Tóxilust tuus hérus? PAE. Ubi lubet illi: neque te consulit.

SA. Étiam dicis, ubíst, venefice? PAE. Néscio, inquam, ulmitriba tu.

Aber der zweite vers muss nothwendig ein iambischer octonar sein; es sind, wie sehr häufig bei Plautus, die ausgänge der verse mit einander vertauscht, indem solche längere verse willkürlich in kürzere reihen abgetheilt waren, wie hier im Ambrosianus. Man muss verbessern:

SA. Etiam dicis mi, ulmítriba tu? PAE. Ubi sít, venefice, néscio. Das unpassende inquam fehlt im Ambrosianus.

Lenone ex Ballione rege Iasonem <sup>3</sup>), und Calidorus beginnt mit einem octonar:

Audin furcifer quae loquitur! satin magnificus tibi videtur, so dass man nicht nöthig hat dort mit Ritschl eine lücke anzunehmen. Und auch an der zweiten stelle ist die vertheilung eines verses unter personen, die in gar keiner beziehung zu einander stehen, bedenklich, und es lässt sich leicht eine passendere abtheilung der verse herstellen. Vor allen aber ist hier das Tu autem am ende des verses höchst befremdlich. Dazu kommt, dass man einen regelrechten octonar erst durch entfernung des pronomen te gewonnen hat: die handschriftliche überlieferung ist nämlich quam tacere te dicas. Zur unterstützung jener änderung lässt sich allerdings anführen, dass te im cod. D erst darüber geschrieben ist (was jedoch bei dem verhältniss dieser handschrift zu BC wenig beweist) und dass im A wie es scheint das pronomen ganz fehlt: Ritschl führt daraus an:

#### 

hier ist also für te kein raum, wenn man nicht annehmen will, dass es hinter dicas stand: allein der raum zwischen diCaS und TV war wohl nur zur personenbezeichnung bestimmt. Auf der andern seite vermisst man aber das pronomen te nur ungern, die ellipse hat gerade hier etwas ungemein hartes, was wenig zu dem plautinischen stil passt. Der fehler liegt offenbar tiefer, und ich glaube alle bedenken auf die einfachste weise zu entfernen, indem ich schreibe:

CA. Taceo. PS. at taceas malo multo, quam tacere te au-

## BA. Xystilis, face ut animum advortas.

Die entstehung des fehlers kann man auf verschiedene weise erklären: entweder war dicas zur erklärung von autumes beigeschrieben: indem dieses glossem in den text eindrang, ward das scheinbar überflüssige autumes in autem (tu autem) verwandelt, oder te autumes ward gleich anfangs in das nahe liegende tu autem verderbt, und um nun dem gedanken aufzuhelfen, fügte man te dicas hinzu. Wie man aber auch hierüber urtheilen mag, je-

<sup>2)</sup> Man hat hier sehr mit unrecht die überlieferte lesart geändert, wie auch ein früheres mitglied der hiesigen philologischen 'societät, Fr. Fritzsche aus Rostock, richtig erkannt hat.

denfalls liegt hier ein recht deutliches beispiel einer alten textverderbniss vor, in der sämmtliche handschriften übereinstimmen: grade im Pseudulus stammen viele fehler aus alter zeit, namentlich scheint es, als wenn man zum behuf einer reuen aufführung des beliebten stückes manches abgeändert hat, und so findet sich noch öfter neben dem echten plautinischen verse ein anderer der zweiten bearbeitung angehöriger: ich will hier nur ein beispiel anführen, vs. 96:

PS. Quid fles, cucule? vives. CA. Quid ego ni fleam, Quoi nec paratus nummus argenti siet, Neque libellae spes sit usquam gentium?

Dem metrum, aber nicht dem gedanken hat man aufgeholfen, indem man libellar schreibt: man muss vielmehr den vorhergehenden vers ganz streichen; so erhalten wir:

Quid ego ni fleam,

Quoi neque libellae spes sit usquam gentium?

Nach libellae rechnet Cato (de re rust. c. 15), der plautinischen zeit war es wohl ganz geläufig nach diesen bruchtheilen der silbermünzen zu rechnen, später (in der ciceronischen zeit) scheint diese bezeichnung nur in gewissen formelhaften ausdrücken sich erhalten zu haben, daher man eben den plautinischen vers bei einer spätern aufführung des stückes abänderte:

Quoi nec paratus nummus argenti siet.

Es ist übrigens möglich, dass man auch an dem eigenthümlichen gebrauch von neque anstoss nahm und deshalb den vers hinzufügte  $^{+}$ ). Nec (neque) in dem sinne von ne-quidem, entsprechend dem griechischen  $oi\delta \acute{e}$ , ist den spätern ganz geläufig; bei ältern schriftstellern finden sich nur wenige, und zum theil nicht hinlänglich gesicherte beispiele, wie bei Terenz Eun. I, 2, 49: Neque hoc negabit Parmeno, mit der variante ne hoc quidem, vgl. darüber Hand Tursell. IV, p. 105 ff. Doch möchte ich deshalb diesen gebrauch einem dichter wie Plautus nicht absprechen.

Nicht minder finden sich anderwärts deutliche spuren der thätigkeit alter kritiker, so z. b. im Mercator vs. 859:

<sup>4)</sup> Bei Cicero pro Scauro war dem Asconius ein allein stehendes neque, was freilich dort anders zu erklären ist, so anstössig, dass er bemerkt p. 23 ed. Orelli: "quo autem casu acciderit quave ratione, ut hoc loco Cicero hoc verbo ita usus sit... neque perspicere potui, et attendendum esse valde puto: moveor enim merita viri auctoritate" etc.

Neque mihi ulla opsistet amnis nec mons neque adeo mare:

Nec calor nec frigus metuo neque ventum neque grandinem. Um den grammatischen fehler zu entfernen, änderte Pareus die interpunction, neque adeo mare Nec calor nec frigus: metuo neque etc., und ausser anderen ist ihm auch Ritschl gefolgt: mir scheint der stelle nicht auf so einfache weise geholfen werden zu könneu: denn das natürliche gefühl heisst uns nothwendig calor und frigus mit ventus und grando verbinden: in der plautinischen sprache ist alles so naturwahr, so schlicht und zwanglos, dass man sich sehr hüten muss dem dichter etwas, was von der einfachen anschauung der dinge abweicht, zuzuschreiben. Spätere grammatiker, die von den gesetzen der sprache keine ahnung mehr hatten, führen eben unsere stelle als beleg für das neutrum calor an, so Philargyrius zu Virg. Georg. II, 344 und Nonius p. 200, aber beachtenswerth ist, dass sie neque friqus neque calor metuo anführen 5). Wie ich vermuthe, schrieb Plautus:

frigus neque calorem metuo neque ventum neque grandinem, indem er im ersten satzgliede die negation unterdrückte, eine brachylogie, die den Griechen ganz geläufig ist, z. b. bei Aristoph. Av. v. 694:  $\Gamma \tilde{\eta}$  δ οὐδ ἀἡρ οὐδ οὐρανὸς  $\tilde{\eta}$ ν. Dass den Lateinern dieselbe freiheit nicht unbekannt war, scheint aus Gellius hervorzugehen, X, 15, wo er das nachfolgende wohl wörtlich aus den libri de sacerdotibus publicis entlehnt hat: "Nodum in apice neque in cinctu neque in alia parte ullum habet," das ist neque in apice, denn an dem flamen Dialis darf nichts gebundenes sich befinden: die heiligkeit dieses priesterlichen amtes duldet nichts unfreies, daher Gellius aus derselben quelle referirt: "Vinctum, si aedes eius introierit, solvi necessum est et vincula per impluvium in tegulas subduci atque inde foras in viam dimitti 6)." Dagegen scheint mir die stelle bei Caesar de Bello Civ. III, 71: "hoc nomen (imperatoris) optinuit atque ita se postea salutari passus sed in litteris quas scribere est solitus neque in fascibus insignia laureae praetulit" nicht hierher zu gehören; vielleicht ist dort zu schreiben: "passus, sed in litteris nunquam scribere est solitus."

<sup>5)</sup> Bei Nonius ist freilich calorem geschrieben, offenbar verbesseand the second set freinen catorem geschrieben, ohendat vertesser ung eines gewissenhaften abschreibers, aber ganz gegen die absicht des Nonius oder seines älteren gewährsmannes. Gerade so liest auch im Plautus D von zweiter hand nec calorem nec frigus.

6) Verschieden ist davon, wenn es im soldateneide bei Gellius XVI, 4 heisst: "Furtum non facies dolo malo solus neque cum pluribus" insofern hier schon eine negation vorausgeht.

Indem man nun bei Plautus an dieser brachylogie anstoss nahm, fügte man neque hinzu:

Neque frigus neque calorem metuo, später suchte man das zerstörte metrum herzustellen und schrieb nun offenbar in demselben sinne wie die neueren kritiker:

Neque mihi ulla obsistet amnis nec mons neque adeo mare Neque frigus neque calor: metuo etc.

Allein das natürliche gefühl für das angemessene war mächtiger als das grammatische gewissen, so kehrte man, indem man die correctur calor hinnahm, zu der ursprünglichen satzverbindung zurück, und Philargyrius wie Nonius führen nun calor geradezu als neutrum an. Wenn endlich in unsern handschriften sich

### Nec calor nec frigus

findet, so erkenne ich darin wieder nur die nachbessernde hand eines grammatikers, der dem schlechten rhythmus jenes verses nicht ungeschickt abhelfen wollte: aber eben darum entfernt sich gerade diese lesart am weitesten von der echten überlieferung.

III. Persa v. 58 ff. Der parasit Saturio rühmt sich seiner nobeln herkunft: alle seine vorfahren haben bereits die ehrenvolle kunst des Parasiten betrieben:

Quasi mures semper edere alienum cibum: Neque edacitate eos quisquam potuit vincere, Neque iis cognomentum erat duris capitonibus.

So ist der letzte vers in den handschriften überliefert, die nur insofern differiren, als CD hiis bieten und erat auslassen. Eine anspielung auf einen zeitgenossen des dichters selbst, wie man vermuthet hat, vermag ich nicht zu finden: der parasit will offenbar sagen, seine vorfahren, die allezeit den ersten rang unter den parasiten behaupteten, hätten den beinamen duri capitones geführt: denn ein hartes fell war die erste bedingung jener löblichen kunst, ich hebe unter vielen nur die schilderung heraus, die ein parasit selbst bei dem komiker Axionikos (Ath. VI, 239 F) von seinem lebenslaufe entwirft:

Ότε του παρασιτείν πρώτον ήράσθην μετά Φιλοξένου της Πτερνοκοπίδος νέος ετ' ών πληγάς υπέμενον κονδύλων καὶ τρυβλίων όστων τε τὸ μέγεθος τοσαύτας, ώστε με

ένίστε τουλάχιστον όχτω τραύματα έγειν.

und ganz ähnlich bei Plautus selbst Captiv. I, 1, 19:

Et hic quidem hercle nisi qui colaphos perpeti Potis parasitus frangique aulas in caput

Vel extra portam trigeminam ad saccum ilicet.

Dass aber parasiten vorzugsweise treffende zunamen erhielten, ist natürlich und durch zahlreiche beispiele, die ich nicht erst anzuführen brauche, bezeugt: so führt auch hier Saturio den beinamen seiner vorfahren an, und neque ist offenbar verderbt, da es ja doch eine gar zu alberne und witzleere bemerkung wäre zu sagen, welchen zunamen die sippschaft nicht besessen habe; um so unpassender erscheint dies, wenn gerade der betreffende name so ganz geeignet für einen parasiten ist. Man muss daher lesen:

Namque iis cognomentum erat duris capitonibus, wie schon Pius ganz richtig bemerkt hat. Der vers ist nicht eben durch rhythmische eleganz ausgezeichnet, und man könnte ihm leicht nachhelfen, doch wage ich nichts zu ändern: in erat ist der auslautende consonant zu unterdrücken, vgl. meine abhandlung de Plautinis fabulis emendandis (Halle 1858) p. IV.

Die folgenden verse lauten nach der handschriftlichen überlieferung:

Unde ego hunc quaestum optineo et maiorum locum, Neque quadruplari me volo: neque enim decet Sine meo periclo ire aliena ereptum bona. Neque illi qui faciunt, mihi placent. planen loquor?

V. 61 schreibt Camerarius hunc ego, Ritschl lucrum statt locum, aber lucrum scheint mir neben quaestum ziemlich müssig, während locus im munde des parasiten, der auf seinen stand, sein gleichsam ererbtes gewerbe stolz ist, sehr passend ist: ich lese daher:

Unde ego nunc quaestum optineo et maiorum locum. Viel wichtiger ist eine umstellung, die Ritschl nach Scaliger's vorgange vorgenommen hat, indem er v. 63:

Sine meo periclo ire aliena ereptum bona hinter v. 61 einschiebt, so dass dann dieser vers eben das gewerbe der parasiten bezeichnen würde. Allein die überlieferte folge der verse ist die allein richtige. Saturio stellt mit sichtlichem stolze einen vergleich zwischen dem parasiten und sykophanten an: das ziel ist freilich für beide so ziemlich das gleiche;

sie wollen auf fremde unkosten leben: aber der sykophant, der unter dem schutze der gesetze gegen fremdes eigenthum krieg führt, hat nichts zu riskiren, während der parasit beständig misshandlungen aller art ausgesetzt ist: aber gerade in diesen gefahren liegt nach Saturio's ansicht das ehrenhafte seines berufes gegenüber dem ankläger von profession. Es ist daher ganz gegen den zusammenhang und die absicht des dichters, wenn Saturio seinen beruf als gefahrlos, sine periculo darstellen würde: auch ist Saturio viel zu fein, als dass er mit so offenen worten wie aliena ereptum bona das ziel seiner thätigkeit bezeichnen sollte: dieser vers kann nur auf das treiben der quadruplatores gehen: dass es aber damals in Rom keinen rechtlichen schutz gegen solche angriffe gab, zeigen die vorschläge, die Saturio macht, um dem unwesen zu steuern, ganz deutlich: man darf daher an der überlieferten folge der verse nichts ändern. - Vs. 64 hat Ritschl planen loquor nach Cod. B geschrieben, die andern lesen plane loquor (C. a m. pr. loquar). Mir scheint plane loquar: d. h. doch ich will mich deutlich ausdrücken, das angemessenste: denn nun entwickelt Saturio seine ansichten, wie man am besten dem verderblichen treiben der Sycophanten abhelfen könne:

Nam puplicae rei causa quicumque id fecit Magis quam sui quaesti, animus induci potest Eum esse civem et fidelem et bonum. Sed si lege rumpam qui damnet det in puplicum Dimidium.

Die handschriften bieten keine erheblichen abweichungen dar, nur vs. 68 lesen CD sed lege rumpam quidam ne. Die herausgeber haben geglaubt, dass in diesen letzten worten der gedanke liege: wenn der ankläger unterliegt, wenn er die verurtheilung des beklagten nicht zu bewirken vermag, dann soll er selbst in eine busse his zum betrag der hälfte verurtheilt werden: und so schreibt auch Ritschl in diesem sinne:

Sed ni legirupam damnet, det in puplicum Dimidium.

Der vorschlag, dass der ankläger in diesem falle succumbenzgelder zu zahlen habe, ist an und für sich wohl angemessen; aber dass Saturio hier noch nicht mit einem solchen vorschlage hervortrat, zeigt deutlich das folgende, vs. 70 und 71: denn die gegenklage, die dort der beklagte gegen den kläger alsbald anhängig machen

soll, ist ja eben bestimmt einen schutz gegen sykophantie zu gewähren. Dass nun der parasit einen zwiefachen vorschlag machen sollte, wie dies die herausgeber des Plautus anzunehmen scheinen, ist ganz undenkbar. Auch verwirft Saturio nicht alle klagen dieser art insgesammt, sondern er will nur die chikaneusen processe erschweren: da wäre aber der hier gebrauchte ausdruck: ni legirupam damnet so ungeschickt als möglich: denn es würde ja dann gerade der fall, wo der gewissenhafte, patriotisch gesinnte mann mit seiner klage gegen einen gesetzesbruch abgewiesen wird, geahndet werden: wollte sich Plautus im allgemeinen halten, so musste er wenigstens reum, aber nicht legirupam schreiben. Und nicht minderes bedenken erregen die vorausgehenden verse: die herausgeber haben nur die metrische form herzustellen gesucht, unbekümmert um den gedanken und die correctheit des ausdrucks: aber animus inducitur könnte nur heissen, der geist wird verführt, was in diesem zusammenhange nicht passt: auch ist diese wortverbindung in jenem sinne nicht üblich: sondern man muss die worte nothwendig in demselben sinne fassen, wie animum inducere, glauben, dafür halten: dann ist aber die structur unlateinisch: denn so wenig als man animus advertitur, sondern animum advertitur (animadvertitur) sagt, ebenso wenig ist animus induci potest zulässig. Der gedanke, dass derjenige, der nicht aus eigennutz, sondern aus patriotismus eine solche klage anstellt, für einen braven mann und guten bürger zu achten sei, ist zwar an sich unbestritten, aber man fragt billig, an welchem merkmal man den wahren patrioten von dem sykophanten unterscheiden könne: denn es ist natürlich, dass gerade die ankläger von profession das gemeine beste überall vorschützten. diesen übelständen wird abgeholfen, wenn wir schreiben:

Nam puplicae rei causa quicumque id facit,
Magis quam sui quaesti, animum inducier potest
Eos esse cives et fideles et bonos,
Sei legirupam quum damnent, dent in puplicum
Dimidium.

Also ist der gedanke: den beweis für die aufrichtigkeit seiner patriotischen gesinnungen kann der ankläger am besten dann liefern, wenn er, nachdem er den process gewonnen hat, die hälfte der busse, die ihm zufällt, an die staatskasse abliefert. Den hiatus v. 66 kann man leicht entfernen, indem man quaestuis (quaestus)

schreibt, allein dass Plautus in der cäsur des iambischen senars sich an unzähligen stellen den hiatus gestattete, ist eine der gesichertsten thatsachen, obwohl die neuere kritik sich noch immer sträubt, dieselbe anzuerkennen: man braucht nur einen blick in Fleckeisens ausgabe des Plautus zu werfen, um sich davon zu überzeugen, indem hier die zahllosen, nicht eben eleganten flickworte, die man zur entfernung des hiatus in den text gebracht hat, mit klammern eingeschlossen sind: freilich umstellungen der worte und andere änderungen, die man aus dem gleichen grunde vorgenommen hat, entziehen sich dem oberstächlichen beobachter. Indem ich die zulässigkeit des hiatus hier in schutz nehme, bin ich keineswegs gewillt alles ohne unterschied zu vertheidigen, und so habe ich gleich in den folgenden versen die metrischen bedenken durch herstellung des plurals statt des singulars (eos esse cives et fideles et bonos - damnent - dent, statt eum esse civem et fidelem et bonum - damnet - det) entfernt. In vergleich mit den vorschlägen anderer empfiehlt sich meine änderung durch einfachheit, und man erkennt leicht, was die abschreiber veranlasste, den singular überall statt des plurals einzuführen. Eben so leicht sind die übrigen änderungen, die ich vs. 68 vorgepommen habe, sei statt sed (d. h. set; die lesart des codex B sed si ist wie häufig auf eine dittographie zurückzuführen) und quum für qui.

Auch die folgenden verse bedürfen der nachhülfe:

Atque etiam in ea lege adscribier: Ubi quadruplator quempiam iniexit manum, Tantidem ille illi rursus iniiciat manum, Ut aequa parti prodeant ad trisviros.

Ritschl schreibt mit Bothe atque est etiam in ea lege adscribier: der ausdruck est adscribier ist für diesen zusammenhang wenig passend, man erwartet adscribitor, wie schon Dousa und Scaliger

or

besserten, und darauf führt auch die lesart des codex C adscribere. Der fehler liegt aber hauptsächlich in den worten in ea lege: diese würden auf ein früher erwähntes gesetz zurückweisen: von einem gesetz aber war noch gar nicht die rede, sondern nur von einem unmassgeblichen vorschlage. Jetzt erst tritt der parasit mit einem bestimmten antrage auf, aber er will nicht sowohl ein neues gesetz

erlassen, sondern beantragt nur einen zusatz zu einem bereits bestehenden gesetz: ich schreibe daher:

Atque etiam in eapse lege adscribitor.

Anspielungen auf zeitverhältnisse, wie wir sie hier unzweideutig antreffen, sind bei Plautus in der regel durch ereignisse der unmittelbaren gegenwart hervorgerufen; so genügte meist eine kurze andeutung, da die sache dem publicum hinlänglich bekannt war. Die klage auf das vierfache war durch einzelne gesetze in verschiedenen fällen gestattet, namentlich gegen zinswucher, hazardspiele und anderes, was in das gehiet der sittenpolizei gehörte, fand die actio quadrupli statt: und so läge es nahe auch hier vor allen an eine lex fenebris zu denken, zumal da in der plautinischen zeit der wucher in Rom wieder einen sehr bedenklichen grad erreicht hatte, wie insbesondere die vorgänge in den jahren 561 und 562 beweisen: allein einer solchen annahme treten doch gewichtige bedenken entgegen, namentlich ist nicht abzusehen, wie sich damit die manus iniectio, die hier mit der iurisdiction der tresviri in verbindung gebracht wird, vereinigen lasse. Doch auf diesen schwierigen punkt werde ich ein anderes mal zurückkommen.

Vs. 70 schreibt man gewöhnlich nach Acidalius vorgange quoipiam, aber alle handschriften lesen quempiam. Wenn man annimmt zur erklärung des dativs habe ein leser oder grammatiker in quempiam beigeschrieben und daraus sei irrthümlich die handschriftliche lesart entstanden, so scheint mir dieser versuch, die entstehung des fehlers zu erklären, nicht eben glaublich: denn iniicere alicui manum ist ja die allgemein übliche und bekannte structur, die keiner erklärung bedurfte: dagegen ist iniicere in aliquem manum so selten und ungewöhnlich (es findet sich nur an einer nicht einmal kritisch gesicherten stelle), dass man viel eher glauben könnte ein abschreiber oder grammatiker werde diese structur abgeändert haben. Nun ist freilich diese structur, wie das metrum zeigt, von unserer stelle ausgeschlossen, und da ich nicht wage, quempiam zu ändern, so muss man noch eine dritte verbindung mit dem blossen accusativ annehmen: dieselbe dreifache structur finden wir bei impendere. Während Cicero omnibus terror impendet oder omnes in me terrores impendent schreibt, sagt Terenz Phorm. I, 4, 2: "Ita nunc imparatum subito, tanta te impendent mala," wo Bentley ändern wollte, und Lucilius bei Festus p. 161: "Nunc ad te redeo, ut quae res me impendet agalur". Aehnlich verhält es sich mit insinuare, wenn Lucrez I, 117: "an pecudes alias divinitus insinuet se" schreibt 7). So scheint dem älteren latein auch manum iniicere aliquem nicht ganz fremd gewesen zu sein: es ist möglich, dass dieselbe structur auch im Truculentus IV, 2, 52 gebraucht war, obwohl es immer misslich ist über solche stellen des Plautus, wo wir über die handschriftliche lesart nicht genau unterrichtet sind, eine vermuthung zu äussern: hier schwankt die lesart zwischen ego in te manum iniiciam und ego te manum iniiciam. Also ist entweder:

Postidea in te manum iniiciam quadrupli venefica 8), oder

Postidea ego te manum iniiciam zu lesen <sup>9</sup>). Freilich sollte man nun auch erwarten, dass der dichter im Persa v. 71 tantidem ille illum (st. illi) rursus iniiciat manum schrieb, doch halte ich diese änderung nicht für nothwendig.

Der schluss der politischen betrachtungen des Saturio vs. 73 lautet:

Si id fiat, ne isti faxim nusquam appareant, Qui hic albo rete aliena oppugnant bona.

Ritschl vermuthet sehr scharfsinnig: qui hic ne laborent, aber ganz dasselbe motiv liegt auch dem treiben der parasiten zu grunde: was Bernays vorschlug: qui hic salva re sua passt sehr wohl in den zusammenhang, aber weicht von der überlieferung zu weit ab. Es ist schwer die stelle mit einiger sicherheit zu verbessern; ich habe zu verschiedenen zeiten verschiedenes ver-

7) So schütze ich auch bei Plautus Mercator vs. 334 die lesart der handschriften:

Ne hic illam me animum adiecisse aliqua sentiat, wo Ritschl ad illam schreibt. Dieselbe dreifache structur findet sich bekanntlich bei animum advertere.

- 8) Ego würde danu passend im vorhergehenden verse seine stelle finden, wo jedeufalls zu schreiben ist: Iam hercle ego apud omnes magistratus faxo erit nomen tuum. Uebrigens ist einer von beiden versen nothwendig zu streichen: denn wenn die drohung bei allen magistraten die Phronesium zu verklagen, vorausgegangen ist, kann unmöglich noch nachträglich eine klage (actio quadrupli) in aussicht gestellt werden, was ja den eindruck entschieden schwächen würde. Ich halte v. 54 für die echte fassung, die bei einer spätern aufführung mit v. 53 vertauscht ward.
- 9) Beachtenswerth ist die verlängerung des a in quadrupli die hier völlig gesichert scheint, und auch die beiden verse im Persa verlangen zwar nicht diese messung, aber sprechen ebenfalls dafür.

sucht, bin aber immer wieder auf folgenden vorschlag zurückge-

Qui hic albo freti aliena oppugnant bona, Album bezieht sich hier auf die vorschriften und anordnungen, welche magistrate für die rechtspflege erlassen und zur nachachtung für jedermann auf weissen tafeln publicirten: ich verweise nur auf Gaius IV, 46: "denique innumerabiles eiusmodi aliae formulae in albo proponuntur." Ankläger von profession, wie die quadruplatores, waren natürlich mit allen diesen vorschriften wohl vertraut, und auf diese genaue kenntniss des bestehenden rechtes geht eben der ausdruck albo freti 10): es ist ganz dasselbe, was Quintilian XII, 3, 11 mit den worten bezeichnet: "quorum alii se ad album ac rubricas transtulerunt, et formularii vel ut Cicero ait, leguleii guidam esse maluerunt.." Und hierauf spielt auch Seneca Epist. 48, 5 an, in einer freilich bisher nicht verstandenen stelle: "Hac ad summum bonum itur? per istud philosophiae sunt nigrae et turpes infamesque etiam ad album sedentibus exceptiones. Quid enim aliud agitis, quum eum quem interrogatis scientes in fraudem iuducitis, quam ut formula cecidisse videatur?" Es bedarf eigentlich gar keiner conjectur, sondern man braucht nur den bessern handschriften zu folgen. Seneca schrieb: "Hac ad summum bonum itur per istud philosophiae sive nive et turpes infamesque etiam ad album sedentibus exceptiones?" Seneca erklärt die dialectischen spitzfindigkeiten des philosophen für noch unwürdiger als selbst das formelwesen der juristen. Jeden zweifel an der richtigkeit der herstellung wird die vergleichung von Cicero pro Caecina c. 23 entfernen: "Tum illud, quod dicitur, sive nive irrident, tum aucupia verborum et litterarum tendiculas in invidiam vocant 11).

#### IV. Bacchides vs. 120:

LY. An deus est ullus Suavisaviatio? Pl. An non putasti esse unquam? o Lyde, es barbarus, Quem sapere nimio censui plus quam Thalem.

<sup>10)</sup> Ich weiss recht wohl; dass die eigentliche ausbildung des formularprocesses einer spätern zeit angehört, aber edicte der magistrate waren seit alters üblich, die edicta aedilicia erwähnt Plautus wiederholt. Ferner mögen die magistrate senatusconsulte und gesetze, welche speciell ihre amtsthätigkeit regelten eben auch auf ähnliche weise zu jedermanns kunde gebracht haben.

11) Ich sehe übrigens so eben, dass auch Haase die handschriftliche lesart in ihr recht eingesetzt hat.

I, stultior es barbaro Potitio

Qui tantus natu deorum nescis nomina.

Dass unquam v. 121 hier nicht passend ist, darüber sind alle herausgeber einverstanden: jedoch befriedigt keiner der verschiedenen versuche: Hermann schreibt putasti? est, inquam, was Ritschl verwirft, indem er hem quam, o Lyde vermuthet. Mir scheint es, als wenn der fehler am einfachsten sich mit änderung eines einzigen buchstabens entfernen liesse:

An non putasti esse umquem?

Die alterthümliche form des pronomen indefinitum umquis, die unsere grammatiker bisher nicht beachtet haben, ist uns sonst nur noch bei Festus p. 162: Nec umquem, nec umquam quemquam, erhalten. Jedoch ist mit dieser änderung meines erachtens die stelle noch nicht vollständig geheilt: dem Thales, dessen weisheit zum sprichwort geworden war, soll offenbar die thorheit des barbarus Potitius gegenübergestellt werden: aber in der gegenwärtigen fassung tritt diese beziehung nicht klar genug hervor: mit umstellung eines verses lässt sich der richtige gedanke gewinnen:

An non putasti esse umquem? o Lyde es barbarus, Qui tantus natu deorum nescis nomina.

Quem sapere nimio censui plus quam Thalem,
Is stutior est barbaro Potitio.

Und is ist die handschriftliche lesart, (i B ex corr.), est liest Festus p. 217. Der übergang von der zweiten zur dritten person ist in solchen fällen ganz üblich, vergl. Trinum. v. 414: Non tibi illud apparere, si sumas potest, Nisi tu immortale rere esse argentum tibi. Sero atque stulte prius quod cautum oportuit, Postquam comedit rem, post rationem putat.

Ich habe aber auch noch ein bedenken hinsichtlich v. 120, wo Hermann Suavisaviatio statt des handschriftlichen suavis suaviatio verbessert hat, und ehenso v. 116:

locus, Ludus, Sermo, Suavisaviatio.

Dass das adjectivum suavis unstatthaft ist, beweist eben vs. 120 ganz deutlich, aber ich weiss nicht, ob nicht vielmehr savisaviatio zu schreiben ist, und ebenso auch Pseudol. v. 65. Mir scheint gerade in diesem falle die reduplication sehr passend angewandt, um die fülle oder das austauschen der küsse zu bezeichnen. Bei Plautus finden wir eine menge neuer und zum theil sehr kühner

wortbildungen, und es wäre sehr wünschenswerth, wenn einmal jemand diesen theil der plautinischen sprache im zusammenhange darstellen wollte. Manches dieser art ist bisher verkannt worden, so z. b. Bacchides v. 401 ist die richtige lesart:

lustus, iniustus: malignus, largus: comincommodus, statt comis, incommodus zu sagen, was das metrum nicht gestattete, bildet der dichter ein compositum, in welchem beide theile sich das gleichgewicht halten.

#### V. Bacchides v. 1150:

Senem illum tibi dedo ulteriorem, lepide ut lenitum reddam. Ego ad hunc iratum adgrediar.

Ich gestehe, dass ich ulteriorem hier nicht zu erklären vermag: es kann nicht auf den ort gehen, denn dann wäre es neben illum völlig überflüssig: auf das höhere alter kann man es auch nicht beziehen, dann wäre noch ein weiterer zusatz nöthig gewesen: wenn Priscian zweimal diesen vers anführt als beleg für die form veterior, so ist dies doch nicht sowohl eine erklärung für ulterior, sondern ein alter schreibfehler in der handschrift, die jener grammatiker benutzte. Ulterior verlangt nothwendig eine nähere erklärung, und so schreibe ich mit leiser änderung:

Senem illum tibi dedo ulteriorem lapide, ut lenitum reddas. Und es ist dies eigentlich kaum als conjectur zu betrachten, denn lapide steht wirklich beidemal bei Priscian III, p. 97 und VI, p. 265. Gerade dass hier, wo lapide neben veteriorem eigentlich sinnlos ist, sich jene lesart erhalten hat, ist beweis für die richtigkeit dieser überlieferung, während in unsern Plautushandschriften lapide um so eher mit lepide vertauscht werden konnte, da die andere Bacchis darauf antwortet: meum pensum ego lepide accurabo. Auf keinen fall hat Hertz recht gethan, wenn er bei Priscian lepide statt lapide schreibt: bei allen solchen citaten muss der herausgeber die urkundliche lesart, selbst wenn sie fehlerhaft sein sollte, festhalten. Auch die folgenden verse bedürfen noch der nachhülfe. Ich lese:

Ego ad húnc iratum adgrédiar, si possúmus nostros intro inlicere hoc.

- SO. Meum pénsum ego lepide accúrabo, quamquam ódiost mortem ámplexari.
- BA. Facito út facias. SO. Tacéas: tu tuum facito, égo quod dixi, haud mútabo.

Hoc in dem sinne von huc ist bei Plautus auch sonst mehrmals nach den spuren der handschriftlichen lesart herzustellen (vergl. Pseudol. v. 156), und hat sich auch später noch im gebrauch erhalten, z. b. bei den fortsetzern von Cäsars commentarien, wo es freilich jetzt ebenfalls aus den texten verschwunden ist.

VI. An zahlreichen stellen bei Plautus verursacht das wort homo mit seinen verschiedenen casusformen schwierigkeit: es findet sich entweder ein hiatus, wo metrische und andere verhältnisse denselben nicht rechtfertigen oder das metrum erscheint sonst gestört. Linge (Quaestion. Plautin. p. 53 ff., wo eine ziemliche zahl beispiele, aber lange nicht alle angeführt werden) sucht die zulässigkeit des hiatus dadurch zu begründen, dass er gerade in diesem worte dem H die kraft eines vollen consonanten zuschreibt und sich zur unterstützung namentlich auf das italienische uomo beruft. Diese rechtfertigung hat jedoch keinen beifall gefunden, Ritschl erklärt sich ausdrücklich dagegen (Proleg. CLVI), und auch ich, obwohl ich nicht verkenne, dass in gewissen fällen die vergleichung der neueren romanischen sprachen auch über die aussprache des altlateinischen aufschluss gewährt, habe mich nicht von der richtigkeit jener erklärung überzeugen können. Man hat nun wie gewöhnlich, wo es gilt einen hiatus zu entfernen, sich so gut als möglich durch umstellung der worte, durch einfügung eises füllwortes, wie hercle, tu, ego, iam, que, u.s.w. oder auf ähnliche weise zu helfen gesucht: ich denke, der sitz des fehlers ist in dem worte homo selbst, nicht in der umgebung desselben zu suchen. Wie ich schon früher nachgewiesen habe. finden wir ganz die gleiche erscheinung bei hodie: indem ich die alt-lateinische durch Marius Victorinus (oder wer sonst der verfasser jener trefflichen abhandlung de orthographia ist) bezeugte form hocedie herstelle, verschwinden jene schwierigkeiten mit einem male, und wir können aller anderen aushülfen entrathen. Ganz ähnlich hat man auch hier den text des Plautus nicht sowohl gereinigt, sondern vielmehr interpolirt: ich beseitige diese interpolationen, indem ich in diesen fällen die altlateinische form homo, homonis statt hominis wieder einführe. Ich werde aber die stellen, wo meiner ansicht nach jene alterthümliche form verdrängt worden ist, nicht beliebig aus verschiedenen stücken des Plautus auswählen, weil dadurch leicht der schein des zufälligen hervorgerufen werden könnte, sondern beschränke mich vorläufig auf eine komödie, und zwar die Menaechmen; ich habe gerade dieses stück mit absicht hervorgehoben, weil es offenbar zu den frühesten arbeiten des dichters gehört, und es daber auch am wenigsten befremden wird, wenn sich hier reste der alterthümlichen sprache, die anderwärts mehr verzeinzelt vorkommen, häufiger zeigen.

Die verse der Menaechmen, welche hier in betracht kommen, sind folgende: v. 82:

Nam homini misero si ad malum accedit malum.

Camerarius: namque. — V. 98:

Nam illic homo homines non alit, verum educat.

Ritschl: nam illic homo hercle homines, -- V. 223;

Nam parasitus octo hominum munus facile fungitur.

Muret: octo munus hominum. — V. 316:

En (oder tu) hercle hominem multum et odiosum mihi.

Ritschl: Heu | Hercle hominem ineptum multum. — V. 489:

Flagitium hominis, subdole ac minumi preci.

Ritschl: flagitium tu hominis. — V. 709:

Flagitium hominis cum istoc ornatu. M. Quid est?

Ritschl: flagitium tu hominis. - V. 713:

Rogas me? hominis impudentem audaciam.

Ritschl: hem hominis. — V. 744:

Quem tu hominem arbitrare nescio.

Ritschl: quem tu med hominem esse. — V. 903:

Quem ego hominem, si quidem vivo, vita evolvam sua.

Ritschl: quem ego hercle hominem . . . vita iam. — V. 958:

Quid illuc est, quod me hic homines insanire praedicant.

Ritschl: hice me homines. — V. 961:

Salvus salvos alios video: novi homines, adloquar.

Ritschl: novi ego homines.

An einer oder der andern stelle liesse sich vielleicht der hiatus vertheidigen oder eine umstellung der worte vornehmen, allein das einfachste mittel der restitution scheint mir überall die einführung jener archaischen form. Einer weiteren nachhülfe bedarf nur v. 316, wo ich schreibe:

Heu: hercle homonem mulum et odiosum mihi;

ferner v. 744, wo wahrscheinlich zu lesen ist:

Quem tu esse homonem me arbitrare, nescio.

Ego te simitu novi cum Porthaone.

(denn diese form hat allein handschriftliche gewähr, auch wird

der vater des Oeneus überall  $\Pi_{0}\varrho\vartheta\acute{\alpha}\omega v$ , nicht  $\Pi_{\alpha}\varrho\vartheta\acute{\alpha}\omega v$  genannt, vergl. Eupolis  $\Pi\acute{\alpha}\lambda\epsilon\iota\varsigma$  fr. 12:  $\imath\grave{\alpha}v$   $\Lambda\epsilon\circ\imath\lambda\circ\varphi\acute{\alpha}\delta\circ\iota$   $\pi\alpha\imath\delta\alpha$ ,  $\imath\grave{\alpha}v$   $\Pi\circ\varrho-\vartheta\acute{\alpha}\circ\imath\circ\varsigma^{-12}$ ). Endlich v. 903 ergänze ich:

Quem ego homonem, siquidem vivo, vi vita evolvam sua. Dagegen ist die gewöhnliche form beizubehalten v. 89, 898:

Apud mensam plenam hominis rostrum deliges.

Atque eccum ipsum hominem. Observemus, quam rem agat. Der hiatus ist hier durch die caesur gerechtfertigt, und man würde durch einführung der archaischen form den rhythmus des verses verderben; eher zulässig erscheint diese änderung v. 309:

Quom nibil est, illi homini diminuam caput.

Spuren derselben form sind aber auch anderwärts bei Plautus zu erkennen, so um nur wenige beispiele hinzuzufügen im Miles v. 452:

Neque moror, neque vos qui homines sitis novi neque scio, obwohl man hier auch auf andere weise helfen könnte, vielleicht auch v. 21:

Periuriorem hominem si quis viderit, wo die caesura hephthemimeres ganz angemessen ist. Ferner im Pseudolus v. 155:

Adsistite omnes contra me: quae loquar, advertite animum.

Hoc adhibete aures, quae ego loquar, plagigera genera hominum,

wo der erste vers, als eine alte dittographie zu streichen ist. Ferner Mostellaria v. 593:

Quid ais tu? omnium hominum taeterrume, ist homonum omnium zu verbessern. Dagegen im Trinummus v. 1017:

> Memoriae esse oblitum? an vero quia cum frugi hominibus Ibi bibisti etc.,

ist die herstellung zweifelhaft: doch über diesen vers werde ich später genauer handeln.

Dass die abschreiber überall die archaische form verdrängt haben, darf nicht wunder nehmen: selbst bei Priscian. VI, p. 206,

12) Dass man sich der bedeutung des namens wohl bewusst war, zeigt die anecdote, welche Polyaen. VI, 1, 6 von Meriones, dem sein brüder lason von Pherae, nachdem er ihn zuvor heimlich seiner schätze beraubt hatte, seinem eben gebornen sohne den namen zu geben gebot, erzählt: Μηριόνης, (δέ, ἐπειδή τις) ἤγγειλεν αὐτῷ πεπορθῆσθαι τὴν οἰχίαν, δεξάμενος τὸ οἰώνισμα, ὄνομα ἔθετο τῷ παιδίῳ Πορθάονα. Denn so wird wohl die stelle ursprünglich gelautet haben.

wo er diese form ausdrücklich anführt, variiren die handschriften: "Vetustissimi tamen etiam homo homonis (R. B? hominis) declinaverunt. Ennius:

Vulturis in silvis miserum mandebat homonem, Heu quam crudeli condebat membra sepulcro 13).

Und bei Charisius, der I. p. 147 diesen vers zu einem anderen zwecke anführt, hat die Neapler handschrift hominem, während bei Servius (Aen. VI, 595) sich das richtige erhalten hat. Sonst ist diese flexionsform nur noch von Festus p. 100 bezeugt: "Hemona humana et homonem hominem dicebant". Man hat diese form bei Livius Andronicus in der Odyssee (Festus p. 352) herstellen wollen: "Namque nullum peius macerat homonem" statt humanum, doch ist dies sehr unsicher. Dagegen findet sich dieselbe bei einem mittelalterlichem dichter, dem anonymen verfasser des Waltharius, der nicht ohne geschick und gelehrsamkeit seinen der deutschen heldensage entnommenen stoff bearbeitet hat, v. 578 und 933 14), und auch andere dichter aus der st. Galler schule flectiren homo, homonis, wenn mich mein gedächtniss nicht trügt, denn ich habe mir die stellen nicht aufgezeichnet.

Ob mein versuch jene archaische form bei Plautus wieder einzuführen gelungen ist, mögen andere entscheiden: ich weiss wohl dass Ritschl Proleg. cxliii sich von vornherein gegen einen solchen versuch erklärt hat: aber auch in der kritik gilt der grundsatz οὐδέν ἐστ ἀπώμοτον, und wir werden erst nach und

ST. LATHS, - M.

Nunc ardete viri, fusum mundare cruorem, OF

Ut mors abstergat mortem, sanguis quoquestanguene

lies sanguen.

<sup>13)</sup> In dem verse des Ennius ist vulturis zu lesen, wofür auch die handschriftliche überlieferung bei Priscian, und theilweise bei Servius entschieden spricht: volturus oder vulturus bei Charisius ist ein blosser irrthum der abschreiber, den die neueren nicht hätten billigen sollen: es gab eine dreifache form, vulturis, vultur und vulturius: während vulturis hinlänglich durch die analogie geschützt wird, spricht nichts für vulturus. Wenn statt in silvis bei Servius in campo steht, so ist dies wohl nichtauf einen gedächtnissfehler, sondern auf eine alte variante zurückzuführen, die sich auch anderwärts bei Ennius nachweisen lassen. Auf eine dritte lesart führt Charisius, wo in spineto supinum

aus in spinu entstanden ist, es war in spinu geschrieben, daraus entstand die fehlerhafte lesart, die dann das adjectiv miserum verdrängte.

<sup>14)</sup> Dieser dichter ahmt auch sonst den sprachgebrauch des Ennius, soweit er ihm aus den fragmenten bei Servius, Priscian u.s. w. bekannt war, nach, z. b. wenn er eques statt equas BBARY 02.

1443. An Ennius erinnert auch v. 931:

nach die eigenthümlichkeit der plautinischen sprache ganz kennen lernen, so dass sich nicht im voraus bestimmen lässt, was ein dichter, der eine so grosse gewalt über die sprache besass, und in seiner genialen weise die verschiedensten stilarten mit glück verwendet, ein dichter, der eine lange reihe von jahren für die bühne thätig war, und dessen einzelne arbeiten daher auch vielfach von einander abweichen, sich gestattete oder bei seite liegen liess <sup>15</sup>).

Halle.

Theodor Bergk.

15) Am wenigsten darf man in orthographischen und rein formellen dingen strenge consequenz und gleichmässigkeit verlangen; hier wird alter besitz der sprache treulich gewahrt, dort folgt man dem mächtigen zuge nach schwächung und abschleifung der formen. Ich habe in der zeitschrift f. alterth. 1855, nr. 38 nachgewiesen, wie im Miles Gloriosus, einem stücke was vor allen anderen durch besonderheiten sich auszeichnet, aber leider in sehr verderbter handschriftlicher überlieferung auf uns gekommen ist, in der ersten person des praesens und futurums (so weit man den lesarten oder corruptelen der handschriften vertrauen darf) sich die vollere form om erhalten hat, faciom, dicom, incipiom, subigitom, videom, volom, abeom, ducom, imperabom, und vereinzelte spuren kommen auch anderwärts vor. Corssen (Ausspr. des lat. 1, p. 109) meint, abgesehen von kritisch-philologischen gründen (den werth dieser phrase vermag ich nicht zu würdigen, da Corssen sich nicht näher über diesen punkt äussert) spreche dagegen schon das stillschweigen der grammatiker: nach diesem grundsatze müsste man alle besonderheiten der formenbildung auf inschriften und in handschriften, so weit sie nicht durch das zeugniss eines grammatikers bestätigt werden, verwerfen. Naugas naugatorius ist von keinem grammatiker bezeugt, und doch hat es Ritschl mit recht hergestellt, obwohl Plautus frudari und ähnliches sagt.

# Eurip. Heracl. v. 299.

Οὐχ ἔστι τοῦδε παισὶ κάλλιον γέρας, "Η πατρὸς ἐσθλοῦ κάγαθοῦ πεφυκέναι Γαμεῖν τ' ἀπ' ἐσθλῶν. Wie hier das γαμεῖν zu rechtfertigen sei, gestehe ich nicht einzusehen, da doch weder von einer heirath der kinder, noch von einer nachträglichen des vaters hier die rede sein kann. Unwillkürlich drängt sich γάμων auf, das auch bereits vorgeschlagen, aber auffallender weise unberücksichtigt geblieben ist.

Ostrowo.

R. Enger.

# IV.

Beiträge zur kritik der bücher Varro's de lingua latina. (S. Philol. XVI, p. 450).

Varr. L. L. VIII, p. 402: Quae a parte declinatae, aut a corpore, ut a mamma mammosae, a manu manubria. Da Varro genau scheidet zwischen den ableitungen, die auf die verschiedenen beziehungen desselben gegenstandes sich erstrecken (in earum rerum discrimina, quarum nomina sunt) und solchen, die andere gegenstände bezeichnen (in eas res extrinsecus, quarum ea nomina non sunt) und in unserm paragraphen die erste art von ableitungen behandelt, so können hier nur adjective oder attributive substantiva in betracht kommen, kann aber manubria keineswegs eine stelle haben. Auch glaube ich, liegt das richtige wort nicht fern; die vorausgehenden worte führen auf die verbesserung: ut a mamma mammosa, a manu manuleata. Auch in den folgenden worten steckt noch ein bisher nicht bemerkter fehler: Varro zählt nämlich zunächst worte auf, die von theilen des körpers und geistes hergeleitet sind, und fährt dann fort: haec sine agitationibus; at ubi motus maiores, item ab animo, ut ab strenuitate et nobilitate strenui et nobiles; sic a pugnando et currendo pugiles et cursores. Aber frage ich, welche aqitatio liegt denn im begriffe der nobilitas? und welcher der alten philosophen und rhetoren hat die nobilitas unter die bona animi und nicht vielmehr unter die bona externa gerechnet? Also nobilitas und nobiles kann keineswegs stehen, vielmehr sind diese beiden worte hier wie öfters aus mobilitas und mobiles corrumpirt und sind nachher die unterabtheilungen dieser eigenschaft mit den worten: sic a pugnando et currendo pugiles et cursores angedeutet. Diese gehören allerdings streng genommen nicht zu den geistigen gütern, doch

konnte die auszeichnung darin leicht als ein produkt geistiger rührigkeit angesehen werden, wie Isokrates von Euagoras p. 23 rühmend hervorhebt:  $\mu\acute{a}\varrho\tau\nu\varrho\alpha\varsigma$   $\mathring{a}\nu$   $\tau\iota\varsigma$   $\pi\iota\iota\acute{a}\rho\tau\iota\varrho\alpha\iota\tau\iota$  —  $\tau\mathring{\eta}\varsigma$   $\delta\grave{e}$   $\acute{\varrho}\acute{\omega}$ •  $\mu\eta\varsigma$   $\tau\iota\dot{\nu}$  $\mathring{e}$   $\mathring{e}\mathring{\mu}\tilde{\eta}\tilde{\nu}$  $\mathring{e}$   $\mathring{e}$ 

# L. VII, p. 357: In Asinaria:

Videbitur factum volo; at redito huc conticinio; putem a conticiscendo conticinium, sive, ut Opilius scribit, ab eo quod conticuerunt homines. In der erklärung des wortes conticinium steckt jedenfalls eine verderbniss, da Varro mit sive zwei verschiedene erklärungsweisen zu verknüpfen pflegt und kein unterschied vorliegt, wenn ich conticinium von contiscere oder vom perfect conticuerunt ableite. Im sechsten buche p. 190, wo Varro denselben vers aus Plautus anführt, gibt er zwar keine bestimmte etymologie, scheint aber auch dort die natürliche ableitung des wortes von contiscere nach den einleitenden worten: alii ab eo quod sileretur, silentium noctis, quod idem Plautus tempus conticinium zu billigen. Censorinus d. d. n. c. XXIV bringt eine andere erklärung: Sequitur gallicinium, cum galli canere incipiant, dein conticinium, cum conticuerunt tunc ante lucem; aber ich möchte deshalb nicht an unsrer stelle partem a contiscente gallo conticinium schreiben, da Plautus und Varro eine davon verschiëdene zeit scheinen im sinne gehabt zu haben. Vielleicht steckt der fehler in der erklärung des Opilius, und ist zu schreiben: ab eo, quod tum iacuerunt omnes; omnes, was zu hundert malen in den handschriften mit homines verwechselt ist, wäre dann von Opilius zur erklärung des con in conticinium zugesetzt, wie Varro a. a. o. bei concubium that: quod alii concubium appellarunt, quod omnes fere tunc cubarent.

L. VIII, p. 445: Et non debuit dici quibus das quis das; est enim ut ei qui, his quis, at sicut quibus, hibus. Das erste quis änderte Müller in his; richtiger scheint mir die verbesserung des interpolator des cod. B sed quis zu sein; ferner hat zuerst Scioppius statt at das öfters damit verwechselte ac geschrieben. Aber überdies ist statt his die alte contrahirte form is und ibus statt hibus zu schreiben; denn es musste Varro in der proportion bei dem pronomen is stehen bleiben und durfte nicht zu dem demonstrativum hic übergehen. Es ist aber jedem, der sich mit der kritik Cicero's beschäftigt hat, bekannt, wie schwer dort oft zu entscheiden ist, ob man is oder his zu schreiben habe, da die

handschriften, eben weil das erstere ursprünglich is geschrieben ward, beide formen unendlich oft confundiren. Auch bei Varro erwartet man an sehr vielen stellen is (iis) und î (ii) statt der von den handschriften gebotenen formen his und hi; doch nur an solchen stellen, wie die oben bezeichnete, lässt sich die form is mit sicherheit herstellen.

L. IX, p. 495: Negant, cum omnis natura sit aut mas aut femina aut neutrum, non debuisse ex singulis casibus ternas vocabulorum figuras fieri, ut albus, alba, album; nunc fieri in multis rebus binas, ut Metellus Metella, Ennius Ennia; nonnullis singula ut tragoedia, comoedia. Was hier von der unterscheidung des geschlechtes durch die sprache bemerkt ist, kann natürlich nur auf solche wörter bezug haben, bei denen ein geschlecht naturgemäss unterschieden werden kann, was auch in der that bei den in diesem absatze angeführten worten als albus Metellus Ennius Marcus Numerius corvus turdus etc. der fall ist. Die nomina abstracta aber können hier selbstverständlich nicht in anschlag gebracht werden, weshalb tragoedia und comoedia in tragoedus und camoedus zu emendiren ist; dass es aber kein femininum tragoeda und comoeda gab, war bei den alten natürlich, da bekanntlich auch die weiblichen rollen von männern gespielt wurden.

L. IX, p. 510 sq.: Ad huiuscemodi vocabula analogias esse, ut dixi, ubi magnitudo animadvertenda sit in unoquoque gradu, eaque sit in usu communi, ut est cista, cistula, cistella et canis, catulus, catellus, quod in pecoris usu non est. Itaque consuetudo, frequentius res in binas dividi parteis ut maius et minus, ut lectus et lectulus, arca et arcula, sic alia. In diesen worten ist pecoris offenbar verderbt, auf die richtige verbesserung führen uns die angeführten gleichfolgenden beispiele lectus und arca; denn beide gehören zum hausrath und es ist daher pecoris in penoris zu emendiren. Die worte cista, cistula, cistella et, die unsre emendation weniger wahrscheinlich machen, sind wohl aus L. VIII, p. 450 von einem alten interpolator als ein weiteres beispiel einer dreifachen graduirung hierher übertragen.

L. IX, p. 519: Sic videtur mihi quoniam finitum et infinitum habeat dissimilitudinem, non debere utrumque item dici, eo magis, quod in ipsis vocalibus, ubi additur certus numerus in miliariis, aliter atque in reliquis dicitur; nam sic loquontur: hoc mille de-

narium, non hoc mille denarii, et haec duo milia denaria, non duo milia denarii. Si esset denarii in recto casu atque infinitam multitudinem significaret, tunc in patrico denariorum dici oportebat etc. Im allgemeinen scheint mir klar zu sein, dass Varro die anomalie, die sich in dem unbestimmten plural asses und dem bei einer bestimmten mehrheit angemerkten singular dupondius, tressis etc. zeigt, damit entschuldigen will, dass auch sonst noch bei den eine bestimmte mehrheit bezeichnenden wörtern - eine von dem gewöhnlichen sprachgebrauch abweichende construction üblich sei. Dieses und die gegebenen beispiele scheinen es mir sicher zu machen, dass numerus in nummus und vocalibus in vocum casibus zu emendiren sei. Was die beispiele selbst anbelangt, so ist die verbindung mille denarium auch von Gellius I, 16 ausdrücklich bezeugt; dafür erwartet man nach gewöhnlichem sprachgebrauch hi mille denarii und das ist ohne bedenken an die stelle von hoc mille den arii zu setzen. Eine verbindung haec duo milia denaria ist aber meines wissens aus sonstigen quellen nicht bekannt; wiewohl daher auch bei Varro kurz zuvor p. 518 milia denaria und L. VI, p. 216 discrimina quingenta milia, p. 218 quinquagies centum milia discrimina steht, so muss doch, da die verbindung von milia mit dem nominativ keineswegs die gewöhnliche und normale war, und damit sich die folgende erörterung über die form denarium geeignet daranknüpfe, gelesen werden: et haec duo milia denarium, non duo milia denariorum.

L. X, p. 549 sq.: Itaque in eo dissensio neque ea uniusmodi apparet; nam alii de omnibus universis discriminibus posuerunt numerum, ut Dionysius Sidonius, qui scripsit eas esse septuaginta unam, alii partis eius, quae habet casus, quoius idem hic quom dicat esse discrimina quadraginta septem, Aristocles rettulit in litteras quatuordecim, Parmeniscus octo, sic alii pauciora aut plura. Da ich nicht einsehe, wie man schicklich die feminina eas und unam durch ergänzung von similitudines mit Müller rechtfertigen kann, so glaube ich, dass hier discriminibus in discriminationibus zu ändern ist. Dasselbe wort ist Varro auch noch an einer andern stelle L. VIII, p. 392 zurückzugeben, wo discriminum orae aus discriminationes verderbt zu sein scheint. Wenn Parmeniscus acht schliessende consonanten bei den substantiven zählte, so hatte er die griechischen buchstaben  $\alpha \in \iota$  o v  $\sigma$   $\nu$   $\varrho$  im auge, zu denen Aristokles aus dem lateinischen noch die buchstaben  $\ell$  c  $\ell$  fügte.

L. X, p. 572: Itaque reprehendunt, qui contra analogias dicunt, cur dispariliter in tribus temporibus dicantur quaedam verba natura. Um die construction herzustellen schrieb Müller naturam; allein nicht die natur tadeln jene leute, sondern sie selbst verdienen tadel, weil sie die zeiten des vollendeten und unvollendeten zustandes zusammenwerfen (quod perperam in tribus temporibus haec verba dicunt); daher ist natura, was aus dem gleichfolgenden natura wiederholt ist, einmal zu streichen, und im anfang des satzes zu schreiben: Itaque inique reprehendunt etc.

L. X, p. 574: Ab duobus similibus similiter declinantur, ut fit in his, nemus, olus; nemora, olera. Alia ab dissimilibus similiter declinantur, ut in articulis ab hic, iste, hunc, istum. Da hier von abweichenden ausnahmsfällen die rede ist, so muss im anfang ab duobus similibus dissimiliter declinantur geschrieben werden, und am schlusse nach Müller's vermuthung istunc statt istum, was damals die gewöhnliche form gewesen sein muss. Aenlich ist kurz zuvor p. 568 in nummis dissimilibus (in similibus cod.) sic est ad unum victoriatum denarius, sicut ad alterum victoriatum alter denarius zu lesen, da zur bildung von proportionen neben der gleichartigkeit des verhältnisses eine ungleichheit der gegenstände erforderlich ist, wie Varro selbst darauf gleich sagt: hoc in oratione diligentius quam alii ab Aristarcho grammatici, ut cum dicunt proportione similia esse amorem amori, dolorem dolori, quom ita dissimile esse videant amorem et amori (amorem et dolorem cod., amorem et dolori vulgo), quod est alio casu, item dolorem dolori.

L. X, p. 574: Qui impositionem sequetur, dicet, si simile recto casu dolus et malus, fore in obliquis dolo et malo: qui naturam sequetur, dicet, si sit simile in obliquis Marco, Quinto, fore ut sit Marcum, Quintum; qui utrumque sequetur, dicet, si sit simile transitus ut est in servos, serve, fore ut sit ilem in cervos cerve. Da Varro nachher bestimmt bemerkt: primo genere ab imposito ad naturam proficiscimur, in secundo contra, so muss statt Marcum, Quintum gelesen werden Marcus, Quintus. Die zusammenstellung von Marco Quinto und Marcum Quintum würde nicht zur zweiten, sondern zur dritten weise proportionen zu bilden gehören.

München.

Wilhelm Christ.

## $\mathbf{V}_{\bullet}$

## Varronische Vindicien. (S. Philol. 1) XV, 267).

## H.

"Ich brauche ihnen kaum erst zu sagen", schreibt herr prof. O. Ribbeck im Rheinisch. Mus. n. f. XIV, p. 102 an seinen freund, den verfasser der Coniectanea in M. Terentii Varronis saturarum Menippearum reliquias, "dass ich nicht zu jenen "folterern" gehöre, unter deren händen alle bruchstücke der satiren ohne ansehen der person sich zu einem mefrischen gewande bekennen müssen, und dass mich auch die neuesten proben dieser invitis Musis erzeugten poesie, die beiden programme von Theophilus Röper 2) von nichts weiterem überzeugt haben als von der möglichkeit eine beliebige anzahl von wörtern und corrumpirten silben durch umstellungen, zusätze, wegschneiden und anderweitige veränderungen allmählig in gewisse versfüsse, schlimmsten falls wenigstens in sotadeische, zu zwängen, die keineswegs immer dem ohr erträglich klingen oder einen erträglichen sinn geben."

Wenn jemand die ergebnisse der leichten studien einer ferienvillegiatur am thuner see mit rascher feder auf das papier

2) M. T. V. Eumenidum reliquiae, particula prior, und de poesis Varronianae reliquiis quibusdam, Gedani, 1858.

t) in Philol. XV ist p. 275 z. 3 von unten statt kurz zu le-sen einsilbig. P. 286 war für Gerontodidascalus fr. 4, Non. 195, 16 empestati nur in empaestati zu verändern; s. Bücheler rh. mus. XIV, p. 441. Zu dem deminutivum περιεχοντάριον p. 289 anm. 21 war vornehmlich ερωμένιον Lucret. IV, 1166 zu vergleichen. — Der folgende aufsatz ist, was ich zu beachten bitte, zum allergrössten theil bereits vor mehr als jahresfrist niedergeschrieben und hat nur einige gelegentliche zusätze erhalten. Die verzögerung war von dem willen des verfassers wie der redaction unabhängig.

wirft, und in einem briefe an seinen freund mit zwangloser derbheit über dinge und personen sich auslässt, die ihm nicht behagen, wer wollte so engherzig sein ihm das zu missgönnen, oder so schwerfällig sich darüber zu ereifern? Die ganze epistel soll ja auch nur ein "harmloses årztdozor" 3) für des freundes "so viel sorgfältiger ausgestattete reichere gabe" sein. Aber muss denn so etwas immer gleich gedruckt werden? Leider steht es aber nun einmal im rheinischen museum, d. h. in einer philologischen zeitschrift ersten ranges; dazu kommt, dass der herausgeber der scenicae Romanorum poesis fragmenta, -- seiner sonstigen verdienste und leistungen nicht zu gedenken, - die voraussetzung für sich hat, etwas von der sache zu verstehen, und damit auch eine gewisse wahrscheinlichkeit das für den gegenstand sich interessirende, aber in denselben nicht tiefer eindringende publicum durch seine autorität zu bestechen. Unter solchen umständen hat der schreiber jener programme und dieser zeilen weder sich selbst noch seinen angreifer für so gering oder in umgekehrtem verhältniss für so hochstehend zu erachten vermocht, um die sache mit stillschweigen hinzunehmen oder zu übergehen. Da ihm indessen durch die ganze oben angedeutete beschaffenheit des sendschreibens das verdammungsurtheil in seiner härte wie in seinem werthe nicht unbedeutend abgeschwächt zu werden schien, so wünscht er das persönliche moment, von welchem die nachfolgenden bemerkungen allerdings durchzogen sein werden, nur in untergeordnetem masse zur geltung zu bringen; hauptzweck derselben soll die sache selbst, die herstellung der varronischen fragmente sein.

Ob unter der vermuthlich nach Vahlen coniectan. p. 65 gebildeten benennung von "folterern" ausser mir, dem Theophilus Röper, noch andere mitverstanden werden sollen, oder der pluralis nichts als eine rhetorische fiction ist, wäre mir nur insofern von interesse zu erfahren, als es bekanntlich ein trost ist socios habuisse malorum. Wenn aber wirklich andere <sup>4</sup>) gleich mir den gedanken nicht für unvernünftig gehalten haben sollten, dass die

<sup>3)</sup> Es wäre nicht harmlos, nicht anzunehmen, der versasser habe

αντίδωρον schreiben wollen.

4) So viel mir bekannt, hat nach mir und vor Vahlen nur Fleckeisen sich auf restituirung varronischer verse eingelassen; und der pflegt denn doch für etwas zu gelten.

satiren Varro's durchweg ein metrisches gewand trugen, welches noch mehr, als es in den scenischen stücken der fall ist, je nach dem wechsel der charactere, situationen und stimmungen den mannigfachsten formenwechsel gestattete, und dass, um eine ungefähre darstellung von der sache zu geben, demjenigen, was in den satirischen producten der kaiserzeit, bei Seneca und Petronius, sowie dem zwar sehr späten, aber unzweifelhaft varronisirenden Martianus Capella, als prosa auftritt, bei Varro die freieren rhythmen der alten komödie entsprachen, für welche jener zeit der geschmack und das verständniss allmählich ganz abhanden kam: so würde das verbrechen des folterns, dessen wir uns schuldig gemacht, doch wohl nur darin bestehen, dass wir mit denjenigen stellen, deren metrum nicht sofort in die augen sprang, dasselbe thaten, was sonst bei der herstellung verderbter dichterfragmente nach dem vorgange der angesehensten kritiker für erlaubt gilt und gelten muss, nur dass wir die hülfsmittel der conjecturalkritik mitunter vielleicht in zu gehäuftem masse, und nicht überall mit der wünschenswerthen evidenz in anwendung brachten. Ob und in wieweit andere dieses letzteren fehlers zu zeihen sind, sei dahin gestellt; dass er mir in meiner ersten arbeit 5) über diese fragmente öfters begegnet, habe ich selbst mehr als einmal, noch ehe Vahlen's und Ribbeck's arbeiten erschienen waren, öffentlich zugestanden, und recht ausdrücklich in jenen "neuesten proben," die, obwohl sie einem grossen theile nach retractationen sind, Ribbeck doch "von nichts weiterem überzeugt haben, als von der möglichkeit" u. s. w. Ohne zweifel enthalten auch die in den beiden programmen niedergelegten versuche einiges, was verfehlt ist, wovon gleichfalls ich selbst in dem ersten artikel der gegenwärtigen vindicien eins und das andere als solches bezeichnet und durch richtigeres zu ersetzen versucht habe. Ich bin aber auch der meinung, dass auf gebieten, wie dasjenige ist, auf welchem meine versuche sich bewegen, dieser fehler weit davon entfernt ist zu den seltenheiten zu gehören, und dass, wenn männer, an deren namen einen makel zu heften sich jeder zweimal besinnen dürfte, sich nicht gescheut

<sup>5)</sup> Für die gütige beurtheilung dieser arbeit im Philologus XIII, p. 716 bin ich dem durch scharfsinnige und sorgfältige untersuchungen um Varro mehrfach verdienten L. Mercklin zu bestem danke verpflichtet.

haben, verfehlte conjecturen wieder zurückzunehmen, wir anderen, denen der lorbeer noch ziemlich dünn um die schläfe gewachsen ist, nicht die leute dazu sind, um auf unsere infallibilität zu pochen. Dahei bin ich keineswegs gewillt, dem tadel für entschiedene oder selbst für wahrscheinliche missgriffe mich zu entziehen; aber je schärfer und schonungsloser dieser tadel ausgesprochen wird, um so mehr bin ich berechtigt zu erwarten und zu verlangen, dass der tadler sich nicht dieselben blössen gebe, die er an dem andern schmählicher rüge werth findet. Wie nun aber? Sind nicht alle die schrecklichen dinge, "umstellungen, zusätze, wegschneiden und anderweitige veränderungen," von Ribbeck selbst mehrfach in anwendung gebracht worden, wenn es galt verderbte texte und in unordnung gerathene verse, namentlich in fragmenten der komiker wieder zurechtzustellen? Ja, da weiss man aber doch schon, dass verse vorhanden sind; hier soll dies aber erst noch erwiesen werden. Ganz recht; aber wie schlimm hat wiederum Ribbeck selbst noch unlängst den armen Düntzer dafür abgestraft, dass er es Ritschl'n nicht glauben wollte, jedes carmen sei auch in versen gewesen! Hat er da vielleicht auch etwas gefoltert? Vgl. n. jahrb. f. philol. u. pädag. LXXVII, p. 205 ff. Kärcher, Böckh, Fleckeisen, Ritschl haben die überlieferten worte auch mehr oder weniger torquiert, als sie die reste von Cato's curmen de moribus, die beiden ersten in trochäische septenare, der dritte in sotadeen, der letzte in saturnische verse brachten; auch Gottfried Hermann und Lachmann sind nicht darum weggekommen es zu thun, um den bisher für prosa gehaltenen Didascalicis des Attius, der eine trochäischen, der andere sotadeischen rhythmus zu vindiciren: in der gesellschaft lässt es sich, denke ich, schon leben.

Invitis Musis poesie zu erzeugen ist wohl eigentlich ein ding der unmöglichkeit; wenn aber gleichwohl Ribbeck meint, dass ich es fertig gebracht, so scheint dieses vortreffliche oxymoron in dem sinne verstanden werden zu sollen, wie etwa Varro Bimarc. fr. 25 (Non. 448, 15) von Quintipor Clodius oder Clodianus sagte, er habe sine ulla Musa viele komödien edoliert. Worin nun aber auch immer die amusie von Quintipor's komödien bestanden habe, ob in der poesielosigkeit des inhaltes und der gedanken, oder in der gesckmacklosigkeit der darstellung, oder in der kunstlosigkeit der versification oder in welchen sonstigen

ästhetischen sünden: so mag von ihm und seinesgleichen, die sich für poeten ausgaben, gesagt werden können, sie hätten invitis Musis unpoetische poesie erzeugt. So habe ich denn zwar auch selbst Philol. IX, p. 226 die äusserung gethan, meine der herstellung der varronischen fragmente gewidmeten mussestunden seien mir quadam quasi poetandi dulcedine angenehm gemacht worden; aber es ist da von der poetischen thätigkeit des philologen die rede, die in einem nachempfinden, gewissermassen einem nacherzeugen der poetischen erzeugnisse des ihm vorliegenden dichters im eigenen gemüthe besteht, welches an solchen stellen, die eine entstellung und verdunkelung des ursprünglichen erlitten haben, insofern in ein selbstständiges schaffen übergeht, als er etwas hinzustellen versucht, was dort der dichter gesagt haben müsse oder doch wenigstens könne. Hat der philolog hierbei fehlgegriffen, nun, so mag von ihm der ausdruck zu gebrauchen sein, er habe invitis Musis poesie erzeugt; und das wird so ziemlich von allen falschen conjecturen gelten, mit welchen die alten dichter von ihren philologischen editoren und commentatoren bisher heimgesucht worden sind und noch werden heimgesucht werden; und von jenen reconstructionen, mit welchen Vahlen und Ribbeck an Varro's satiren sich versucht haben, wird es vielleicht mit um so stärkerer betonung sich sagen lassen, als ein ganzes gedicht mehr ist als einzelne wörter und verse desselben. Aber in diesem sinne scheint der vorwurf auch nicht gemeint zu sein, sondern in dem einer verwechslung wirklicher prosa mit eingebildeter poesie, und des im ganzen wie im einzelnen missrathenen unternehmens, für die letztere eine form nachzuweisen und herzustellen. Auf den ersten theil des so gefassten vorwurfes werde ich weiter unten zurückzukommen gelegenheit finden, und will darum hier vorweg nur so viel bemerken, dass, wenn der philolog sich nur hinsichtlich des zweiten theiles zu reinigen d. h. darzuthun vermag, dass es in vielen fällen nur einer geschärften aufmerksamkeit, in anderen, ihnen ähnlichen, nur der anwendung der für die restitution von dichterstellen gestatteten mittel bedarf, um die poetische form der fragmente wiederzuerkennen, für den verhältnissmässig kleinen rest aber die schwierigkeit der durch inhalt und sprache gebotenen oder doch nicht verwehrten herstellung sich entweder aus einer mangelhaften überlieferung oder aus einer mit der zeit heillos gewordenen verderbniss erklären lässt, -- dass, sage ich,

der philolog, wenn es ihm gelingt, das vorhandensein einer poetischen form evident oder auch nur wahrscheinlich zu machen, für die beschaffenheit des in diese form gefassten inhaltes keine verantwortlichkeit zu tragen, sondern dieselbe dem autor, dessen werke gegenstand seiner forschung sind, lediglich zu überlassen hat. Hier ist also von einer invitis Musis erzeugten poesie nur insofern zu sprechen, als entweder die herstellungsmittel die grenze des erlaubten überschritten haben, oder die gewonnene form gegen feststehende regeln verstösst; und das übel wird um so tadelnswürdiger sein, wenn beide mängel zusammentreffen oder noch ein materielles missverständniss hinzukommt. Aber hier wird die verurtheilung von der beurtheilung jedes besonderen falles abhängen müssen, da wir eben kein ganzes, sondern nur sehr zersplitterte bruchstücke vor uns haben; dieselbe von vorn herein in bausch und bogen auszusprechen, ist, so lange der scheidungsprocess zwischen poetischen und prosaischen bestandtheilen noch in der schwebe ist, und so lange überhaupt es noch in frage steht, ob die varronischen satiren eine aus vers und prosa gemischte oder eine durchweg metrische form hatten, eine präoccupation des resultates der untersuchung und eine petitio principii, und um so ungerechter noch obenein, wenn der verurtheilende richter sich eins und das andere von dem gute des verurtheilten zu nutze macht, und gelegentlich selbst verse in die welt schickt, bei deren geburt keine Melpomene gelächelt haben kann. Davon snäter. Ohne zweifel werden die Musen vieles von dem nicht anerkennen, was ich in ihrem dienste gefunden zu haben glaube, aber es mir wahrscheinlich auch verzeihen, wenn ich den in ihrem namen generaliter gefällten urtheilsspruch wegen unerwiesener bevollmächtigung des richters für jetzt wenigstens noch abzulehnen mich für berechtigt erachte. Mit andern worten: in jedem besonderen falle, wo Ribbeck oder sonst irgend jemand mir einen fehler nachweist, oder ohne nachweis das von mir behauptete falsche durch evident richtiges oder auch nur richtigeres ersetzt, werde ich mit selbstverleugnung auch eine scharfe rüge ohne murren hinnehmen; diese allgemeine aburtheilung aber in dieser höhnischen form muss ich als eben so ungerecht wie beleidigend mit entschiedenheit zurückweisen. "Ich unterwerfe mich," schrieb einst Böckh in seinem streite mit Gottfried Hermann (rheinisches museum, 1. abtheil. für philologie, p. 99), -

und es ist auch wohl geringeren erlaubt ebenso zu denken, "ich unterwerfe mich dem gegründeten tadel willig als der schuldigen busse des irrthums, und suche daraus belehrung zu ziehen;
ungegründeten aber betrachte ich als eine ungerechtigkeit, die
man nicht gerne hinnimmt, und widersetze mich ihm, weil er das
wahre verdunkelt."

Gern bereit von meinem gegner, der sich augenscheinlich mit grösserem rechte als ich zu den lieblingen der Musen zählen darf, etwas zu lernen, um so der gunst der himmlischen würdiger zu werden als bisher, - gern auch anerkennend seinen früheren arbeiten manche belehrung zu verdanken, - habe ich dennoch, woran es immer liegen möge, die sache diesmal ziemlich schwer gefunden, und eine ausbeute davon getragen, die ich mir doch grösser vorgestellt hatte. War denn wirklich auch in meinen "neuesten proben" so viel von mir umgestellt, zugesetzt, weggeschnitten und anderweitig verändert worden, dass es in summa über mass und gebühr hinausging? So hätte es doch sein müssen, da die verwerfung so allgemein lautete. Nun hatte ich aber doch über das transponieren, durch eigene erfahrung belehrt, in dem grösseren der beiden programme, Eumenid. p. 2 und p. 19, mich in einer weise ausgesprochen, die jeder für gemässigt halten muss, und durfte glauben, dem ausgesprochenen principe in der anwendung nicht gerade untreu geworden zu sein: verglich ich aber die zusätze d. h. die annahmen von lücken, die weglassungen und sonstigen veränderungen, die ich angewandt, um sechszig bis siebzig bei Nonius erhaltene stellen der satiren ihrer ursprünglichen metrischen gestalt nahe zu bringen, oder, wie Ribbeck sich ausdrückt, eine anzahl von wörtern und corrumpirten sylben in gewisse versfüsse zu zwängen, - mit der anwendung, welche er selbst von diesen mitteln zur herstellung ebenfalls von Nonius aufbewahrter dichterfragmente der scenischen poesie gemacht hatte; so konnte ich, -- es mag an meinem unvermögen liegen, - wenigstens in quantitativer hinsicht einen so erheblichen unterschied nicht herausfinden, und kam mir z. b. in betreff des sogenannten wegschneidens ihm gegenüber manchmal sogar recht bescheiden vor. Wie nun? Wollte Ribbeck nicht mich allein tadeln, sondern sich selber mit? Oder ist der unterschied ein qualitativer? Es scheint, obwohl der tadel dann hätte etwas anders formuliert werden sollen, doch wohl so zu sein:

der fehler wird an dem erzielten resultate liegen, und von diesem überhaupt die berechtigung zur vornahme solcher operationen abhangen. Denn sonst müsste es ja ebenso feststehen, dass z. b. die togaten - und atellanendichter ihren stücken gleichfalls prosa beigemischt hätten, und am ende sogar der tragiker Attius, Teleph. fr. 3. Darum kann es aber auch nicht an einer blossen unvollkommenheit der methodischen anwendung jener kritischen hülfen liegen; denn auch jene dichterfragmente haben erst die vorstufen einer unvollkommenen behandlung durch Neukirch, Munk, Bothe, G. Hermann und andere durchmachen müssen, ehe Ribbeck seine vollendende hand an sie legte; und mehr als eine solche erste vorstufe erstiegen zu haben, konnte weder ich ohne arroganz von mir behaupten, noch andere ohne unbilligkeit von mir verlangen. Ich zweifle gar nicht daran, dass, wenn grössere geister sich der von mir vertretenen sache annehmen wollten, die varronischen Musen in unverkennbarerem lichte erglänzen und die gegner ein viel weniger leichtes spiel haben würden, als mit meinen "keineswegs immer dem ohr erträglich klingenden oder einen erträglichen sinn gebenden versfüssen." Wenn nun die verse in den fragmenten der alten sceniker darum nicht aufhörten verse zu sein, weil es den vorgängern des letzten bearbeiters unvollständig gelang, dieselben von den das metrum beeinträchtigenden verderbnissen zu befreien, so sind doch auch die varronischen, weil mir ihre herstellung theilweise misslang, darum noch nicht unrettbar der prosa verfallen; es kann ja wohl noch ein besserer kommen, als ich, und mit versfüssen auftreten, die man wird respectieren müssen. Bis dahin mag es auch etwas werth sein, diesem gegenstande eine lebhaftere aufmerksamkeit der gelehrten zugewandt zu haben, und die bemühungen für nicht ganz verloren gelten, durch welche direct oder indirect, auch nur einem kleinen theile der varronischen dichtung statt des lotterkleides vermeintlicher prosa das metrische festgewand wieder angethan worden ist oder werden wird.

Wenn ich mich ferner fragte, was die stichelei auf sotadeische versfüsse für einen sinn haben könnte, so habe ich nichts als eine moquante redewendung, eine ἐπικερτόμησις, von äusserst geringem wahrheitsgehalte darin zu entdecken vermocht; möglich, dass der verfasser an einer apprehension gegen diese versart leidet, oder mit demselben pfeile auch noch ein anderes ziel hat

treffen wollen. Da die im Philologus IX, p. 572 sq. von mir aufgestellten sotadeen, auf welche sich seine worte nach gewöhnlicher hermeneutik auch gar nicht beziehen lassen, theils von andern anerkannt, theils von mir selber retractiert worden sind, und von den in den "neusten proben" behandelten stellen die einzige, auf welche der spott gemünzt sein kann, späterhin gelegentlich zur besprechung kommen wird, so will ich hier über die sache kein wort weiter verlieren.

Nützlicher dürfte es sein, die nächstfolgenden worte etwas sorgfältiger in erwägung zu ziehen. "Ich für mein theil", schreibt Ribbeck p. 103, "halte mich bescheidentlich an diejenigen echten proben varronischer poesie, die durch ton und rhythmus jedem nur nicht zu spröden und unerfahrenen ohr sich als solche aufdrängen, und ihnen gegenüber, deren gesammtwirkung durch eine reinliche textausgabe erst recht zu tage treten wird, verliert jene versificierte prosa, selbst wo sie sich ohne erhebliche zwangsmassregeln in ein schema bringen lässt, sehr viel an wahrscheinlichkeit". Das ist nun wohl so eine art von princip, reicht aber nicht sonderlich weit, wie der zu erwartende veranstalter der "reinlichen textausgabe" sehr bald inne werden dürfte. Denn angenommen einmal, Quintilian (X, 1, 59) habe mit seinem "sed non sola carminum varietate mixtum" nichts anderes sagen wollen oder können, als dass Varro in seinen satiren vers und prosa gemischt habe: so werden sich doch dem herausgeber voraussichtlich dreierlei arten von fragmenten darbieten, erstens solche, an deren metrischer beschaffenheit, zweitens solche, an deren prosaischer schreibung er keinen zweifel hat, drittens aber eine mittlere art, - und diese wird, soweit die sache jetzt übersehen werden kann, vermuthlich die zahlreichste sein, - bei welcher er anzuerkennen hat, dass beide stilgattungen an und für sich möglich sind, und daher eine entscheidung für eine von beiden getroffen werden muss. Da wird denn nun allzuoft gefahr vorhanden sein, durch scheinbare rhythmen über wirkliche prosa, oder durch eine prosa, die es nur in folge von corruptelen ist, über ursprünglichen rhythmus sich täuschen zu lassen. Der zu gewärtigende herausgeber könnte Melampusohren haben, und würde bei einem solchen principe doch schwerlich weit über den bereich seiner person hinaus für die decrete seines subjectiven gehöres anerkennung finden. Liegt ja doch die differenz bereits vor zwischen zwei befreundeten philologen von gleicher schule und richtung, indem Ribbeck in einer anzahl von stellen nur prosa findet, wo Vahlen verse restituirte, und umgekehrt. Dazu kommt als dritter jetzt aus demselben equus Troianus Fr. Bücheler, an scharfsinn und kritischer virtuosität ihnen mindestens gleich, sicher ein trotzigerer versverächter als beide, und doch gelegentlich auch rhythmen nachweisend, welche jene nicht beachtet. Ausserdem wird es ungleich leichter sein, unzweifelhaft poetische stücke auszuscheiden, als nach der seite des unzweifelhaft prosaischen hin eine sichere grenze zu ziehen. Eine schon jetzt, immerbin von geübter hand veranstaltete textausgabe, welche grossen und unleugbaren vorzüge vor der Oehler'schen sie auch haben könnte und haben müsste, würde daher dennoch bei dem gegenwärtigen stande der dinge den charakter des provisorischen in viel höherem masse an sich tragen, als sonstige arbeiten dieser art, und an eleganz und approximativer sicherheit der resultate hinter den Ribbeckischen und Vahlenschen fragmentsammlungen merklich zurückstehen. Mir scheint eine solche ausgabe zu den guten dingen zu gehören, die weile haben d. h. nicht ohne tüchtige vorarbeiten abgefertigt sein wollen; vorarbeiten, von denen die erledigung der metrischen frage zwar ein sehr wesentlicher, aber immer nur ein theil neben manchen andern ist, die ausser sprachkenntniss und kritischer routine auch ein gutes mass sachlicher gelehrsamkeit erfordern, und am nützlichsten von verschiedenen seiten her mit verschiedenen kräften in angriff genommen werden. Ob indessen mit solcher provisorischer arbeit dem publicum nicht doch auf ein paar jahre gedient sei, ist eine frage schriftstellerischer berechnung, die uns hier nichts angeht. Daher zurück zur sache!

Auch Ribbeck selbst scheint die möglichkeit einer "versiscierten prosa", die "sich ohne erhebliche zwangsmassregeln in ein schema bringen lässt", nicht so ganz ableugnen zu wollen; er räumt ihr nur vorweg wenig "wahrscheinlichkeit" ein. Wie aber, wenn in diesen dingen der geschmack des alterthums von dem seinigen einigermassen verschieden war? Wie manche stelle giebt es in Horazens satiren und episteln, die durch eine umstellung von einem oder zwei wörtern zur gewöhnlichsten prosa werden würde! Gesetzt es stände mit diesen dichtungen so, wie es mit den varronischen satiren steht, und es fänden sich unter den fragmenten sätze vor, wie: "non satis est puris verbis versum

perscribere" oder "prorsus iucunde cenam illam produximus"; würde man da nicht auch sagen können, es sei nichts als zufall, dass durch ein paar umstellungen daktylische rhythmen zum vorschein kämen, und eine zwangsmassregel, auf diesen umstellungen zu bestehen? Gab es nicht selbst bei Homer manchen oriγος πολιτικός und λογοειδής? Hat nicht Lucilius sogar orthographische und grammatische regeln, doch gewiss sehr prosaische und schwunglose dinge, in versen abgehandelt? Hat nicht überhaupt auf fast allen gebieten des monschlichen wissens im alterthum die "versificierte prosa" ihre rolle gespielt? Mögen wir absehen von den hexametrischen didaktikern, obschon sie von dem kothurne glossematischer diction und mythologischer anspielungen und digressionen oft genug zu dem ebenen boden der alltagsrede herabstiegen; mag auch ausser betrachtung bleiben, was nach Varro's zeit geschah, obwohl sie in dieser hinsicht nicht gerade als epochemachend erscheint, und die auch des leisesten poetischen anfluges entbehrenden pharmaceutischen trimeter eines Servilius Damokrates schwerlich durch viel mehr als ein halbes jahrhundert von ihr getrennt sind: dennoch wenn Varro jenen ton der neueren komödie, von welchem Horaz sagt: "nisi quod pede certo sermoni differt, sermo merus, nicht bloss auf die dialogisch-humoristischen, sondern auch auf die didaktischen theile seiner satiren anwenden wollte; hatte er da nicht ausser den in freien trimetern versificierten moraldoctrinen stoischer philosophen, worüber vgl. Meineke com. graec. I, praef. p. x seqq., an des Atheners Apollodoros Χρονικά und Γης περίοδος, an des sogenannten Skymnos Περιήγησις, an des Dionysios 6) 'Αναγραφή της Ελλό-

<sup>6)</sup> Das zeitalter dieses Dionysios, sohnes des Kalliphon, ist ungewiss. So lange freilich das werkchen für ein dikäarchisches galt, konnte die zeit nicht zweifelhaft scheinen, da auch noch die anrede & Θεόφραστε im ersten verse bestätigend hinzukam. Jetzt hat Meineke Scymn. p. 68 den verfasser für jünger gehalten als Strabo und eine benutzung des letzteren durch ihn angenommen. Ich wage es nicht diese ansicht zu bestreiten, obgleich mir der umstand, dass Dionysios sich mit ungenierterer leichtigkeit in dieser versart bewegt als Damokrates, der nicht viel später als Strabo, etwa unter Tiberius und Caligula, gelebt haben und der letzte gewesen sein möchte, der in dieser versart docierte, mehr dagegen als dafür zu sprechen scheint. Mich haben die akrostichis v. 1—23 und die in v. 2 und 3 enthaltene anspielung auf vorgekommene plagiate an dasjenige erinnert, was bei Laert. Diog. V, 92 sqq. von dem Pontiker Heraklides und seinem landsmann Dionysios erzählt wird, nur dass dieser nach Laert. Diog. VIII, 167 als junger mensch auch in allerlei poetischen productionen sich

δος 7) solche auch der zeit nach ihm nicht gar fernstehende beispiele, in denen man sich geslissentlich um der deutlichkeit willen des von der prosa möglichst wenig abweichenden komischen trimeters bedient hatte, während man der bessern und sichereren behaltbarkeit des gegenstandes und dem lebendigen interesse des lesers durch eine metrische darstellung zu dienen glaubte (Scymn. perieg. 1-4. 34-34; vgl. Galen. compos. medicam. sec. gen. II, 19 p. 455. V, 9 p. 820. VIII, 8, p. 988. 9, p. 996 tom. XIII ed. Kühn., de antidot. I, 5, p. 32. 7, p. 44. 15, p. 89. II, 2, p. 115. 15, p. 191 t. XIV). Und wenden wir uns von den Grie-

versucht haben soll. Nun wird dieser zwar L.Diog. VII, 166 ein sohn des Theophantos genannt und das Καλλιφώντος der akrostichis passt nicht auf ihn. Ich vermuthe aber eine verwandtschaft zwischen beiden namensgenossen, die dadurch an wahrscheinlichkeit gewönne, wenn man v. I für ω Θεόφ ρα στε, welches ja jetzt doch kaum noch auf Dikäarch's mitschüler zu beziehen ist, lesen dürste ω Θεόφαντε. An den stoiker Dionysius Cicer. Tuscul. II, 11, 26 möchte schwerlich zu denken sein.

7) Vielleicht auch der Γερά ἀναγραφή des Euhemeros und deren lateinischer übertragung durch Ennius. Des ersteren worte sind zwar auch bei Athen. deipnosoph. XIV, p. 658 E. F. nur ungefähr angegeben: Εὐημερος, ἔφη, ὁ Κῶος ἐν τῷ τρίτῳ τῆς ἱερᾶς ἀναγραφῆς τοῦθ ἱστορεῖ, ὡς Σιδωνίων λεγόντων τοῦτο, ὅτι Κάθμος μάγειρος ὢν τοῦ βασιλέως καὶ παραλαβών την Αρμονίαν αὐλητρίδα καὶ αὐτην οὖσαν τοῦ βασιλέως έφυγε σύν αὐτη. Doch schimmern komische trimeter hindurch wie:

μάγειρος ων του βασιλέως και παραλαβών,

μάγειρος ων τοῦ βασιλέως καὶ παραλαβών την Αρμονίαν αὐλητρίδα, und auch τοῦ βασιλέως, | ἔφυγε σὸν αὐτῆ schliesst sich demselben rhythmus an. Dass auch Ennius bearbeitung des werkes metrisch gewesen sei, ist wohl nicht mit unrecht von Vahlen p. XCIII vermuthet worden. Die dort von ihm mitgetheilten versuche Ilbergs aus der prosa des Lactantius trochäische septenare wiederzugewinnen hat B. ten Brink zu vervollständigen unternommen, Varronis locus de urbe Roma, Traiect. ad Rhen. 1855, p. 19-26. Doch glaube ich, dass man mit viel leichterer mühe iambische senare erlangt, wenn man nur festhält, dass der ton des werkes ein sehr nüchterner gewesen sein muss, wie auch das κεφαλαιωθώς in der relation Diodors bei Euseb. praep. evangel. II, 3, 32 andeutet, so wie dass Lactantius prosa abzuschreiben glaubte und das werk wohl schon in modernisierter gestalt vor sich hatte. Wenn ich hier das zwölfte fragment Vahlen's (Lactant. inst. I, 11, 45) in solche senare gebracht hersetze, so geschieht dies ohne jede weitere prätension nur um zu zeigen, was ich meine:

. ! . . . ! . deinde Júppiter, posteáguam terras circuivit quinquiens cunctisque amicis átque cognatis suis impéria divisít reliquitque hóminibus 5 legés mores frumenta (que) pariit multaque

aliá bona fecit immortali glória

chen zu den Römern, so können wir auch bei ihnen nicht nur absehen von demjenigen, was aus alter zeit herstammend an gesetzen, urkunden, inschriften, formeln und sprüchen täuschende oder sichere spuren saturnischen versmasses an sich trägt, sondern auch von demjenigen, was die nachvarronische zeit an trockenster lehrpoesie in hexametern und andern versen hervorgebracht hat, und worunter das gedicht des Terentianus Maurus, vornehmlich in seinem zweiten theile, durch die mannichfaltigkeit der dem inhalte angepassten metra eine gewisse ähnlichkeit mit der alten Satura darbietet: wir finden, dass Varro in den werken älterer zeitgenossen, wie in den Didascalicis des Attius und in den literarhistorischen arbeiten des Volcatius Sedigitus und Porcius Licinus beispiele vor sich hatte, in denen prosaische gegenstände in einer, zum grossen theile wenigstens, auch recht prosaischen sprache unter der metrischen form von sotadeen, senaren und septenaren waren abgehandelt worden. Wozu erwähne ich dies alles? Weil mir daraus zu folgen scheint, dass, selbst wenn Varro prosa und verse gemischt haben sollte, jene nicht dadurch zu ermitteln ist, dass man nach subjectivem geschmacke und selbstgemachter ästhetik bald dieses bald jenes fragment des metrischen gewandes für unwürdig erklärt, auch wo die spuren desselben deutlich zu tage liegen und der mühe des restituierenden kritikers kaum noch bedürfen; dass im gegentheile erst dann wird mit einer gewissen berechtigung von prosaischen fragmenten die rede sein dürfen, wenn es in bestimmten fällen sich gezeigt hat, dass alle herstellungsversuche gescheitert sind und nicht anders als scheitern können. Aber auch da, wo das mass der für gewöhnliche fälle ausreichenden mittel erschöpft

afféctus memoriàque sempitérnaque monimenta suis reliquit, aetate optume pessum acta in Creta vitam commutavit et 10 ad divos abiit. eum Curetes filii sui curaverunt addecoraveruntque eum. sepulcrum eius est in Creta et in Cnosso oppido, — et hanc creavisse urbem Vesta dicitur, — inque éius sepulcro est servictum antiquis litteris.

inque éius sepulcro est scríptum antiquis litteris 15 Graecis ZAN KPONOY, id est Latine Júppiter Satúrni . . ! . . . ! . .

Vs. 2 postquam quinquiens terras circuivit. 3 omnibusque 5 paravit 7 memoriaque affectus sempiterna 8 om. optume 10 deos cumque 11 decoraveruntque 12 et sepulcrum oppido Cnosso 13 et dicitur Vesta hanc urbem creavisse 14 sepulcro eius inscriptum.

sein sollte, wird noch immer die frage übrig bleiben, ob es nicht auch einem und dem andern dieser fragmente ergangen sein könnte, wie es so manchem unzweifelhaft poetischen bruchstücke wirklich ergangen ist, dass nämlich der überliefernde zeuge selbst es nicht mehr in seiner ursprünglichen gestalt auf die nachwelt brachte 8). Methodischer wird daher auf jeden fall dasjenige verfahren sein, welches überall von der möglichkeit ausgeht, dass das zu prüfende fragment metrisch gewesen sei, als dasjenige, welches um des subjectiven eindruckes willen auf eine solche prüfung von vorne herein verzichtet. Ich kann daher in der bescheidenheit, welcher sich Ribbeck in diesem falle rühmt, nur ein bequemes vorurtheil erkennen, und finde sie jedenfalls weniger gerechtfertigt, als die Vahlen's, der doch verse macht, wo er

8) Dies war z. b. meines bedünkens der fall mit den sätzen aus der satire Nescis quid vesper serus vehat, welche Gellius XIII, 11 und ihn wieder excerpirend Macrobius saturn 1, 7, 12. II, 8, 3 uns erhalten haben. Der metrische grundton klingt noch öfters deutlich genug durch; aber Gellius hat weniger wortgetreu referiert, als einige gedanken mit beibehaltung der hauptausdrücke und der stilfarbe wiedergegeben, ähnlich wie er cs 11, 29 mit dem bekannten äsopischen apolog aus Ennius satiren gemacht hat, dessen herstellung von B. ten Brink a. a. o. p. 17 sq. und glücklicher von Ribbeck selbst Rhein. Mus. n. f. X, p. 290 versucht worden ist. In dieser art, naturlich ohne anspruch darauf die hand des dichters selbst herzustellen, lässt auch hier sich einiges erzielen, worauf ich weiter unten zurückkommen werde. Bei dieser gelegenheit mögen hier auch noch die beiden von den herausgebern bisher nicht recht beachteten und nach Gabriel Humelsberg's wahrscheinlicher vermuthung aus der satire περί εδεσμάτων herstammenden stellen Varro's bei Apicius art. coquin. III, 2 und VII, 12 zur erwähnung kommen, in welchen die starken textesverschiedenheiten gleichfalls auf eine alte trübung der überlieferung schliessen lassen. Metrische herstellungsversuche können zwar auch hier zu keinem festen resultate gelangen, doch möchten vielleicht die folgenden noch etwas für sich haben; nämlich III, 2 wäre etwa so zu lesen:

! . . . ! . . ! betaceós nigros,

quórum detersás radices múlso decoctás sale

cum modico et oleo to se cocto iusclum facere congruit

ét polari; mélius si in co púllus decoctús siet; wobei noch eine kleine anzahl kleiner variationen, wie u. a. fácere congruit iúsculum und mélius etiam si in eo pullus cóctu' sit möglich bleiben; VII, 12 aber ungefähr so:

! . . . ! . . . [in] aqua bulbos décoquunt, Véneris ostium qui quaerunt; hinc legitimis nuptiis in cena ponúntur; sed etiám cum nucleis pineis

aut cum erucae suco et pipere ! . . . ! . . . ; was ich der kürze wegen hier ohne weitere begründung hinstelle. Die numeri senarii bei Gellius VI, 16 werden wohl nicht so strenge zu nehmen und auf die ganze satire auszudehnen sein. Das fragment bei Gell. XV, 19, 2 ist wenigstens trochäisch.

kann, und prosa stehen lässt, wo sie ihm nicht mehr gelingen wollen.

Uebrigens scheint es auch, als werde von Ribbeck in dieser Minsicht eine bestimmte ansicht nicht consequent festgehalten. So kommt in der erwähnten polemik gegen Düntzer unter anderem folgende äusserung vor p. 211: "was die nüchterne prosa der bruchstücke betrifft, so giebt es eben auch nüchterne poesie, eben so gut wie betrunkene prosa, und gar so prosaisch ist denn doch z. b. der ausdruck dum se intempesta nox praecipitat und das gleichniss nam vita humana prope uti ferrumst nicht gerade. Der alte Cato war einmal eine hausbackene seele, und poetische phantasien wären auch in einem moralischen vademecum für den sohn nicht sehr praktisch gewesen". Nun sollte ich doch meinen, dass sich von den fraglichen partien der varronischen satiren mu/atis mutandis so ziemlich dasselbe sagen lässt. Eine begeisterungsvolle dichterseele war auch unser Varro nicht; eine biedere patriotische gesinnung, genährt an der quelle vaterländischer überlieferung, veredelt und verfeinert durch ausgebreitete kenntniss und eingehendes verständniss hellenischer wissenschaft und kunst, gewürzt durch die heiterkeit eines gemüthlichen humors, vertritt nebst einem talente für beobachtung und darstellung der erscheinungen und begegnisse des damaligen lebens bei ihm die stelle des poetischen genius und einer bevorzugten ausstattung durch die gottheiten des Parnassus, deren sich denn auch nicht zu rühmen er selbstkenntniss und bescheidenheit genug besitzt. Seine ganze richtung ist auch auf diesem gebiete eine lehrhafte; und wenn die anlage seiner stücke es mit sich brachte, dass die sprache in rhythmus und ausdruck in gewissen theilen derselben einen gehobeneren character annahm, so folgt daraus eben so wenig etwas für die nothwendige prosa der anderen theile, als es zu verwundern ist, dass Attius in seinen Didascalicis zuweilen eine sprache redet, die von der seiner tragödien fühlbar genug abweicht, oder dass Horaz in seinen oden andere töne anschlägt als in seinen satiren und episteln. Immer aber wird es gerathener sein, unserem autor eine anständ ge portion "nüchterner poesie" zuzugestehen, als ihm den ungeschmack einer "betrunkenen prosa" zuzutrauen. Und doch wird, wer die leichten operationen, durch welche mitunter eine "versificirte prosa" gewonnen wird, schon als zwangsmassregeln verwirft, sich auch dazu am ende

noch bequemen müssen, wenn ohne derartige massregeln ein metrum sich nicht finden lassen will, wie z. b. in der stelle Prometheus fr. 14, Non. 27, 24: Chrysosandalos locat sibi amiculam de lacte et cera Tarentina, quam apes Milesiae coëgerint, ex omnibus floribus libantes, sine osse et nervis, sine pelle, sine pilis, puram, putam, procerum, cundidam, tenerum, formosam. Ich habe an der metrischen restitution dieser eines lateinischen Alciphron würdigen stelle Philol. IX, p. 244 mich versucht, mit unvollständigem erfolge zwar, wie ich zugebe 9), - denn ich glaube dieselbe jetzt mit geringeren mitteln bewirken zu können, - aber wohl immer noch so, dass das gefundene versmass sich als das richtige zu behaupten hoffnung hat. Und nicht viel nüchterner würde die prosa sein in stellen wie Est modus matulae, περί μέθης, fr. 4, Non. 83, 21: Cucupas vinarias sirpare noli, adde quiatum vini in uxorculae inopocillum, und fr. 5, Non. 544, 27: non vides ipsos deos, si quando volunt gustare vinum, deripere (al. derepere) in hominum fana, et tamen tum ipsi illi Libero simpuio vinitari? Ich will darum wenigstens in der anmerkung mit einem ersten versuche zu ihrer versification hervorzutreten wagen, in der hoffnung recht bald von denen antiquiert zu werden, die nicht invitis Musis poesie erzeugen 10). Wenn nun Ribbeck in den angeführ-

9) Was mich dort irrte, war dass zu der cera Tarentina weder die apes Milesiae noch die von Meineke Ztschr. f. d. a. w. 1845, p. 740 vorgeschlagenen Brilesiae passten, auch tarentinisches wachs mir sonst nicht vorgekommen war. Weun jedoch in letzterer hinsicht stellen wie Horat. carm. II, 6, 14. III, 16, 33. IV, 2, 27. Varr. rer. human. XI ap. Macrob. saturn. III, 16 (12), 12 den mangel ersetzen können, so bietet sich auch für Milesiae die bequeme änderung in Galesiae oder Galaesiae dar, und der erste theil ergiebt "ohne erhebliche zwangsmassregeln" folgende verse:

. Chrysosandalós locat sibi amículam de lácte et cera de Tarentiná, quam apes

Galaésiae coégerint ex ómnibus

sine osse, sine nervis, sine pelle, sine pilis, wie ich sie Philol. a. a. o. gegeben, und auch für den sechsten bei

puram putam, proceram, teneram, candidam verbleibe, formosam in den anfang des siebenten verweisend oder als glossem verwerfend, obgleich sich auch anderes denken lässt, wie z. b. dass der sechste vers eine lücke habe, und teneram, formosam in den siebenten gehöre.

10) Die erste stelle könnte gelautet haben:

ten worten meint, gar so prosaisch sei denn doch der und der ausdruck, das und das gleichniss nicht gerade, so habe ich gar nichts dagegen, sondern wünschte bloss, dass seine milde gegen Cato den strengen sich nicht gegen den guten Varro in solchen rigorismus verwandelt hätte, wie es z. b. der fall gewesen ist p. 103 des sendschreibens in bezug auf einige fragmente, die doch freund Vahlen selbst p. 73. 79. 100 in gutem glauben versificiert hatte, nämlich: Virgula divina fr. 9, Non. 550, 12:

.!...! . oleum in lúcubratiónem

servábimus quam in spáragos totam lecythum evertamus. Gerontodidascalus fr. 7, Non. 86, 86, 11:

! . . . ! . . utrum óculi mihi caecúttiunt,

án ego servos vídi in armis cóntra dominos! . . . Sesquiulixes fr. 11, Non. 405, 20:

.!. navibús duodecím domum proféctum

decem ánnos solidos errasse . . ! . . . ! . . .

Ich von meinem standpunkte habe gegen diese restitutionen wenig mehr als nichts einzuwenden. Das erste stück bedarf auf diese weise nicht einmal der von mir Philol. IX, p. 239 vorgeschlagenen änderungen; das dritte habe ich Eumenid. p. 11 mich selbst berichtigend eben so constituiert, mit der unwesentlichen ausnahme, dass ich die zweisilbige aussprache von navibus (naubus) glaubte beibehalten zu dürfen, über deren zulässigkeit kundige urtheilen mögen. Und wenn ich auch für dasselbe noch eine andere, wie es mir jetzt scheint, empfehlenswerthere fassung vorschlagen möchte 11), und in dem zwei-

.!...!... tu cúpas vinárias sirpáre noli, imo ádde cyathum víni uxórculae in pocillum . . . ! . . . ! . , oder, da vinarias und vini wie zusätze aussehen: sirpare noli, imo adde cyathum uxórculae in pocíllum.

.!.. nón vides, ipsós deos, si quándo

volúnt gustare vínulum, derépere ad hominum fána, et támen tum ipsi illi Líbero simpúvio vinitari?

Den proceleusmaticus im zweiten verse durch eine umstellung in hominum ad fana zu vermeiden ist nicht nöthig; vgl. Ritschl proleg. Plaut.

Trin. p. 289 sq.
11) Wenn man nämlich für profectum das oft damit verwechselte und von dem beginne einer seefahrt sehr gebräuchliche provectum setzt (vgl. Oudendorp zu Caes. bell. Gall. V, 8, 2), so erhält man trochäische septenare:

! . . . ! . . . návibus duodecím domum próvectum decem ánnos solidos érrasse . . ! . . ,

ten fragmente der veränderung der wortfolge vidi servos in servos vidi, - beiläufig der einzigen textänderung Vahlens in allen drei stücken, - die von ego vidi in vidi ego vorzuziehen geneigt bin 12); so sind dies alles doch nur untergeordnete abweichungen, dergleichen bei der constituierung metrischer fragmente öfters vorkommen und sich nicht immer zu definitiver entscheidung bringen lassen. Dass nun alle drei stellen "sich allerdings mit leichter mühe iambisch oder trochäisch messen lassen", räumt Ribbeck ein, kann aber doch "nicht mehr als eitel prosa heraushören". Da verlasse sich nun einer auf das feine gehör der herren! Haben denn die Vahlen'schen verse wirkliche fehler? oder auch nur unzulässige härten? Das wäre doch etwas fassbares, ist aber vielleicht aus höflichkeit verschwiegen worden, und wir ὑπόκωφοι müssen uns nun die etwaigen feinheiten entgehen lassen. Aber der inhalt? Nun, wenn der satiriker seinen moralisten die unstreitig sehr philiströse ansicht haben lässt, sein öl lieber für die studierlampe sparen, als für ein so unnützes gericht wie spargel flaschenweise vergeuden zu wollen, darf er, wenn er sonst schon verse macht, ihn diese ansicht durchaus nur in unmetrischer prosa aussprechen lassen? Und ist es etwa keine zwangsmassregel, wenn man dem metrum dadurch einen riegel vorschiebt, dass man, wie Ribbeck es thut, dem schrift. steller binter servabimus ein selbst für die prosa entbehrliches potius hinzuoctroyiert? Das zweite stück utrum e. q. s. hat für mein schwaches gehör einen ziemlich gehobenen und fast feierlichen ton, wenigstens keinen prosaischeren als die plautinischen verse

.!...! numnám mihi

worin navibus wieder, zur vermeidung des dactylus zweisylbig gelesen, als versschluss aber ein in magnó mari oder in ponti plagis oder ähnliches ergänzt werden könnte.

12) Es entstehen dadurch die senare: ntrum oculi mihi caecúttiunt, an vídi ego servos in armis contra dominos!..?—

Dass die verba caecutitre, balbuttire, friguttire in den besten handschriften des Nonius mit tt geschrieben sind, dürfte, wie auch Vahlen p. 229 auzunehmen scheint, die correctere orthographie sein. So steht auch friguttire bei Fronto ad M. Caesarem de eloquentia p. 229 ed. Rom., und balbuttientium bei demselben ad M. Antoninum de orationibus p. 247, denn balbuttientibus auf derselben seite gehört der randglosse an. Auch das caecustimus des Florent. 3 bei Apulei. Florid. 1, 2, p. 7 Hildebr. wird aus caecuttimus entstanden sein. Bei Prudentius peristeph. 10, 12 hat ebenfalls die beste handschrift balbuttit. Friquttire Fulgent. exp. serm. ant. 12.

oculí caecultant? éstne hic noster Hégio,

Paul. Diac. exc. Fest. p. 62 M. 47 L 13). Ein so autoritätsgläubiger verehrer der tradition ist doch Ribbeck sonst auch nicht, um aus purem horror transpositionis, zumal nach den erklärungen Ritschl's prolegg. Plaut. Trin. p. 71, Poës. saturn. spicil. I, p. 7, die so deutlichen spuren des metrums zu verschmähen, so dass er wohl irgend einen verborgenen grund gehabt haben oder sein ohr in einer eigensinnigen stimmung gewesen sein muss. dritten stückes ausdruck und inhalt ist zwar nicht eben hochpoetisch, - obwohl nach meinem gefühle ein prosaiker sich vielleicht doch wohl noch etwas anders ausgedrückt hätte, - indessen auch nicht derartig, dass nachgewiesene rhythmen nicht sollten nöthigenfalls für sich selbst sprechen können. Aber Vahlen wird sich freilich trösten müssen, dass auch ihm invitis Musis etwas passiert ist: und nicht bloss hier, sondern auch p. 83 mit der stelle Lex Maenia fr. 7, Non. 106, 6, in welcher für ihn numeri manifesti sind, und er, seiner eigenen emendation nicht ganz sicher, dennoch von jeden anderen im voraus erklärt: non feram emendando numeros pessumdari. Ribbeck nämlich erklärt ihm trotz solcher starken verwahrung 14) "die ermahnung zum heirathen" für prosa. Das bedenken, welches schon Vahlen sich selbst machte über den versschluss si qui patriam, erledigt sich am leichtesten durch einschaltung eines ausgefallenen wörtchens, etwa suam, im übrigen ist Ribbecks text so versgerecht wie der Vahlensche und, wenn es die herren erlauben, auch der folgende:

13) Da cod. B. oculi mihi hat, so wird der vers vielleicht richtiger als septenar gelesen, mit ergänzung eines einsylbigen ausrufes im versanfange:

! numnam oculi míhi caecultant? éstne hic noster Ilégio?

14) Auch Bücheler sagt Rh. Mus., n. f. XIV, p. 442, Vahlens worte seien wohl nicht so ernstlich gemeint. da es schwer halten werde anzugeben, in wie weit sich Varro rhetorischer numeri in der prosa beslissen habe. Fein bemerkt, wenn nur Vahlen von rhetorischen numeris geredet hätte.

15) Meine änderungen bestehen in den zusätzen suam und non. Die negation hält auch Ribbeck für nöthig und schiebt sie vor producit ein; ebenso wollte auch schon Popma haud aliqua lesen, und meinte damit wahrscheinlich aut haud aliqua, wie Gothofredus in le-

Wie theilen sich nun hier Ribbeck und Vahlen (mein theil weiss ich schon voraus,) in die spröden und unerfahrenen ohren?

Doch sei es darum, mögen einmal alle diese stücke für prosa gelten! Was kann aber wohl prosaischer sein als der satz "Ovos $\lambda \dot{v} \rho \alpha \varsigma$  fr. 5 (15 V. 11 Rb.) Non. 79, 33! Und doch schreibt Ribbeck p. 117 ganz getrost metrisch:

prímam eam esse fýsicen, quod sit émfytos, ut ípsa vox basis éius,

wie es auch von Vahlen p. 29 und von mir Eum. p. 11 geschehen. Oder welchen dichterischen gehalt hat das sätzchen Toros  $\lambda \dot{\nu} \rho \alpha \varsigma$  fr. 9 (17 V. 16 R.) Non. 215, 15? Und doch erscheint es bei Ribbeck p. 118 in metrischem gewande:

sciéntia

dóceat, quemadmodum in psalterio extendamus nervias, demselben, wie bei Vahlen p. 31 und bei mir Eum. p. 12, nur dass jener p 37 nervia vorzieht. Offenbar hat er hier dem entschieden durchschlagenden rhythmus nur sein recht gelassen: aber wo bleibt dabei die unwahrscheinlichkeit der versificierten prosa?

Es möchte daher auch wohl gegen die versification des von Nonius an derselben stelle p. 215, 17 aus derselben satire citierten fr. 4 (21 V. R.) wenigstens a priori nichts einzuwenden sein, welches ich zum zwecke einer berichtigung mir gestatten möchte hier anzuschliessen. Die worte: et id dieunt suam Briseidem producere, quae eius nervia (Vahlen p. 37 nervias) tractare solebat, sind von mir Eumen. p. 11 nicht ohne grund wie nicht ohne bedenken in sotadeische rhythmen gebracht worden, über welche sich Ribbeck immerhin lustig machen möge, wenn es ihm beliebt. Vahlen hat iambische senare oder octonare darin zu finden geglaubt, deren vertretung ich ihm überlasse. Ribbeck schreibt p. 119 das stück prosaisch, rhythmen scheinen ihm nicht indiciert. Ich übergehe die differenz in der auslegung, und will hier nur bemerken, dass, wie bei der überlieferten lesart nervia sotadeen anzuklingen schienen, so, wenn man mit Ribbeck das Vahlen'sche

gem Papiam Poppaeam p. 318. Das adverb aliqui, wovon aliqua nur eine erklärung ist, bieten cod. Wolfenb. und ed. Mercer.; auch hat es Ritschl bei Plaut. Mercat. 493. 494 in den text gesetzt. Ribbeck will alioqui, welches Bücheler p. 441 verwirft und nequa s. v. a. nequam mit verweisung auf Charis. p. 53 conjicirt, was ich für mindedestens eben so verfehlt halte, als das Vahlensche talis qui, dem im folgenden ein relativsatz des inhaltes quales vitales esse vel succurrere patriae nequeunt entsprochen haben soll.

nervias für richtig hält, der rhythmus iambischer septenare im letzten theile des fragmentes kaum zu überhören ist:

Briséidem producere, quae eius nérvias tractáre solébat . . ! . . . ! . . . ! .;

eine versart, die auch darum noch annehmbarer erscheint, weil sie auch die des von Oehler, Vahlen und Ribbeck damit in verbindung gebrachten fr. 4 (20 V.R.), Non. 5, 31 ist, welches lautet:

maeréntis ut quiétus ac demíssior probándus,

' Αχιλλέως ήρωϊκός, ίωνικός κιναίδου.

Die ersten worte des fragmentes et id dicunt suam, oder nach Ribbecks emendation [cum] ei edicunt suam können durch ergänzung eines ausgefallenen wortes wie illam oder amicam oder captiuam als zweite hälfte des vorhergehenden septenars hergestellt werden. Doch dies beiläufig.

Eumenides fr. 6. 7 (17. 18), Non. 345, 9. 344, 25 liest Ribbeck p. 108 als saturnische verse:

primum íste quí merét sestértiós vicénos:

quia plús, inquít, merére débet, ín quo est virtus:

er folgt darin dem vorgange Gottfr. Hermann's elem. doctr. metr. p. 640 <sup>16</sup>). Obgleich ich Eum. p. 22 sq. die messung als iambische septenare vorgezogen habe <sup>17</sup>), und obgleich auch noch andere messungen möglich sind <sup>18</sup>), so will ich mir doch auch die saturnier gefallen lassen, da sie vielleicht auch sonst in diesen satiren vorkommen: s. Meineke zeitschr. f d. a. w. 1845, sp. 740. Aber wer sagte doch wohl so triviale dinge, wie diese verse enthalten, noch dazu mit dem *inquit*, auch nur in saturnischen

16) Wo aber steht bei diesem, dass auch Eumenid. fr. 5 (16) Non. 181, 9 als saturnier zu messen sei, "quod túnc quaestús tricínus erát, nunc est úber"?

17) Wogegen sich allerdings einwenden lässt, dass im zweiten fragmente vor der cäsur (diäresis) der anapäst quia plus zu stehen kommt. Ein gleiches ist jedoch auch der fall Terent. Hecyr. 784 (5, 2, 18): quid mi istaec narras? an quia non tute ipse dudum audisti? Zwar haben Beuley und Fleckeisen den vers corrigiert; doch zeigen die neueren textausgaben der komiker so manche ausnahmen von den cäsurregeln dieser versart, dass die bisherige theorie einer revision zu bedürfen scheint. — Auch Eumenid. fr. 9 (25 R.) Non. 355, 23, welches ich p. 23 als senare gelesen, gestattet eine messung nach iambischen septenaren.

. ! . . .

versen, wenn er nicht überhaupt metrisch redete? Und dann sollen stellen von viel lebhafterem colorit aus eben dieser satire, und zwar nicht bloss solche, die wie fr. 43 (45 R.) einigen zwang zu ihrer metrischen herstellung zu erfordern scheinen, sondern auch solche, bei denen das versmass sich von selbst verräth, schlechthin prosaisch geschrieben sein! Da ich noch nicht darauf verzichtet habe, die sämmtlichen fragmente der Eumenides an einer anderen stelle zu behandeln, will ich hier nur ein paar stellen kurz vorwegnehmen. Fr. 38 (3 V. 35 R.), Non. 119, 2 ist von Lachmann ind. lect. univ. Berol. aest. 1848, p. 3 so glänzend emendiert worden, dass dagegen wohl jeder seine eigenen schwachen versuche gern zurückzieht, darf man aber nur einen einzigen kleinen schritt weiter zu gehen sich erkühnen und das etwas matt nachziehende wort studio durch ein bezeichnenderes von iambischem masse zu ersetzen, -- ich erlaube mir vorläufig κτύπω in vorschlag zu bringen - so ergeben sich folgende, wie ich glaube, untadelige trochäische septenare:

! . cum illo (adv.) vénio, video gállorum frequéntiam ín templo, qui dúm messem hornam adlátam inponunt 'Attidis sígno, synodiám gallantes vário recinebánt κτύπφ: und unmittelbar davor könnte gestanden haben fr. 35 (2 V. 34 R.), Non. 529, 13, ungefähr so lautend:

én praeter matrís deum aedem cymbalorum exaúdio sónitum 19),

19) In der überlieferten lesart en domum praeter matrem deum acdem können offenbar domum und aedem nicht neben einauder bestehen, weshalb ausser der nothwendigen veränderung von matrem in matris das domum von Iunius u. a. in demum, von Vahlen, dem Ribbeck folgt, in commodum verwandelt worden ist. Ich habe angenommen, dass von jenen wörtern eins des anderen glossem sei, und einstweilen aedem, das bei den alten gangbare wort, beibehalten. Auch in der satire Pseudulus Apollo fr. 2 Non. 478, 13 hat Varro aedes Apollinis und aedes Herculis gesagt. Ueber domus dei und domus allein in der bedeutung "gotteshaus" vgl. Du Cange glossar, med. et inf. latin. s. v., t. 11, p. 921 ed. Henschel. Möglich jedoch, dass auch aedem nur ein zusatz ist und der vers lautet:

!. en praetér Matris Deum cýmbalorum exaúdio.

Doch würde ich dann das Vahlensche commodum vorziehen:

commodum praeter Matris Deum cymbalorum exaúdio, so dass das en entweder ganz wegfiele oder extra versum zu stehen käme. Die entstehung des accusativs matrem aus matris erklärt sich leicht. Ribbecks annahme, dass praeter matrem deum so viel sein könne als praeter matris deum aedem mochte an dem zweifelhaften ad Murcim Varr. ling. lat. V, 32, 154 und dem frontini-

wie ich überhaupt die reihenfolge der Ribbeckischen fragmente 31—38 für die richtige halte. Aber eben so wie jene beiden ist auch fr. 18 (10 V. 32 R.) Non. 201, 10 aus der incubationsscene im Serapistempel als prosa von ihm geschrieben worden, obgleich nicht recht zu ersehen ist, was den worten

ín somnis venít, iubet me cépam esse et vescí cuminum, fehle, um für einen trochäischen octonar gelten zu können, sofern sonst nur vesci cuminum von lunius richtig conjiciert worden ist für fessiminum. Etwas von rhythmus scheint ihm indessen doch herausgetönt zu haben; denn er sagt in der anmerkung p. 111, wer an dem molossus et vesci keinen anstoss nehme, könne den zweiten vers des Archilochium IV zu hören glauben:

## in somnis vénit

iubét me cepam esse ét vesci cumínum; nur dass dafür mein verständniss wenigstens nicht hinreicht. —

"Bisweilen", sagt er weiter p. 103, "sind poetische brocken, zum theil vielleicht citate, unter die prosa gemischt, was uns aber natürlich nicht berechtigt, die ganze umgebung darnach umzugestalten". Ja wohl, wer wüsste nicht aus Cicero, Plutarch und so manchen anderen, dass dergleichen vielfach vorkommt, und keinem wird es einfallen, autoren, die an dieser art von stilverzierung geschmack finden, selbst zu dichtern oder verskünstlern machen zu wollen, und gingen sie selbst so weit wie Cicero, eigene verse zu citiren. Gewiss und unzweifelhaft sind auch die noch vorhandenen reste der varronischen satiren voll von remi² niscenzen und anspielungen auf ältere dichter, und es lässt sich den zusammenstellungen Vahlens p. 12 sqq. und Büchelers p. 423 ff. vielleicht noch manche observation hinzufügen. Es fehlt sogar nicht an citaten mit ausdrücklicher namensnennung, vornehmlich des Plautus und Ennius. Daraus folgt aber nichts gegen das metrum; denu dass man auch in versen citierte, wird Ribbeck, schen ad Spem veterem aq. I, 5. 19. 20 nebst den parallelen ad Spem II, 76, a Spe II, 87, secundum Spem I, 21, infra Spem veterem II, 65 schwerlich eine genügende analogie haben. Abgesehen davon, dass in beiden fällen nicht allein die tempel, sondern grössere bezirke gemeint scheinen (vgl. Preller röm. mythologie p. 386. 617), so sagt auch hier Livius I, 33, 5 ad Murciae und II, 51, 2 ad Spri. Die späten regionarien, für welche allerdings jener sprachgebrauch zu gelten scheint, sagen dennoch zweimal, reg. X und XI, nicht Matrem Deum sondern Aedem Matris Deum. Ob Varr. Myster. fr. 6 Non. 280, 31 ad Concordiam oder ad concordiam vom sinne erfordert wird, soll noch erst entschieden werden.

wenn nicht mir, der ich es Eum. p. 17 sq. für Varro nachgewiesen zu haben meine <sup>20</sup>), doch sich selber glauben, da er ja selbst Com. Lat. reliq. p. 142 aus der auctio des Afranius (fr. 3, v. 7, Non. 111, 21) den vers giebt:

haud fácul, ut ait Pacúuius, femina úna invenietúr bona. Und dass diese freiheit bis in die alte oder doch mittlere attische komödie hinaufreichte, zeigt das fragment des Theopompos oder Theopemptos hei Laert. Diog. III, 26:

> εν γάρ έστιν οὐδε εν, τὰ δε δύο μόλις εν έστιν, ως φηδιν Πλάτων.

Vgl. Meineke Com. Graec. fragm. 1, p. 238. II, p. 797. Aber auch ohne zu citieren, haben dichter aller gattungen es von jeher sich gestattet, eigenthümliche worte, wendungen und aussprüche ihrer vorgänger aus verschiedenen gründen und zu verschiedenen zwecken in die eigenen gedichte einzuslechten, wie dies z. b. schon bei den alten tragikern von Böckh graec. trag. princ. p. 244 sqq. nachgewiesen ist; und dass das bei dichtern komischer gattung in humoristischer und satirischer weise besonders häufig geschah, ist etwas so selbstverständliches und allgegemein bekanntes, dass, wer es einem philologen an beispielen beweisen wollte, nur eulen nach Athen trüge. Es wird also wohl zuzugeben sein, dass die poetischen brocken und citate, wenn sie uns auch nicht "berechtigen", doch eben so wenig uns verbieten, ihrer umgebung, wenn dieselbe sonst nur darnach beschaffen ist, eine poetische gestalt zu geben oder vielmehr wiederzugeben. Oder wäre etwa der vers aus Lucil. XXVI, bei Nonius 526, 16 (283, 25):

quí sex menses vítam ducunt, órco spondent séptimum, etwa kein vers, weil er von dem aus der Hymnis des Caecilius bei Cic. fin. 11, 7, 22:

míhi sex menses sáti sunt vitae, séptumum orco spóndeo, eine fast wörtliche wiederholung ist <sup>21</sup>)? Dass in dem varronischen fragmente Bimarc. 3 (22 V.), Non. 17, 17 magna ut tremescat Roma et magnae mandonum gulae ein unmittelbar vorher

21) Vgl. Bergk philologische thesen nr. 96 im Philol. XIV, p. 390.

<sup>20)</sup> Das fragment aus dem gerontodidascalus mit dem citat aus Ennius Medea ist schon vor mir von Ribbeck Trag. Lat. reliq. p. 39 und von Vahlen Ennian. poës. reliq. p. 128 ebenso versificiert worden. Zu Modius fr. 6, Non. 141, 7 hätte ich dort die emendation von Bergk bei Meineke ztschr. f. d. a. w. 1845, sp. 739 nicht unerwähnt lassen sollen.

von Nonius citierter poetischer brocken aus Lucilius (et omnes mandonum gulae) stecke, haben, obwohl Oehler ihn angemerkt hatte, Vahlen sowohl als Ribbeck unbeachtet gelassen; ohne zweifel eine leicht vermeidliche unterlassungssünde; aber im allgemeinen ist doch zuzugestehen, dass in der ausmittelung solcher poetischer brocken und namenloser citate da, wo objective zeugnisse fehlen, oder wo im stil kein scharfer contrast hervortritt, der subjective spürsinn sehr oft und sehr leicht wird in die irre gehen können, zumal wo aus fragmenten sollen fragmente herausgefunden werden. Gleichwohl ist jenes varronische fragment unzweifelhaft poetisch und metrisch, möge es übrigens so zu constituieren sein, wie es von Vahlen p. 145 und Ribbeck p. 123 22) nach Meineke ztschr. f. d. a. w. 1845 sp. 738, oder von mir de poës. Varron. reliq. quib. p. 11, oder von Bücheler ungeachtet der von ihm anerkannten beziehung anf Lucilius p. 437 f. geschehen ist. Es kann zwar keine frage sein, dass Prometh. lib. fr. 9, Non. 71, 22 die worte:

> humanae quandam géntem stirpis cóncoquit, frigús calore atque húmore aritúdinem miscét

mehr als zufällig entstandene senare sind, obwohl der septenar aus Ennius Epicharmus bei Varr. ling. lat. V, 10, 60:

frígori miscét calorem atque húmori aritúdinem fast wörtlich darin beibehalten ist. Die fragmente Evoer h hoπάς τὸ πῶμα, περὶ γεγαμηκότων 1, Non. 399, 31:

> .!...! ego unus scílicet antíquorum hominum súbductis supércilis dicám: γαμήσεις νοῦν ἔγων .! . . ,

und Andabatae 1, Non. 35, 4:

! . . . ! non mirum sí caecuttis, aúrum enim

nón minus praestríngit oculos quám ὁ πολύς ἄκρατος... hören darum nicht auf, für metrisch erachtet werden zu dürfen, weil sie, wie Meineke am angef. orte sp. 727 23) wahrschein-

22) Bei diesem ist es freilich nicht recht klar, ob er den vers nebst den dazugehörigen dem Varro selbst oder einem von Varro citierten anonymus zuschreibt, dessen metonymischen gebrauch von gulae Varro "in anspruch genommen" hätte. Dieser anonymus hätte dann den Lucilius kopiert. Ipse viderit.

23) Nach den dort von demselben beigebrachten versen aus dem Εμποφος des Diphilos (Com. gr. IV, p. 389, Athen. VI, p. 228 b): πέφδικα δ' ἢ κίχλην γε νὴ Δί' οὐκ ἔπ ἔστιν δι' ὑμᾶς οὐδὲ πετομένην ἰδεῖν,

lich macht, in den griechischen worten anspielungen auf menandrische verse enthalten, ersteres auch nicht darum, weil darin ein sprichwörtlicher ausdruck subductis superciliis steckt, wie Bücheler p. 434 zu folgern scheint. Dass bei Plautus Menaechm. 368 (2, 3, 17) ein canticum mit den worten schliesst: ubi lubet, licet ire accubitum, kann nicht hindern, die varronische stelle Ταφή Mενίππου fr. 7, Non. 106, 13 metrisch in folgender weise zu lesen:

! ubi lubet, íre licet accúbitum: accede. strénuo sússilimu', quod ésurigo findebat costás . . .

wenn sonst keine gründe gegen diese textconstitution obwalten 24). Und wenn Bücheler p. 425 von der stelle Sciamachia, περὶ τύφου fr. 4, Non. 489, 17, in welcher ein unmittelbar vorher von Nonius aus dem achtundzwanzigsten buche des Lucilius citiertes fragment in derselben verderbten gestalt (dissociat atque omnia ac nefantia) sich wiederholt, die bemerkung macht, man könnte die worte auch leicht in iamben bringen, "wenn nach abzug des lucilischen etwas sonst ihre poetische form motivirte"; so bin ich der umgekehrten meinung, dass, um dies zu unterlassen, das gegentheil motiviert sein müsse 25). Zuzugestehen ist freilich, dass es stellen giebt, in welchen die metrische anknüpfung poetischer entlehnungen an die varronischen worte nicht ohne eipige schwierigkeiten ist, wie z. b. Endymiones fr. 5, Non. 408, 3. Testamentum, περὶ διαθήμης fr. 2, Non. 478, 17 u. e. a., die möchte das entsprechende varronische fragment ταψή Μενίππου 11, Non. 48, 20 vielleicht so zu ergänzen sein:

48, 20 vielleicht so zu ergänzen sein:
!. sed proptér fagones [pérdicem aut] ficétulam
pínguem aut turdam nisi volantem nón video . ! . .
24) Dass die vier senare Agatho fr. 4, Non. 187, 10 von Ribbeck
com. lat. rel. p. 111 unter die fragmente der fabulae palliatae aufgenommen sind, billigen Vahlen p. 13 und Bücheler p. 424, wie ich
glaube, mit recht. Ich bin sogar geneigt, noch einen schritt weiter
zu gehen als der letztere, und bei Nonius eine lücke zu vermuthen,
wie Varro Agathsone: — — Naevius Lampadisone. Der von antidhac hergenommene grund jedoch ist vielleicht Plaut. Casin. prol. 88
gegenüber nicht ganz stichhaltig: vgl. Ritsehl nareren. 103 — Freigegenüber nicht ganz stichhaltig; vgl. Ritschl parerga p. 193. — Frei-lich einen vers wie Caede óstium, Gnatho, úrge: restant: périimus, würde jeder einem komiker zuschreiben, wenn ihn nicht Nonius zweimal aus Lucilius lib. XXIX citierte; und er hat seines gleichen mehrere; z. b. p. 36, 27. 287, 9. Vgl. anm. 21.
25) Ich möchte die lucilischen worte mit Popma dissociaque omnia

ac nefantia oder mit Fruterius dissocia aeque omnia ac nefantia lesen,

die varronischen aber in folgende trochäen bringen:
! . . ego, inquit, [huic] eam súppetias, quicum mihi

née res nec ratióst dissociaque ómnia ac nefantia? Bücheler, der dissociataque liest, wird iambische octonare meinen. Ihm gehört die emendation quicum für qui tunc.

zum theil schon von mir behandelt sind, zum theil noch werden gelegentlich zur besprechung kommen: aber diejenigen beispiele, mit welchen Ribbeck seinen satz belegt, scheinen mir nicht sonderlich empfehlend zu sein.

Auf die stelle Sesquiulixes fr. 24, Non. 247, 23. 276, 4 will ich hier nicht nochmals näher eingehen, weil es ohne weitläufigkeit nicht möglich wäre. Mit der zeit wird ja ein glücklicherer scharfsinn noch eine genügendere metrische herstellung finden, als die von Vahlen p. 104 und die neuerdings Eumen. p. 11 von mir versuchten es sind. Unterlassen will ich jedoch nicht, abermals darauf hinzuweisen, dass Laurenbergs zusatz album est mare, wodurch der von Ribbeck in dem ganzen stücke als allein unverkennbar bezeichnete senar adversi venti ceciderunt, albumst mare, entsteht, trotz des glänzenden scheines, durch welchen auch ich mich zuerst habe täuschen lassen, aller handschriftlichen beglaubigung ermangelt, wie überhaupt die meisten oder alle laurenbergischen varianten, wo sie nicht bloss ungenaue anführungen sind, auf eigenen oder fremden conjecturen beruhen. Auch bleibe ich dabei, dass, wenn irgend ein theil jenes fragmentes, sei es mit jenem zusatze oder ohne denselben, poetisch ist. der ton des übrigen theiles keineswegs dagegen so abfällt, um durchaus für prosaisch gehalten werden zu müssen.

Auffallend ist, wie das stück Gerontodidascalus fr. 8, Non. 166, 15 von Ribbeck beurtheilt wird. Vahlen hat es ihm nicht recht gemacht, als er p. 80 die trochäischen skazonten

!.. rapta a néscio quo múlione ráptóris

rámices rumpít

darin fand; die drei letzten worte sollen sich vielmehr durch die alliteration als ausgang eines choliambus empfehlen, nämlich als ein unter die prosa gemischter poetischer brocken, welche alliteration durch die Vahlensche abtheilung gestört werde. Besagter choliambus mag nun auch entweder durch die abschleifung des s in raptoris, oder durch die varronischen beispiele einer langen drittletzten thesis in trochäischen skazonten (Vahlen p. 87) sich seine correctheit vindicieren können, und als ein wenigstens möglicher anerkannt werden, trotzdem dass die strenge des choliambischen versbaues 26) und das spiel einer weitreichenden alliteration

26) Das ciceronische senarios et Hipponacteos effugere vix possumus (Orat. 56, 189) scheint freilich auf skazonten hinzudeuten, in welchen spondeen und deren vertreter auch die geraden iambischen und unein paar sind, das selten zusammenkommt. Schade dann nur, dass der choliambiker, um das geschnarr des stabreimes vollständig zu machen, nicht auch noch das rapta hereinzuziehen verstand, ein für den witz der stelle ja kaum entbehrliches wort; denn die situation in dem von ihm und in dem von Varro geschilderten falle muss von einer fast unterschiedslosen ähnlichkeit gewesen sein. Aber ich meine dass rapta . . . . raptoris und gleich danach ramices rumpit im zweiten verse wirklich auch schon genug war, um eine alliteration zu gewähren, für welche ohnehin die alten völker ein weniger hartes gehör hatten, als meistens wir neueren. Der editor der "reinlichen textausgabe" braucht sich um die vermeintliche störung der alliteration wahrlich keine grillen zu machen, und wird es, wenn er anders auf sein eigenes urtheil etwas giebt, auch höchst wahrscheinlich nicht thun. Im gegentheile, lägen nur alle varronischen fragmente in metrischer hinsicht eben so klar vor, es wäre einer baldigen bekehrung der widersprechenden partei entgegenzusehen.

Aber die antipathie gegen zwangsmassregeln lässt Ribbeck noch wunderlicheres aufstellen. Da ist aus der satire Papiapapae, περὶ ἐγπωμίων fr. 14 (1 V.) bei Nonius 456, 6, nach beseitigung der handgreiflichsten schreibfehler folgendes überliefert: ante auris modo ex subolibus parvuli intorti demittebantur sex cincinni, oculis suppaetulis nigellis pupuli quam hilaritatem significantes animi, rictus parvissimus ut refrenato risu roseo. Es ist Scaligers verdienst durch seine schönen und geistvollen emendationen demittuntur-cincinnoli-oculi suppaetuli-pupulis-quandam-animitus diese "reizende schilderung eines mädchenkopfes" im wesentlichen zu ihrer echten gestalt zurückgeführt zu haben; und meine nachträge Philol. IX, p. 264 so wie die von Vahlen p. 43 haben dagegen, wenn überhaupt einen, nur einen secundären werth.

geraden trochäischen stellen einnehmen konnten. Erhalten haben sich keine älteren skazonten als die nach griechischem gesetz gebauten des Varro, Catullus und Matius; die beiden oben erwähnten tetrameter Varro's (Sexagessis fr. 7, 12, Non. 200, 26, 225, 22) lassen vielleicht eine besondere erklärung zu und bekunden jedenfalls nur für eine bestimmte versstelle die ausnahme. Es nimmt daher einigermassen wunder, wie Vahlen p. 87 für Serranus, nepi doxauperuw, fr. 7, Non. 334, 16 den Kochschen tetrameter mit dem anapäst im vierten fusse hat anerkennen mögen. Vor jenen drei genannten haben indessen, wenn Cicero sich nicht ungenau ausgedrückt hat, einige vielleicht auch solche hipponakteen gewagt, wie er diesem z. b. entschlüpst ist nat. deor. I, 2, 4: quae térra gignit måturata pübéscant.

Š.

Auch Ribbeck kann demjenigen, was nach Scaligers vorgang Vahlen hergestellt hat, seinen beifall nicht ganz versagen: aber ist es nun das imperfectum, dessen vorkommen an stelle kürzerer verbalformen doch nicht wegzuleugnen ist, ist es der lückenhaft überlieferte schluss des fragmentes, oder ist es voreingenommenheit im allgemeinen; genug, er meint, dass Varro jene schilderung nur entlehnt, die rhythmen aufgelöst, und aus manchen versen nur einzelne worte, die benachbarten über bord werfend, herausgenommen habe. Er "würde es vorziehen, die berührte stelle so abdrucken zu lassen":

ante aúris commode éx subolibus párvoli 'intorti' demittebantur 'sex cincinni' oculís suppaetulí nigellis púpuli

quam 'hilaritatem significantes' animi, 'rictus parvissimus' ut 'refrenato risu aureo!" Ja wohl, abdrucken kann man so schon lassen; aber auch verlangen, dass jemand glauben solle, Varro habe so geschrieben? Dass quam und ut sich entsprechen sollen, ist in der that keine überflüssige anmerkung. Die schmachtenden augensterne mit (oder in) den schwarzen äugelein mögen als poetische hypallage sich wohl ganz hübsch ausnehmen, und das goldige lächeln am ende nichts als ein lapsus calami sein. Aber das wird schliesslich doch wohl jeder, auch Ribbeck, einräumen, dass der verfasser es auf die dauer nicht hat aushalten können, in der schilderung eines so poetischen gegenstandes fortwährend so zwischen prosa und vers sich hin und her zu schaukeln, und in den drei zu derselben schilderung gehörigen fragmenten 12. 11. 13. (2. 3. 4 V.) sich darum kurz und gut entschlossen hat, die verse seines quasiautors einfach abzuschreiben, ohne mit einer verwandlung des präsens ins imperfectum sich noch länger zu incommodieren. Es ist für einen philologen doch wohl unschwer zu begreifen, wie die von den abschreibern ohnehin so oft vernachlässigte deminutivendung von cincinnuli vor oculi verloren gehen konnte; eben so unschwer, dass dasselbe mit der endsilbe von animitus vor rictus der fall sein konnte 27), und dass gerade

<sup>27)</sup> Diese art von textesverderbniss ist ausserordentlich häufig bei Nonius. So sind p. 61, 17 in dem artikel Legumina Varro de re rustica lib I dicta existimat, non quod secentur, sed quod leguntur: cetera quae velluntur se terra, non subsecantur: quae quod ita leguntur se legumina dicta, die eingeklammerten worte nur von den herausgebern

dies überspringen von einem tus zum andern auch die folge hatte, dass die, wie Scaliger und Vahlen sehr richtig bemerkt haben, dem sinne nach an diese stelle gehörigen senare (fr. 12, 2 V., Non. 218, 22):

quos cálliblepharo náturali pálpebrae tinctaé vallatos móbili saeptó tenent,

mit übersprungen wurden. Auf diese folgte dann erst die defecte beschreibung des lächelnden kleinen mundes <sup>28</sup>); darauf die des kinnes (fr. 11, 3 V., Non. 135, 22):

lacúlla <sup>29</sup>) in mento impréssa Amoris dígitulo vestígio demonstrat mollitudinem,

und zum schlusse die des von der pupurtunica eingefassten halses (fr. 13, 4 V., Non. 539, 12):

collúm procerum lévi fictum mármore regilla túnica définitur púrpura 30).

Ich kann kaum glauben, dass Ribbeck die zusammengehörigkeit aller dieser fragmente und die leichtigkeit der obigen Scaliger'schen änderungen sich ordentlich vergegenwärtigt habe, als er

aus Varr. r. rust. I, 23, 2 in den text des Nonius zurückgeführt worden. P. 539, 11 hat von den worten regilla vestis diminutive dicta est a regia ut et vasilica die endung ica wenigstens die namen Plautus Epidico verschlungen, denn dorther (2, 2, 39) ist bekanntlich das folgende beispiel. Ein gleicher fall ist p. 503, 25 Virgil. Georg. libro III: flavit ater vulnera sanguis. Et Aen. XI: lavit improba taeter Ora cruor, wo das eingeklammerte Mercier's einschaltung ist. Darum lese und restituiere ich denn auch die stelle Ταφή Μενίππον fr. 18 (20 V.), Non. 48, 15 in folgender weise:

! . . ut antiqui nostri in domibus latériciis paúlulum modo lapidi[bus sub]tús suffundatis, uti umorem echuserént, habitabant! . . . ! . . .

umorem ecsugerént, habitabant ! . . . ! . . , wobei meine zwangsmassregeln in der ergänzung und in uti für ut bestehen. V. 1 liest sich auch: ! . . . ú ut antiqui nóstri in domibus látericis.

28) Ich weiss für deren ergänzung auch jetzt noch nichts wesentlich besseres als den vorschlag im Philologus a. a. o.; derselbe kommt der überlieferung vielleicht noch näher durch folgende modification:

[dentés candentes,] ríctus ut parvissimus refrénat ore rísu rosea [lábiola].

- 29) La culla habe ich für sulla geschrieben. Dass die seit Scaliger recipierte ältere emendation sigilla-demonstrant nicht befriedige, und dass das grübchen im kinne gemeint sei, hat Vahlen p. 45 richtig bemerkt.
- 30) Ueberliefert ist regillam tunicam disfingitur purpura, was man verschiedentlich emendiert hat. Ich nehme purpur a für purpurca; vgl. Philol. X, p. 575.

seine, mindestens gesagt, sehr eigenthümliche erklärung niederschrieb.

Eine ähnliche erscheinung bietet das bruchstück  $"Orog~\lambda \dot{\nu} \rho \alpha g$  fr. 7 (13 V. 14 R.), Non. 483, 12 dar, welches bei ihm p. 118 diese gestalt hat:

non vidisti simulacrum leonis ad Idam eo loco ubi quondam subito eum cum vidissent quadrupedem, galli timpanis

adeó fecerunt mánsuem, ut tractarént manu.

Die textüberlieferung giebt e loco, ferunt und manibus; ersteres beides ist durch ältere emendationen corrigiert, manu für manibus zuerst von mir 31) in metrischem interesse hergestellt worden. Gegen meine metrische herstellung (Philol. IX, p. 263) hat Vahlen p. 24 sq. einige mehr oder weniger gegründete einwendungen gemacht, und selber eine gefälligere in trochäische septenare vorgetragen, bei welcher die umstellungen cum subito eum und galli quadrupedem nothwendig geworden sind. Ribbecks anmerkung zufolge sind das "gewaltmassregeln", während "sich die beiden senare von selbst herausheben". Der zweite so ganz von selbst freilich auch nicht; aber wenn auch, was soll nun weiter werden? Soll in der reinlichen textausgabe vorläufig bloss so gedruckt werden? Oder soll es gelten, dass Varro wirklich in dieser weise geschrieben hat? Sollen die sich von selbst heraushebenden senare Varro's eigene oder bloss entlehnte und von ihm unter die prosa gemischte sein? Wahrlich, da sind seine satiren doch recht schnurrige compositionen gewesen!

Eine kleinigkeit ist es hiegegen, wenn p. 113 Sexagessis fr. 18, Non. 86, 20 von ihm so geschrieben wird:

"vix ecfatus erat", cum more maiorum

últro casnarés arripiunt, dé ponte in Tiberím deturbant. In dem vix ecfatus erat, welchem das vergilische vix ea fatus erat (Aen. 1, 586. II, 692. III, 655. VIII, 520. XII, 650) und eram (II, 323. III, 90) sehr deutlich entspricht, eine anspielung auf solchen wahrscheinlich öfters wiederkehrenden versanfang des hauptepikers der Römer zu finden, ist allerdings nicht unnatürlich, und

<sup>31)</sup> Die von Ribbeck p. 125 recipierte emendation furacissimus Papiapapae fr. 7 (13 V.), Non. 322, 6 gehört nicht mir, sondern A. Nauck (Philol. IV, p. 299), was ich Eum. p. 13 anzumerken versäumt habe.

Vahlen kann damit seine Enniana bereichern. Aber ist der vers ultro — deturbant etwa auch wieder entlehnt, und nichts als die drei wörter cum more maiorum Varro's eigenthum? Oder hat Varro selbst verse machen wollen? Und wem dann, ihm oder Ribbeck, ist es entgangen, dass nur die letzte iambische dipodie fehlt, um die worte:

víx ecfatus erát, cum more máiorum ultro cásnares árripiunt, de pónte in Tiberim déturbant . ! . . zu einem paar trochäischer septenare zu machen?

Was einige andere stellen betrifft, so berühre ich das fragment "Ovoς λύρας 6 (9 V. 4 R.), Non. 182, 31, 230, 30 zunächst nur um anzumerken, dass bei mir Eumen. p. 12 durch ein versehen vulgus statt vulgum und animumque statt artemque gedruckt ist. Sonst aber bleibe ich um so mehr dabei, dass dort zwei volle hexameter vorliegen, als ich sehe, dass auch Ritschl dieser ansicht gewesen ist; die feststellung der einzelnen textverbesserungen ist eine zweite sache. Soll aber das metrische, wie Vahlen p. 11 32) und Ribbeck p. 116 meinen, erst mitten im verse mit quae facis atque beginnen, so ist freilich die annahme eines citates die einzige auskunft 33). Denn einen antiken dichter seine eigenen poetischen ergiessungen mit einem versende beginnen zu lassen, wäre doch zu absurd 3+). Wir werden aber durch die annahme eines wirklichen oder parodierenden citates so wenig zur prosa gezwungen, dass dieselbe nicht nur bei einer bexametrischen fassung des ganzen fragmentes bestehen kann, sondern auch, wenn man ohne textänderung auf den schluss eines iambischen septenars

.!..! . iurgáre coepit dicens:

den anapästischen tetrameter

quae fácis atque in vulgúm vulgas artémque expromis inértem? folgen lässt, ähnlich wie Endymiones fr. 5, Non. 408, 3 von Vahlen p. 11 constituiert worden ist <sup>55</sup>).

32) Der sich jedoch nachträglich p. 223 auch der annahme zweier vollständiger hexameter zuneigt.

33) Da hätten am ende Non. 182, 30 die interpolatoren mit ihrem

Ennius nicht so gar unrecht.

34) Die verse des Krates Laert. Diog. XI, 92 scheinen ein unbekanntes original zu parodieren; doch vgl. Meineke Philol. XII, p. 369. 35) Wenn Vahlen die dem hexameter interca tonuit bene tempe-

35) Wenn Vahlen die dem hexameter interca tonuit bene tempestate serena (einer parodie auf Enn. annal. 517) vorhergehenden worte dum sermone cenulam variamus als schluss eines iambischen septenars

In dem fragmente Eumenides 49 (26 R.), Non. 498, 33 ego autem qui essem plenus vini et Veneris die vier letzten worte, wie es p. 110 geschehen, durch häkchen als citat oder poetischen brocken zu bezeichnen, ist rein willkürlich, wenn nicht positiv ein original nachgewiesen wird, wozu Terent. Hec. 823 (5, 3, 25) nicht hinreichen würde. Für das metrum ist der fall jedoch insofern gleichgültig, als die worte im rhythmus der vorhergehenden verbleiben, und mit ihnen zusammen sehr wohl ein stück eines trochäischen octonars bilden konnten, und zwar in verschiedener weise, je nachdem qui essem die erste, dritte oder irgend eine andere versstelle einnahm. Für einen septenar, wie etwa: ! ego autem qui éssem plenus vini et Veneris ! . . , lässt sich indessen die wahrscheinliche nähe von fr. 48 (27 R.), Non. 451, 33 anführen, bei welchem, um es in folgender form zu metrificieren:

> ! . . . ! . . et céteri scolástici sáturis auribús scolica dape!.. atque ébriis fésticae aperántologias 36; iúrgio consúrgimus iéiunis oculís . . . ! . . . ! . . ,

es keiner stärkeren änderungen des verderbten textes bedarf als für Ribbecks prosa p. 110.

Es ist p. 112 vielleicht nur ein druckfehler, dass aus Eumenid. fr. 43 (1 V. 45 R.), Non. 153, 3. 421, 6. 242, 24. 356, 15 die als versende abgesetzten worte vix vulgus confluit nicht durch anführungszeichen als entlehnung aus einem dichter bezeichnet sind; denn sonst sehe ich nicht ab, warum sie - halbe senare laufen ja in jeder rede leicht mit unter, - weniger pro-

misst, und Bücheler p. 423 ihm dafür seine zustimmung versagt, so habe ich mich keines besseren schicksales zu versehen, wenn ich eine lücke annehme in folgender weise:

.!.. dúm sermone cénulam variámus [inter séria miscentés ioca]; intered tonuit bene tempestate serena.

36) Derselbe griechische genitiv ist herzustellen Eumenid. fr. 29 (19 V. 47 R.), Non. 86, 27:

écce de improvíso ad nos accédit cana Veritas

'Attices philósophias alúmna . . ! . . ; denn der griechische genitiv des adjectivs, der metrisch statt des lateinischen nicht gefordert wurde, hat nur dann einen sinn, wenn auch das substantiv griechisch slectirt war. Nichts aber ist leichter als ein übergang von iac d. i. iac in iae. Die betonung philósophia kommt auch Flaxtab. fr. 5 und περί εδεσμάτων fr. 2 vor.

saisch sein sollen als die darauf folgenden: non Furiarum, sed puerorum atque ancillarum, qui omnes me bilem atram agitare clamitantis opinionem mihi insaniae meae confirmant, aus welchen wenigstens der versstücke sich noch mehrere hervorheben lassen. Der gewaltmassregel, durch eine buchstabeneinschiebung und zwei wortversetzungen drei vollständige iambische septenare zu erzielen, will ich mich indessen nur versuchsweise in der anmerkung schuldig machen 37). Was aber auch in dem vorliegenden falle geschehen müsse, im ganzen kann ich für diese art von vers- und prosamengerei nur wiederholen, was ich Eum. p. 3 geschrieben habe: Omnino si quis versus ab aliis poëtis factos solutae orationi suae ita contexit, ut enuntiatis eos includat, rem facit et rationi consentaneam et usu frequentatam: sin suos ipse versus impersectos inserit, id semel et iterum ridicule iocoseque sactum videri potest, saepe factum imbevillis poetae est et hominis inepti. Eben so wenig vernunft aber läge in einer lüderlichen schreibweise, die es sich gestattete, aus versificierter rede mitten im satze nach blosser laune, oder weil die versfüsse nicht mehr recht vorwärts wollen, in prosa zu verfallen, und bei umgekehrter disposition wieder mit einigen ganzen oder halben versen vorzurücken. Eine gewisse ordnung muss bei aller freiheit das ding denn doch gehabt haben. Ueberall aber, wo sich anscheinend prosa und verse innerhalb eines satzgefüges durcheinander wirren, von anspielungen und entlehnungen, citaten und poetischen brocken zu reden, hat schliesslich doch auch weder ziel noch boden, die vorausgesetzten originale schweben in der luft, eine unmöglichkeit auch in versen citate und reminiscenzen anzubringen existiert nicht; die unmöglichkeit aber, dass das ganze metrische fassung gehabt habe, ist erst für jeden besonderen fall zu ermitteln.

Jedoch Ribbeck bestreitet nicht lediglich die versification, er übt sie auch in vielen fällen. Wie er nicht wenige von den Vahlen'schen und auch einige von meinen herstellungen angenom-

<sup>37)</sup> Vix vúlgus, non Furiárum, sed puerórum atque ancillárum, conflúxit, qui omnes mé bilem atram agitáre clamitántis optionem míbi mese insániae confirmant.

opinionem mihi meae insaniae confirmant.
Uebrigens ist qui vielleicht aus quom entstanden. Wenn die angabe, dass in Ms. Helv. Barthii zwischen vix und vulgus sich eine lücke befinde, gegründet ist, so könnte auch ein vers vorher mit vix [autem] vulgus geschlossen haben, wonach dann confluxit (für confluit) an seiner stelle bliebe, am anfange des vorletzten verses aber wieder eine kleine lücke zu statuieren wäre.

men hat, so ist auch manchen fragmenten, bei denen es noch nicht geschehen war, von ihm zuerst eine metrische form zugewiesen worden, wenn auch nicht immer mit derselben zuverlässigkeit wie Eumenid. fr. 13 und 32 (10. 11 R.), Non. 537, 30 und 245, 23. Ein irrthum ist es, wenn er p. 114 angieht, Γνώθι σαντόν fr. 2 (8 R.), Non. 69, 29 habe bisher für prosa gegolten; schon längst hat Gottfr. Hermann elem. doctr. metr. p. 388 eben so hier wie fr. 4 und 5 (3 und 10 R.) anapästische dimeter her gestellt, welche, namentlich wenn Lipsius conjectur Polyclis aufgenommen wird, mit dem Ribbeckschen octonarfragmente wohl den vergleich aushalten. In meinem kleineren programme ist dies bei der eile, mit welcher es gefertigt werden musste, p. 13 leider unerwähnt geblieben; doch hat bereits Oehler die stelle angezeigt. Fr. 7 (4 R.), Non. 267, 2 aus derselben satire ist schon von Lachmann in Lucret. IV, 1275, p. 276 als versus iambionicus aufgeführt worden, von dessen vier ionicis a minori der erste durch einen molossus vertreten ist; Ribbecks betonung cándens corpóre taurus trívio lumine Lunue ist entweder ein irrthum oder ein geheimniss 38). — Eumenid, fr. 12 (28 R.), Non. 253, 5 ist von ihm p. 110 zwar im context prosaisch geschrieben; anmerkungsweise aber eine metrische restitution gegeben, aus der zu sehen ist, dass es auch bei den kritischen operationen der philologen zuweilen weniger darauf ankommt, was gethan wird, als wer es thut. Wenn ich geschrieben hätte:

stolám [muliebrem] cálceosque múliebris proptér [me] posita cápio . . ! . . ;

ich würde nach den bisherigen erfahrungen in sorge sein eine gewaltmassregel verübt und *invitis Musis* poetisiert zu haben; schon jetzt werde ich von diesem gefühle beschlichen, obwohl in meinen schedis nur steht:

! . . sto[lam átque pal]lam cálceosque múliebris própter positos <sup>39</sup>) cápio . . ! . . . . . . . . .

Eumenid. fr. 24 (18 V. 20 R.) ist bei Nonius 105, 12. 106, 2 so überliefert: neque furentem eculeum damacrianum (106 damacrinum) insanus equiso exhibebis morbi fluctibus educat (106 educet) umquam. Bei Ribbeck lautet es p. 109:

39) So alle früheren ausgaben; die Baseler positas.

<sup>38)</sup> Wegen des wahrscheinlichen sinnes der stelle vgl. Plin. nathist. VIII, 46, 184.

nec furentem eculum, Damasippe, insanus equiso ex hibernis morbi educet fluctibus umquam.

Man sieht, es ist alles fein säuberlich ohne gewaltmassregeln zugegangen: sogar fürentem hat sich den heroischen versen, - ich bitte um entschuldigung, wenn ich sie irrthümlich dafür halte, -fügsam anbequemt 40); und mit genialer sicherheit ist das verzweifelte damacrianum und damacrinum, offenbar nach Horat. Sat. II, 3 und unter einwirkung von Vahlen p. 184 sqq., in Damasippe verwandelt worden. Zwar sinkt dieselbe in der anmerkung zu der ungleich schwächeren, aber darum doch nicht glücklicheren conjectur Damacrine herab; aber ein gewinn bleibt es doch, dass man sich nun zwischen equiso und equiso aus einer dichterstelle entscheiden kann. Lieb ist's mir aber dabei, dass ich es nicht bin, der die verse gemacht hat. Mit billigenswerther vorsicht sagte Vahlen p. 182: emendationem verborum quum perficere nequeam, ne numeros quidem attingam, quibus conceptum fuisse fragmentum suspicor. Mir scheinen diese numeri iambische senare gewesen zu sein. - Sexagessis fr. 17, Non. 214, 13 endlich erhält durch Ribbeck p. 113 folgende gestalt:

"iam ácciti sumus út depontarémur": murmur fít ieis. Die anführungshäkchen sollen vermuthlich den wortlaut des murmur kenntlich machen. Ob iam richtig eingesetzt sei, kann die frage sein; keine frage aber ist, dass das fragment bei Nonius in dem buche de indiscreto genere steht, und der artikel lautet: Murmur neutri est generis. Musculini Varro Sexagesi: iacciti sumus e. q. s., dass mithin aus dem ieris, welches cod. Leid. statt des sonst bezeugten uerus hat, auf keinen fall ein beleg für das monumentale ieis, sondern höchstens das masculinum eines adjec-

<sup>40)</sup> Einer ähnlichen anerkennung für mein frīgi "Ον. λύρ. fr. 2 (12 V., 15 R.), Non. 7, 16 in dem programme Eumen. p. 11 zu begegnen, merke ich hier an, dass ich einen metaphorischen gebrauch von frīgēre, wie er bei den sinnverwandten verben torrere und urere bekannt ist, für möglich und erlaubt gehalten habe. Der aussage des Nonius 308, 7 frigit correpta prima syllaba significat erigit keinen glauben geschenkt zu haben, ist mir um so angenehmer als ich mich darüber nachträglich, wenigstens in negativer hinsicht, mit Bücheler p. 444 f. in übereinstimmung finde. Und um hier noch einen vielleicht verwandten fall zu berühren, so ist es mir nicht klar, warum in meiner constituierung von Γνῶθι σεαυτόν fr. 10 Non. 140, 16 (de poës. Varr. reliq. quib. p. 11) Ribbeck p. 114 den versausgang acrem: hic ephebicum einen fehlerhaften nennt. Ist der hiatus ein unerlaubter? oder soll der fette druck des a mit dem längestrich über demselben mich dafür tadeln, dies a für lang gehalten zu haben?

tivs zu elicieren sei. Bis ein solches gefunden, das zugleich zum sinn und zur Ribbeckischen versmessung passt, wird man wohl schreiben dürfen:

> ! . . . ! . . . ! . accití sumus út depontarémur, murmur fít verús . ! . . . —

Es kann hier nicht darauf ankommen, die metrische beschaffenheit aller einzelnen stellen darzuthun, denen Ribbeck eine solche aberkannt hat, und noch viel weniger, über fassung und auffassung derjenigen stellen eine discussion herbeizuführen, in welchen ich ihm oder er mir das richtige verfehlt zu haben scheint. Ganz ohne gewinn für die sache kann sich ein mann von seinem talente und seiner schule auf keinen gegenstand seines faches einlassen, selbst wenn er, wie leider im vorliegenden falle, ein wenig allzuselbstvertrauend damit umspringt. Da ich ein gegenstand seines spöttischen tadels geworden bin, so lag mir nur daran, in einer für die sache selbst nicht ertraglosen weise auf die unsicherheit seiner eigenen aufstellungen und auf die willkürlichkeit und inconsequenz seines verfahrens hinzudeuten. Wenn ich nun auf die positiven resultate blicke, 'die aus Vahlen's und Ribbeck's bestreitung meiner hypothese sich ergeben, so haben beide, trotz ihres widerspruches, doch an stellen von dem verschiedensten sprachcharacter dem metrum so viele zugeständnisse gemacht, dass man auch bienach sagen darf, es gebe kein fragment der varronischen satiren, dem aus inneren d. h. ästhetischen gründen die metrische fassung von vorne herein abgesprochen werden müsste. So wie die sachen also bis dahin liegen, hat Varro entweder ganz willkürlich und principlos in wildester ungebundenbeit prosa und verse, und letztere bald in alt- bald in neumodischer form. durcheinandergemengt, ein mischmasch, bei welchem von einer kunstgattung keine rede mehr sein kann; oder er hat sich durchweg der poetischen darstellungsform bedient, und mit kunstmässigem tacte der bunten mannichfaltigkeit des inhaltes einen entsprechenden wechsel der verschiedensten metrischen gestaltungen zugesellt, wobei namentlich der so oft von ihm berührte contrast des biderben altrömischen wesens mit der gräcisierenden eleganz und leichtfertigkeit seines zeitalters in dem contraste der älteren und der modernen rhythmik einen angemessenen ausdruck fand. In diesem falle ist die aufgabe, jedes fragment in metrischer hinsicht zu prüfen, unabweislich und wo sich kein resultat ergeben will, die treue der überlieferung in anspruch zu nehmen. An fehlgriffen wird es bei diesen experimenten natürlich, wie es ihrer bereits viele gegeben, auch in zukunft nicht mangeln; es ist das so recht ein gebiet, auf welches Ritschl's schönes wort (Plaut. Stich. praefat. p. XVII) anwendung findet: nondum repperi quibus machinis fiat ut αὶ δεύτεραι φροντίδες non evadant σοφώτεραι, nedum, quas praedicare verius licet, αὶ τρίται vel τέταιρται. Es wird auf diesem felde noch der schnitter mehr bedürfen, als bis jetzt darauf gearbeitet haben, ehe die zeit der ährenlese beginnt.

Ich weiss nicht, ob meine gegner diese folgerungen zugeben werden, aber es wäre auch möglich, - und Bücheler's aufsatz scheint darauf hinzuwirken, - dass man die als metrisch zugestandenen fragmente, deren verse eben nur "versificirte prosa" sind, wieder fallen liesse und das metrische daran nur für einen täuschenden schein erklärte. Die sache würde allerdings etwas für sich haben; denn leugnen lässt es sich ja nicht, dass bei dem natürlichen rhythmus der lateinischen sprache dergleichen zufälle prosaischen schriftstellern aller sorgfalt ungeachtet sehr leicht begegnen konnten und nicht ganz selten wirklich begegnet sind. Ich selbst mache mich anheischig auch bei Cornelius Nepos und Eutrop senare nachzuweisen. Aber derselbe Cicero, welcher orat. 56, 189 sagt: "senarios et Hipponacteus effugere vix possumus" bemerkt kurz vorher 55, 184: "comicorum senarii propter similitudinem sermonis sic sunt saepe abiecti, ut nonnumquam vix in eis numerus ac versus intellegi possit": und dasselbe dürfte wohl auch für die übrigen versarten des dialogs einige gültigkeit haben. Zu verneinen aber, dass auch in den satiren sogeartete partien vorkamen, haben wir keinen grund. Wenn daher bei den zwischen vers und prosa schwankenden fragmenten die annahme zufällig und unfreiwillig entstandener verse über eine bescheidene minorität von fällen hinausgeht, so wird die entgegengesetzte annahme einer zufälligen unkenntlichkeit des ursprünglichen rhythmus die wahrscheinlichere und besser berechtigte sein. Es bleibt aber in wirklichkeit nicht bei einigen wenigen fällen, wenn festgestellt werden soll, dass Varro die schwachheit hatte, wo er prosa zu schreiben vermeinte, seine feder nicht vor versen hüten zu können. Es wäre mir leicht, sofort funfzig bis hundert noch nicht als metrisch bezeichneter fragmente herzusetzen, bei denen es zur restitution des versmasses grossentheils keiner, bei den

übrigen sehr geringerer und sehr erlaubter änderungen des überlieferten textes bedarf, wenn der bereits sehr stark verbrauchte raum nicht nöthigte, dies auf eine andere gelegenheit zu verschieben. So breche ich denn meine entgegnung auf den Ribbeckischen aufsatz hier ab mit dem bemerken, dass wenn in derselben zuweilen ein wiederhall desjenigen tons durchdringt, den er gegen mich angeschlagen, ich gleichwohl nichts weniger wünsche, als in dieser art von polemik mit einem manne zu verharren, dessen sonstige verdienste um unsere wissenschaft ich gern achtungsvoll anerkenne. —

Danzig.

Gottlieb Röper.

#### Zu Licinianus.

Pertz p. 10, 18 ist in der erzählung des schlangenwunders statt nec usquam derepente apparuerunt was ich nicht verstehe, höchst wahrscheinlich serpentes zu lesen.

Die Saluststelle p. 23, 1 ff., in der auch andere zu meiner freude das wort contiones richtig erkannt haben, lautete ursprünglich:

nam et tempora reprehendit sua et delicta carpit et contiones ingerit et dat incerta loca montes flumina et hoc genus amoenum et cultum, et conparat disserendo.

Pag. 24, 1 ff. fehlen im anfang viel mehr buchstaben, als man bis jetzt restituiert hat (vgl. z. 5); es ist also zu schreiben:

pollicebatur exules reducere, res gestas a Sulla delere, iis, in quorum agrum ueteranos deduxerat, damnum restituere. Fesulani inuadebant permulta castella ueteranorum Sullanorum qui compluribus occisis agros occupatos reddiderunt.

Paris.

W. Fröhner.

### VI.

#### Zu Cicero.

Philol. XIII, p. 570 sqg. sind einige notizen über den gebrauch des genetivus gerundii mit dem accusativ eines persönlichen pronomens bei einigen schriftstellern gegeben 1). Ueber Cicero wurde damals nichts gesagt, als dass dem verfasser nur ein beispiel bekannt sei, in dem se abhängig von einem genetivus gerundii in den ausgaben stehe: Philipp. IX, 3, 6 multis illi in urbibus, iter qua faciebat, reficiendi se et curandi potestas fuit, hingegen etwa zwanzig von sui reficiendi und ähnlichen, eins von te audiendi cupidus. Or. II, 4, 16. Ich bin jetzt im stande, genaueres anzugeben. Cicero hat mei mit dem gen. part. fut. passivi in folgenden stellen: Ep. ad fam. III, 6, 4 spes mei conveniendi, III, 10, 6 tempus purgandi mei, V, 21, 1 cupiditas videndi mei, ib. 5 cupidus mei videndi, ad Att. VIII, 3, 3 restituendi mei quam retinendi studiosior, XI, 5, 1 ex. rationes tuendi mei, Philipp. II, 12, 28 caussa appellandi mei, leg. agr. II, 5, 11 finem feci offerendi mei, Mil. 14, 36 iusta caussa restituendi mei — iniusta eiiciendi. Von caussa abhängig Ep. ad Att. XI, 12, 3 ex.: non fallendi sed confirmandi mei caussa, Quinct. 25, 78 confirmandi mei caussa, Phil. VI, 4, 9 refellendi mei caussa, Tim. 1 mei salutandi et visendi caussa. Weiter findet sich tui Ep. ad fam. XVI, 5, 2 spes tui curandi, XVI, 24, 1 mihi prora et puppis - fuit tui dimittendi, ib. V. 8, 2 tui aut colendi aut ornandi voluntas, ib. VI, 10, 5

<sup>1)</sup> Daselbst p. 571 n. 2 kann ich noch hinzufügen Gell. VII. (VI), 14, 4 imponendi poenae studium nach Hertz.; p. 570 zeile 5 hat sich in den von mir eitirten worten Madvigs, ich weiss nicht, wie, ein "Oder" eingeschlichen, das zu streichen ist. Auch bemerke ich noch, dass die von mir Philol. IX, p. 602 sqq. gegebene erklärung der bekannten construction Nominandi istorum u. s. w. sich bereits bei Seyffert §. 2802 a. findet.

ex. tui et iuvandi et levandi locus, ib. IV, 13, 4 vel tui vel alterius consolandi, ib. XII, 24, 1 nullum locum praetermitto - non modo laudandi tui, sed ne ornandi quidem, Pet. cons. 1, 4 obligandi tui tempus. Von caussa und gratia abhängig findet sich dieser genetiv Fam. VI, 13, 1 aut consolandi aut iuvandi tui caussa, II, 4 ex. non — inflammandi tui caussa, sed testificandi amoris mei, de Nat. D. III, 1, 1 non tam refellendi tui caussa, quam ea, quae minus intelligebam, requirendi, pro Planc. 21, 52 consolandi tui gratia (Brut. in ep. fam. XI, 23, 2 terrendi tui caussa). Ferner sui: Tusc. V, 20, 60 via interimendi sui, Ep. ad Att. VII, 7, 1 sui cognoscendi facultas, (unsicher) Phil. VIII, 10, 31 conveniendi potestas sui, p. Cluent. 34, 39 defendi sui potestas, Or. 1 52, 226 ex. moderandi et regendi sui potestas. In diesen beispielen ist sui singular, plural dagegen in folgenden: de Nat. D. II, 48, 124 conservandi sui custodia, Div. II, 17, 39 ex. irridendi sui facultas, p. Sest. 12, 28 tempus ulciscendi sui, so zuerst Halm, und zwar auf handschriftliche gewähr, während bisher alle übrigen se hatten. Von caussa abhängig: Phil. I, 11, 27 ex., p. Mil. 4, 11 sui defendendi caussa, Or. I, 7, 24 colligendi sui caussa, Part. or. 6, 22 aut gignendi alterius aut minuendi sui caussa, Ep. ad Att. VIII, 14, 3 occultandi sui caussa, an maris apiscendi. ib. XIII, 25, 2 prosequendi sui caussa. Der plural ist Cat. I, 3, 7 non tam sui conservandi, quam tuorum consiliorum reprimendorum caussa. Die formen nostri und vestri finden sich so nicht.

Diesen 36 beispielen gegenüber sindet sich nun in unseren ciceronischen texten ein genetivus gerundii mit dem accusativ eines persönlichen pronomens ausser in den oben angeführten zwei beispielen noch zwei mal: Tusc. I, 19, 43 animus — sinem altius se efferendi facit und p. Sest. 65, 136 ut ante ego dicendi sinem faciam quam vos me tam attente audiendi. (Plancus in Ep. ad Fam. X, 23, 3 ut et spatium colligendi se homines haberent ist nur Wesenbergs conjectur statt des handschriftlichen ut spatium et colligendum se h. h. Aber selbst, wenn colligendum bestimmt verdorben wäre, scheint es natürlicher anzunehmen, es sei aus colligendi sui, als aus colligendi se verlesen. Aber trotz Madvigs missbilligung bin ich noch sehr ungewiss, ob nicht die vulgata ad colligendum se richtig ist (Opusc. I, 380): Caesar construirt mit vorliebe spatium dare mit ad, und auch bei Cicero heisst es in Caec. 2, 6 spatium ad sese colligendum dedisse, allerdings mit beziehung

auf einen singular. Ganz ähnlich ist das verderbniss p. Coel. 20, 50 ex. impudentia et huic defendendum facultatem dabit, woraus Madvig macht ei sui defendendi facultatem, Halm tua etiam huic ad defendendum facultatem. Brutus und Cassius Ep. ad Fam. XI, 2, 2 ex. (in demselben briefe, in dem es heisst nec quidquam aliud libertate communi quaesisse), alius nemo facultatem habet decipiendi nos; tibi enim uni credimus. Es dürfte nicht zu gewagt sein: Nostri; tibi zu vermuthen, jedoch wollen wir dies auf sich beruhen lassen, ebenso wie, ob Pollio ibid. X, 35, 5 spatium confirmandi sese Antonio dari geschrieben hat oder nicht).

Ich glaube nicht zu kühn zu verfahren, wenn ich alle diese vier stellen für verdorben erkläre. Dafür spricht erstens die geringe anzahl von belegen für diese gegenüber dem neunmal so häufigen vorkommen der anderen ausdrucksweise, zweitens die analogie im gebrauch der gleichzeitigen schriftsteller, drittens die unsicherheit der überlieferung gerade an den betreffenden stellen verbunden mit der leichtigkeit der änderung, namentlich, wenn man die bekanntermassen grosse vorliebe der abschreiber für die formen des gerundium in betracht zieht, und endlich die analogie im gebrauch des genetivs des gerundium im allgemeinen bei Cicero, der es mit verhältnissmässig sehr seltenen ausnahmen überhaupt vermeidet, irgend einen accusativ vom genetivus gerundii abhängen zu lassen. Ueber die beiden ersten punkte bleibt nichts weiter zu sagen, als was a. a. o. berichtet ist, dass Caesar wenigstens zwölf mal, Sallust ein mal, Nepos zwei mal sui defendendi cet. haben, se defendendi nirgends, Sallust ein mal lug. 34, 1 lubido extinguendi me invasit. wofür mei zu schreiben kaum eine änderung genannt zu werden verdient, Cato und Varro R.R. weder das eine, noch das andere 2. Die grosse vorliebe der abschreiber ferner für die formen des gerundium ist so constatirt, dass wir uns vielmehr über die geringe bethätigung derselben in diesem punkte zu verwundern, als anstand zu nehmen haben, so sprechenden analogien gegenüber die spuren derselben zu verbannen. Schon Drakenborch (z. Liv. 40, 49, 1) bemerkt, selbst mit bezug auf Livius, der bekanntlich das gerundium viel häufiger gebraucht, als Cicero, dass, je älter und besser die handschriften seien, sie desto regel-

<sup>2)</sup> Es war inconsequent bei anführung der beispiele aus Sueton und Plinius nur die mit se anzuführen: Philol. XIII, p. 569 note. Bei Sueton steht noch Claud. 4 deridendi et illum et nos und bei Plin. ep. II, 13, 1 obligandi me.

mässiger statt des gerundium der schlechteren das part. fut. passivi darbieten. Wüssten wir nicht durch Halm, dass an der angeführten stelle der Sestiana in dem besten cod. Parisinus statt des, wie es scheint, in allen übrigen handschriften geschriebenen se (ulciscendi tempus) eine lücke in folge dreier radirten buchstaben vorhanden ist, so würde für uns se ulciscendi auch an dieser stelle so gut beglaubigt sein, wie das analoge wahrscheinlich nur an den übrigen ist. Auch Phil. II, 12, 28 hat nur der beste codex mei, die schlechteren, über die etwas berichtet wird, sämmtlich me. In Tusc. I, 19, 43 animus — finem altius se efferendi facit bin ich um so weniger bedenklich se für einen falschen zusatz zu halten (efferendi von efferri, eben so wie movendi und nicht sui oder se movendi von moveri, und ähnliches), weil nicht einmal die absicht eines unwissenden abschreibers dazu gehörte, das ihm unbekannte efferendi für sui efferendi einfach durch wiederholung des endbuchstabens von altius und des anfangsbuchstaben von efferendi in das ihm geläufige se efferendi zu corrigiren, sondern auch ganz unabsichtlich das zusammentreffen dieser buchstaben, wie dies und das gegentheil bekanntlich unendlich oft geschehen ist, bewirkt haben kann, dass sie doppelt gelesen und geschrieben wurden. Dass grund vorhanden wäre, auf die handschriften gerade bei den Tusculanen irgend welches besondere gewicht zu legen, wird niemand behaupten. Dass p. Sest. 65, 136 die pariser handschrift auch me tam attente audiendi hat, wird leider nicht ausdrücklich versichert, lässt sich aber aus dem stillschweigen schliessen. Aber selbst für diesen fall ist darauf nicht allzuviel zu geben, denn trotz ihres relativ grossen werthes ist bei ihr ebensowenig, wie bei dem Vaticanus, der namentlich für die Philippischen reden unschätzbar ist, doch auf die schreibung der wortenden verlass. Dasselbe bemerkt der neueste herausgeber der rede pro Murena, Zumpt, mehrmals über den sonst einzig zuverlässigen cod. Lagom. 9. Jedenfalls ist nichts einfacher, als mei zu schreiben; auch durch streichung von me wird nichts verloren, vielmehr gewinnt der satz an concinnität, wenn sich ego defendendi und vos attente audiendi, das letztere ohne weiteren zusatz, gegenüberstehen. Das wahrscheinlichste ist mir jedoch, dass mei iam statt me tam zu schreiben ist.

Phil. IX, 3, 6 ist die einzig zuverlässige handschrift, der Vaticanus, gerade in den betreffenden worten verdorben, er hat statt

reficiendi von erster reci... endi, von zweiter hand reci. pendi. Uebrigens ziehe ich es aus bestimmten gründen jetzt vor, nicht wie ich früher wollte, se zu streichen, sondern sui zu schreiben. Auch Or. II, 4, 16 beweist die schwankende stellung des te seine unsicherheit; einige haben te in illa, andere in illa longiore te, über die handschriften weiss ich nichts. Ob es gerathener ist, einfach te in tui zu ändern, oder tui hinter audiendi einzusetzen, lasse ich dahingestellt.

Es bleibt mir noch übrig, meine obige behauptung zu erweisen, dass jede art von accusativ, von einem genetivus gerundii abhängig, bei Cicero eine grosse seltenheit ist. Dass die schriftsteller der besten zeit die passive construction bei weitem vorziehen, geben schon unsere grammatiken an, wie äusserst selten aber statt dessen der gebrauch des gerundiums ist (namentlich im genetiv; im ablativ ist das verhältniss nicht viel anders, Cicero hat, die nothwendigen fälle abgerechnet, etwa zwanzig mal den ablat. gerundii mit einem object), scheint nicht besonders bemerkt zu sein. Von vorn herein auszunehmen ist der fall, dass das zum gerundium hinzutretende nomen das substantivirte neutrum eines pronomen oder adjectivum ist, denn bei einem solchen wird ja bekanntlich auch in allen übrigen fällen der gebrauch der casus obliqui vermieden. Wie feststehend auch die erst von Madvig mit evidenz erwiesene regel ist, dass der von einer präposition abhängige ablat. gerundii kein object annimmt, so bildet doch dieser fall auch hier eine ausnahme: Off. I, 5, 14 in hominum societate tuenda tribuendoque suum cuique, Legg. I, 6, 19 a suum cuique tribuendo, Brut. 21, 85 in suum cuique tribuendo, Or. 26, 87 in narrando aliquid — in iaciendo mittendoque ridiculo 3). Cicero sagt aber aus diesem grunde auch nie anders, als aliquid videndi z. b. Ep. ad Fam. IV, 6 ex., Fin. V, 20, 55, Acad. 1, 6, 23 agendi aliquid, de Amicit. 27, 104 cognoscendi aliquid atque discendi, Fin. V, 15, 43 agendi aliquid et diligendi aliquos et referendae gratiae, Nat. D. III, 12, 29 accipiendi aliquid, Inv. I, 25, 36; II, 9, 31; II, 5, 18; II, 11, 35 ex. aliquid faciendi, Or. II, 38, 157 vera ac falsa diindicandi,

<sup>3)</sup> Wenn ich nicht irre, nimmt Madvig dafür einen anderen grund an, wohl mit rücksicht auf die stelle Tusc. III, 9, 20 a nimis intuendo fortunam alterius. Für diese mag sein grund gelten, obwohl ich, wenn irgend eine handschriftliche stütze dafür vorhanden wäre, lieber in fortunam schreiben nöchte.

Phil. X, 1, 2 plura dicendi, Sull. 12, 35 multa dicendi, Ep. ad Fam. VIII, 6, 2 plura narrandi, Att. VII, 20, 1 audiendi aliquid et cognoscendi nostri apparatus, Phil. XI, 12, 30 naves, nautas, pecuniam ceteraque — imperandi potestas (Nihil dolendi Fin. II, 3, 9; 10. 32, nihil sentiendi Tusc. V, 40, 117 kommt nicht in betracht, weil dafür nicht nur nicht nihili dolendi, sondern nicht einmal nullius rei dolendae gesagt werden konnte, ebensowenig de nihil sentiendo Tusc. I, 43, 102). Sogar von caussa abhängig, bei dem sonst nur das part. fut. passivi gesetzt wird (Matius in Ep. ad Fam. XI, 28, 7 rogandi aliquid aut auferendi caussa) Fin. V, 19, 54 ex. agendi aliquid discendique caussa, Nat. D. III, 1, 1 neque tam refellendi tui caussa quam ea, quae minus intelligebam, requirendi. Hierauf ist das zu beschränken, was Valla bemerkt (Ruddim. II, 253 N. 66 ex.): quoties oporteat per relativum loqui, gerundio, non gerundivo utendum.

Vom genetivus gerundii mit dem accusativ eines objects finden sich aber im ganzen nur vierundzwanzig stellen in unseren texten des Cicero: Ep. ad Att. IV, 18, 3 hiberna legionum eligendi optio, VI, 1, 7 omnem pecuniam auferendi potestas, X, 4, 6 consilium relinquendi Italiam, ep. Brut. 1, 5, 3 ex. nostros arcessendi facultas, N. D. I, 5, 11 ratio contra omnia disserendi nullamque rem aperte iudicandi, Legg. II, 25, 63 mos mortuum terra humandi, Fin. V, 15, 43 agendi aliquid et diligendi aliquos et liberalitatis et referendae gratiae principia, Sen. 23, 83 efferor studio patres vestros videndi, Or. I, 1, 1 initium animum ad studia referendi, II, 36, 153 et videndi res obscurissimas et bene videndi et copiose dicendi ratio, Brut. 19, 74 studium illustrium hominum aetates et tempora persequendi, Part. or. 3, 9 praecepta finem faciendi et commovendi, Verr. III, 13, 32 potestas non modo reiiciendi, sed etiam sumendi recuperatores, III, 53, 123 Metellum - amicum laedendi esse cupidum, Leg. agr. II, 13, 34 omnes provincias obeundi, liberos populos agris multandi, regnorum dandorum summa potestas datur, p. Balb. 14, 32 potestas civitatem donandi, p. Coel. 9, 21 caussa iusta oppugnandi M. Coelium, p. Caec. 5, 15 potestas emendi fundum illum Fulcinianum, p. Mil. 5, 13 iudicium decernendi potestas, Frg. or. pro Corn. II, 10, p. 215 Klotz.: das mihi potestatem eos, qui tum adfuerunt, nominandi, Phil. II, 22, 53 nulla caussa iusta contra patriam arma capiendi, ib. V, 3, 6 facultas opprimendae reipublicae, caedis faciendae bonorum, urbis distribuendae (so ist viel-

leicht zu schreiben), agrorum suis latronibus condonandi, populum Romanum servitute opprimendi, VI, 1, 2 nullam moram interponendam insequendi M. Antonium pulavi, VIII, 2, 5 ex. bellum gerendi tempus (das fragment aus den Acadd. bei Augustin. p. 259, 5 Klotz.: mos occultandi sententiam kann nicht gerechnet werden). Also vier beispiele in den briefen, vier in den philosophischen, vier in den rhetorischen schriften und zwölf in den reden, von diesen vier allein in den philippischen. Lassen wir alle diese 24 beispiele unangefochten 4), so verschwindet doch diese zahl vollständig vor der der entgegenstehenden beispiele. In den briefen ad Fam. finden sich 42, ad Attic. 27, Brut. 5, Quint. fr. 4, pet. cons. 3, quaest. Acad. 3, de Fin. 29, Tusc. 15, Nat. deor. 13, Divin. 6, Rep. 10, Legg. 15, Offic. 32, Sen. 4, Am. 2, frgm. 7, de Inv. 20, Orat. 8, Part. or. 10, Opt. gen. 1, Top. 6, Brut. 3, de Orat. 39, pro Quinct. u. Rab. Post. je 4, Rosc. A. und Mil. je 9, Verrin. 54, Font., Pis., Planc., leg. Man., red. Quir., Deiot. je 3, Caec. 6, Cluent. und Sest. je 17, leg. agr. 13, Rab. perd., Har. resp. je 4, Catil., dom., Mur. je 10, Flacc., Cael. je 7, Sull. und Balb. je 11, red. sen. und prov. cons. je 1, Vatin. 5, Phil. 51, zusammen, wenn ich richtig gezählt habe, 587 beispiele vom genet. partic. futur. passivi. Solche fälle wie belli gerendi et conficiendi habe ich natürlich nur einfach gezählt. Dagegen z. b. urbis delendae, civium trucidandorum, nominis Romani extinguendi

<sup>4)</sup> Ich möchte zwar ohne handschriftliche autorität nichts ändern, glaube aber, dass ein grosser theil derselben verdorben ist, dass z. b. Cicero schwerlich geschrieben hat mortuum humandi (schon der sin-gular ist anstössig), fundum emendi, Coelium oppugnandi, animum referendi, arma capiendi, insequendi Antonium u. s. w. Mir ist statt des letzteren am wahrscheinlichsten ad insequendum Antonium; der Vaticanus hat hier Insequendim Antonium; statt arma capiendi von erster hand capiendis und von zweiter capientis: mir ist nicht unwahrscheinlich, dass Cicero capienti geschrieben hat, eben so wie merenti in or. har. resp. 21, 44 bei derselben phrase Nulla iusta causa est statt merendi. Wenigstens geben auch hier die handschriften nicht das gerundium, sondern merenti, meriti (oder sinnlos merendae). Man erinnere sich an Concedendum est gementi und ähnliches, Liv. 30, 32, 8 colloquium liberum fingenti. Statt bellum gerendi haben die meisten handschriften und ausgaben belli gerendi, der Vaticanus bellum geren. Das Populum Rom. ser-vitute opprimendi beruht, wie es scheint, nur auf conjectur, der Vaticanus hat Populum Rom. opprimendum, einer von den vielen belegen, dass auf die schreibung der endungen auch in dieser handschrift wenig zu geben ist, schlechtere Codd. remp., Manutius schrieb Populi Rom.; in den stellen aus leg. agr. und Caec. finden sich ebenfalls gerade in den betreffenden worten varianten.

musste ich um solcher stellen wie die angeführten Phil. V, 3, 6 oder Fin. V, 15, 43 als drei einzelne beispiele annehmen.

Das resultat ist um so auffallender, wenn man damit den gebrauch späterer schriftsteller vergleicht. Velleius hat 17mal den genet. part. fut. passivi (I, 2, 1; 13, 1; 14, 7; II, 4, 5; 21, 2; 28, 4; 35, 5; 42, 3; 48, 2; 87, 2; 88, 1; 91, 2; II, 6, 2; 13, 2; 49, 4; 99, 4; 20, 5), einmal im plural (II, 28, 4), den genet. gerundii mit einem accusativ 7mal, darunter 4 im plural.

Aus Curt. lib. V—X habe ich sogar vom genet. gerundii mit einem accusativ nur zwei beispiele weniger notirt als aus dem ganzen Cicero (V, 1, 9; 11, 2; VI, 4, 24; VII, 1, 3; 11, 4; VIII, 6, 5; ib. 8; 8, 18; 12, 4; VII, 9, 7; 7, 16; IX, 1, 25; 5, 8; 9, 1; X, 1, 16; 2, 20; 3, 12; 9, 11; VIII, 7, 1 occidendi te, VII, 1, 39 persequendi nos, X, 2, 16 noscendi vos, X, 9, 15 intuendi vos), hingegen aus denselben büchern nicht die hälfte vom genet. part. fut. passivi (V, 12, 1; VI, 5, 25 zweimal; 8, 4; 11, 32; VIII, 6, 16; VII, 11, 20; IX, 16, 26; X, 10, 7), darunter keinen einzigen plural. Jedoch kann ich für die richtigkeit der angaben aus Curtius nicht einstehen, da sie mir nur mitgetheilt sind.

Königsberg.

C. F. W. Müller.

# Cicero de inv. 1, 6.

Officium eius (oratoriae) facultatis videtur esse dicere apposite ad persuasionem, sinis persuadere dictione. Inter officium autem et sinem hoc interest, quod in officio, quid sieri, in sine quid officio conveniat, consideratur. Statt quid sieri will Linder Philol. XIV, p. 621 quid sini gelesen wissen, allein dass quid sieri richtig ist, zeigt das folgende: quum id quod facere debet, officium esse dicimus: illud, cuius causa facere debet, sinem appellabimus, wo quid facere debet nichts anderes ist als jenes quid sieri conveniat. Dagegen ist mit quid officio conveniat nichts anzusangen und es ist offenbar officio aus effici verdorben, consideratur in officio, quid sieri, in fine, quid effici confeniat.

Ostrowo.

R. Enger.

### VII.

## Fragen über latinität.

Die latinität gewährte den gemeinden, welche dieselbe besassen, bekanntlich das recht, dass ihre jährlichen beamten römische bürger wurden. Ueber die besonderheiten dieses rechts ist seit langer zeit zweifel und zwiespalt unter juristen und philologen gewesen. Leider ist die stelle des Gajus, die über diesen punkt handelte (I, 95), lückenhaft. Sie lautet nach der ausgabe von Göschen (Berl. 1842) so:

Annual colonia colonia processo processo processo colonia colonia colonia colonia colonia colonia colonia colonia

magistratum gerunt, civitatem Romanam con secuntur, minus latum est, cum hi tantum, qui vel magistratum vel honorem gerunt, ad civitatem 10 Romanam perveniunt, idque compluri(bus) epistolis prin cipum significatur.

Die in z. 7 noch erkennbaren buchstaben sind unsicher und tragen nichts zur ausfüllung der lücke bei; in z. 9 hat die handschrift sicher la. . um, Blume las lattum. Dagegen Niebuhr (Röm. Gesch. 11, p. 92, 2. aufl.) glaubte Latium zu erkennen. So enstand ein minus Latium. "Diesem musste ein maius Latium entgegen stehen, von dem in den verlorenen zeilen die rede war: etwa so: Maius Latium vocatur, cum quicunque Romae munus faciunt, non hi tantum qui magistratum gerunt." Die worte Niebuhrs zeigen, wie wenig werth er selbst auf seine vermuthung

legte, für wie wenig sicher er seine ergänzung hielt. Sie ist hervorgegangen aus einem spiel der phantasie, die sich öfters beim betrachten dunkler partien der antiquitäten in freierem fluge der reconstruction ergeht. Weshalb soll man dergleichen nicht äussern? Aber kein besonnener forscher wird an ihm festhalten. Nirgends in der lateinischen literatur, so oft auch das latinische recht selber erwähnt wird, findet sich sonst eine spur eines maius und minus Latium: in der stelle von Gajus ist minus Latium unsichere ergänzung: maius Latium ist blosse vermuthung: dieselben unterschiede und bezeichnungen bei andern rechtsverhältnissen, z. b. maior und minor civitas finden sich nicht, und dennoch sollen zwei für das römische recht wichtige kunstausdrücke angenommen und festgestellt werden. Kann man sich einen luftigeren bau von hypothesen denken?

Es ist nicht zu verwundern, dass derselbe, wo er von andern geprüft wurde, widerspruch und entgegengesetzte ansichten hervorrief. Göschen, Madvig, Puchta, Huschke haben andere meinungen über das verständniss und die ergänzung der stelle von Gajus aufgestellt: zu ihnen kam später eine neue vermuthung hinzu von Theodor Mommsen (die stadtrechte der latinischen gemeinden Salpensa und Malaca, Leipzig, 1855, p. 405), die in einer so eben erschienenen gelegenheitsschrift von A. T. Rudorff einen übereifrigen vertheidiger gefunden hat 1). Man würde sie unbedenklich sich selbst überlassen können; aber sie regt jetzt andere fragen an und giebt überdem einen beleg für die wichtigkeit der genauen philologischen interpretation, auf der die richtige erkenntniss antiker verhältnisse beruht. Deshalb will ich die Mommsen-Rudorff'sche vermuthung näher beleuchten, zumal ich bei den verwandten fragen, die sie berührt, betheiligt bin.

Die neue ergänzung der stelle von Gajus lautet so: Quod ius quibusdam pe(regrinis civitatibus concessum est tributo iure maioris Latii. Eo enim differunt Latium maius et minus, quod maius Latium est cum non solum qui magistratum gerunt, sed coniuges et parentes et liberi etiam eorum qui) magistratum gerunt, civitatem Romanam consecuntur, minus Latium est, cum etc. Zu dieser ergänzung gab den anlass eine andere ergänzung, die nothwendig

<sup>1)</sup> Der titel dieser schrift ist: De maiore ac minore Latio ad Gajum I, 95. 96 disputatio critica. Berolini, 1860, gratulationsschrift zum sechszigjährigen doctorjubiläum von F. C. v. Savigny.

ist am anfange des berühmten municipalgesetzes von Salpensa und folgendermassen vorgenommen wird:

[Rubrica. Ut magistratus civitatem Romanam consequantur . . . . Qui II vir aedilis quaestor ex hac lege factus erit, cives Romani sunto, cum post annum magistratu] abierint cum parentibus coniugibusque ac liheris, qui legitumis nuptis quaesiti in potestatem parentium fuerint, item nepotibus ac neptibus filio natis natabus, qui quaeque in potestate parentium fuerint: dum ne plures cives Romani sint, quam quod (quot) ex hac lege magistratus creare oportet.

Zu dieser ergänzung entschloss sich Mommsen nicht ohne grosse bedenken. Er sagt p. 405: "so scheinen die lückenhaften bestimmungen p. 21 aufzufassen; wenigstens vermag ich für das abierint zu anfang, für das bezeichnende stillschweigen über den fall des todes des beamten während des amtsjahres, wo doch für seine verwandten das privileg von belang war, endlich für die ziemlich dunkeln schlussworte keine andere beziehung zu finden. Ueberdies konnte man es doch unmöglich der willkür der latinischen gemeinden überlassen durch abdicationen und subrogationen beliebig vielen ihrer glieder das römische bürgerrecht zu verschaffen." Man sieht, Mommsen giebt seine ergänzung nicht als sicher aus und greift zu ihr nur als nothbehelf. Hauptsächlich ist für ihn das wort abierint entscheidend gewesen, für das er keine andere beziehung fand: seine übrigen bemerkungen sollen die ergänzung post annum rechtfertigen. Gegen diese ergänzung hatte ich in meiner abhandlung de propagatione civitatis Romanae in meinen Studia Romana p. 354 einwendungen erhoben und selber eine andere ergänzung vorgeschlagen, die ich nicht für sicher, aber doch für wahrscheinlicher als die von mir bekämpfte ansah.

Rudorff tritt nun für die meinung von Mommsen in die schranken, nicht schwankend, sondern sie als sichere wahrheit verkündend. Er will meine ansicht einzeln widerlegen, und stellt folgendes voran. Ich hatte p. 356 entwickelt, die jährlichen beamten latinischer städte hätten durch ihr amt selber unmittelbar das bürgerrecht erhalten, nicht erst nach niederlegung desselben, und deshalb könne sich abierint in der tafel von Salpensa nicht auf das abgehen vom amte beziehen. Rudorff p. 7 sagt darauf: Atqui tum praemium datum foret ante, quam esset bene gesto magistratu meri-

tum, nichts weiter. Aber weshalb betrachtet er denn das römische bürgerrecht als belohnung für gute amtsführung? Politische gründe liessen die Römer den beamten latinischer gemeinden ihr bürgerrecht geben: sie wollten sie dadurch an ihr und der römischen herrschaft interesse fesseln. Aber angenommen es hätte eine belohnung sein sollen, so ist die ergänzung si post annum abierint, d. h. die annahme, erst nach jähriger guter amtsführung hätte die belohnung stattfinden können, unrömisch. Wer hat jemals gehört, dass in Rom z. b. ein consul die belohnungen seines amtes, höheren rang und anrecht auf eine provinz, nur nach jähriger amtsführung erhält? Und wie es in Rom mit den staatsbeamten war, eben so war es mit den beamten der gemeinden. Dafür dass die Latiner nicht mit ihren beamtenwahlen durch abdicationen und subrogationen missbrauch trieben, war auf andere weise gesorgt, z. b. in dem stadtrecht von Malaca (s. rubr. 52) durch die bestimmung, dass die gewählten beamten annum unum aut si in alterius locum creati erunt, reliqua parte eius anni das amt haben sollten. Damit erledigen sich die oben angeführten bemerkungen Mommsen's und die gründe, die ihn zur ergänzung von post annum bewogen. Jeder latinische beamte, wie kurze zeit er auch im amte sein mochte, war römischer bürger.

Ferner hatte ich p. 356 die stellen, in denen jenes recht der Latiner erwähnt wird, angeführt und gesagt, ihre genaue interpretation berechtige zu dem schlusse, die beamten hätten mit dem amte das bürgerrecht erhalten. Es sind deren vier. Erstens die bekannte inschrift von Triest (Orell. 4040): ut - per aedilitatis gradum in curiam nostram admitterentur ac per hoc civitatem Romanam apiscerentur. Dies erklärte ich für nicht entscheidend. Zweitens Strabo IV, 1, 12 το καλούμενον Λάτιον, ώστε τοὺς ἀξιωθέντας ἀγορανομίας καὶ ταμιείας — Ρωμαίους ὑπάρχειν; drittens Gajus an der oben angeführten stelle I, 96, hi tantum, qui magistratum vel honorem gerunt, ad civitatem Romanam perveniunt; endlich Appian. bell. civ. II, 26 ὅσοι κατ' ἔτος ἦρχον, έγίγνοντο Ρωμαίων πολιται· τόδε γαρ ισχύει το Λάτιον. Aus den drei letzten stellen schloss ich, dass die beamten nicht erst nach niederlegung des amtes, sondern während desselben das bürgerrecht erhielten, und ich sehe nicht ein, wie man anders schliessen darf. Rudorff sagt darüber p. 7 folgendes: "Nec debebat Gai verbo Mommsenii sententia premi, quum praesertim apud Appianum de bell. 2, 26 ad civitatem dicantur pervenire qui annuum magistratum ibi gesserint, non qui gerant ( $\delta \sigma \sigma i \times \alpha \tau^2$   $\delta \tau \sigma \varsigma \tau_i^2 \varrho \chi \sigma r^2$ ). Das ist ein böses missverstehen Appian's und kaum erklärlich. Zwar sagt Mommsen an der angeführten stelle, wo er seine ergänzung post annum begründet: "ob auf Appian's  $\times \alpha \tau^2$   $\delta \tau \sigma \varsigma$  viel gebaut werden darf, lasse ich dahingestellt," sicherlich nicht richtig. Denn Appian will mit seinem ausdrucke: "die, welche alljährlich, alle jahre beamte waren, wurden römische bürger", nur die jährlich wechselnden beamten, welche die höchsten in den gemeinden waren, bezeichnen und nicht dass sie ein jahr lang hätten beamte sein müssen. Die lateinische übersetzung in Schweighäusers Appian lautet: iure Latii continebatur hoc, ut, qui annuum magistratum ibi gessisset, haberet in urbe ius civium, nicht ganz genau in bezug auf  $\times \alpha \tau^2$   $\times \tau \sigma \varsigma$ , und falsch in bezug auf  $\sqrt[3]{\eta} \varrho \chi \sigma v$ . Aber Rudorff konnte doch der sinn des griechischen nicht entgehen.

Dies ist das πρῶτον ψεῦδος. Wäre es nicht vorgekommen, so hätte die ergänzung der lücken in der lex Salpensana und bei Gaius anders geschehen müssen und nach seiner aufdeckung fällt beides. Inzwischen, nehmen wir an, die stellen der autoren besagten, was Rudorff will, und die beamten latinischer gemeinden hätten erst nach niederlegung ihres amtes das bürgerrecht erhalten: ist dann die ergänzung von Rudorff zu billigen? Mommsen ist keineswegs sicher, erklärt die uns erhaltenen schlussworte, auf die seine ergänzung passen soll, für "ziemlich dunkel": ich sage p. 354: Denique quae extrema sunt, ne plures cives Romani sint quam magistratus creentur, ridicula prope sunt neque expediri posse hac ratione ipse Mommsenius confessus est. Dann gehe ich auf eine erörterung der schlussworte, namentlich des bedingungssatzes dum ne plures cives Romani sint ein. Rudorff sagt darüber nur p. 8: "Sed in lege non fuit quam creentur, sed quam quot ex hac lege creare oporteat, ne scilicet municipes ultra legitimum illum se narium numerum magistratus crearent, qui si cum familiis suis in civitatem irrepserint, facillimas legi fraudes facturi essent." Als ob ich auf creare oportet, das ich nur das eine mal der kürze halber in creentur zusammengezogen, nicht das gehörige gewicht gelegt hätte! Ich habe es ausdrücklich angeführt, mit creandi sunt umschrieben, genau den sinn desselben aufgefasst. Rudorff hat mich falsch verstanden. Ich meine, die uns erhaltenen schlussworte dum ne plures cives Romani sint u. s. w. sind beinahe lächerlich in der verbindung mit Mommsen's ergänzung, sind unverständlich, haben keinen sinn. Man übersetze nur den von Mommsen hergestellten gesetzesparagraphen:

"Die gewesenen beamten sollen mit ihren gesammten familien römische bürger sein, wenn (es) nur nicht mehr römische bürger sind, als nach diesem gesetze beamte gewählt werden sollen."

Ich glaube nicht, dass es jemand gelingen wird, auch nur irgend einen sinn in diese worte zu bringen: nach Rudorff sollen sie bedeuten: wenn nur nicht die zahl der das bürgerrecht erlangenden beamten grösser ist, als die der jährlich zu ernennenden beamten! Es geht also der vorgeschlagenen ergänzung die erste bedingung ab, die man an eine ergänzung machen muss: sie passt nicht zu dem uns erhaltenen.

Ich habe aber auch p. 356 statt der Mommsen'schen ergänzung, deren unhaltbarkeit ich nachgewiesen hatte, eine andere ergänzung vorgeschlagen, nicht als sicher, sondern nur als möglich, um der erklärung Mommsen's, er finde keine andere beziehung für das uns erhaltene abierint der tafel von Salpensa zu begegnen. Es kam mir dabei, wie ich ausdrücklich hinzufügte, nicht darauf an, die gesetzesworte selbst zu geben: es ist das misslich und die mir bekannten derartigen ergänzungen von gesetzen machen keinen muth dazu. Ich ging bei meinem vorschlage von zweierlei aus: erstlich sollte das vorhandene zur ergänzung passen, zweitens sollte die auffallende bestimmung, dass auch die eltern dessen, der bürger wird, dasselbe mit erlangen, berücksichtigung finden. Es musste ein besonderer grund sein, der die ertheilung des bürgerrechtes auch an die eltern veranlasste, und diesen fand ich in dem wunsche, das vermögen neu einziehender fremden dem municipium zu sichern. Ich schlug also vor: Incolarum, qui Latini erunt, comitiis ratio haberi poterit, si in municipium Flavium Salpensanum abierint cum parentibus cet., nimirum si cum tota familia sua Salpensam commigrarint, qua in re parentum quoque, ex quibus patrimonium quoque ad munera obeunda necessarium pendet, mentionem sieri non absurdum est. Rudorff entgegnet darauf p. 8: "Quasi vero parentes familiis commigrantium contineantur perinde ac liberi et nepotes." Habe ich das gesagt? Ich schied ja ausdrücklich die eltern von der übrigen familie. Freilich Rudorff

hat in seiner anführung meiner ergänzung die worte qua in reabsurdum est, in denen jene scheidung geschieht, weggelassen: er macht mir also einen vorwurf über das, was er selbst verschuldet. Ferner: "quive eo modo Salpensam venerint, dici possint, tamquam in maximam malam crucem abiisse." Der scherz kann nur zum verdecken der schwachen gründe ersonnen sein. In municipium Flavium abire ist schwerlich zu tadeln, und verlangte Rudorff durchaus den begriff von venire, so konnte er ergänzen z. b. incolarum, qui Latini erunt, qui in municipio Flavio consederint, si ex sua quisque patria abierint oder etwas ähnliches : denn ich hatte, wie schon bemerkt, nur den ungefähren sinn des paragraphen bestimmt. Endlich, sagt Rudorff, die anordnung des inhaltes in dem gesetze von Salpensa erlaube nicht unsere era gänzung; erst rubrica Ll und LIV handeln de nominatione candidatorum deque his, quorum comitiis rationem habere oporteat. Ein eigenthümlicher beweis. Rubrica LI und LIV gehören ja zum fragment des gesetzes über Malaga und dass die reihenfolge des inhaltes in beiden städteordnungen dieselbe gewesen sei, ist eine durch nichts begründete vermuthung. Aber angenommen, es habe, wie Mommsen sich p. 398 ausdrückt, ein schema für städteordnungen existirt und dies sei bis auf die reihenfolge des inhaltes bei allen beobachtet worden, angenommen ferner, es habe kein einschiebsel gegen das schema (für ein solches einschiebsel sieht Mommsen p. 398 z. b. das 62. cap. an) stattgefunden, so wird in rubrica XXI eben so gut von eingewanderten familien, die durch bekleidung einer ehrenstelle zum bürgerrecht gelangen, wie nach Rudorffs ansicht von eingeborenen Latinen, die nach bekleidung einer ehrenstelle römische bürger werden, die rede sein können. Das eine, wie das andere, gehört nicht zu den geschäften der beamten. Capitel 22 und 23 handeln noch über die stellung der neuen römischen bürger, 24 über den praefectus Augusti, 25 über den andern praesectus, 26 über den eid der beamen, 27 über ihre gegenseitige intercession, 28 und 29 über die geschäfte der IIviri und die lücke bis capitel 51 konnte sehr wohl von ihren weiteren geschäften in der curie, auf dem markte und in der volksversammlung handeln; denn 51-60 spricht über die leitung der wahlversammlungen durch die Hviri und daran schliessen sich bestimmungen über andere geschäfte der beamten. Also die cap. 54 citirten hestimmungen ex quo genere ingenuorum

hominum die beamten gewählt werden sollten, konnten in dem verloren gegangenen anfange der städteordnungen stehen.

Indessen der combinationen können so viele sein, dass es schwer ist, ihr maass zu erschöpfen. Mommsen's ergänzung war als erster versuch sehr dankenswerth und er stellte ihn eben als versuch auf; Rudorff aber will ihn uns als sichere wahrheit empfehlen, er stützt ihn durch falsche interpretation, er merkt, obwohl aufmerksam gemacht, nicht dessen sprachliche unverständlichkeit, und baut endlich auf diesen so schwachen grund andere hypothesen. Dagegen müssen wir uns im interesse einer besonnenen forschung und des fortschrittes erklären.

Ich habe bis jetzt noch nicht den hauptgrund erwähnt, der gegen die auffassung Rudorff's von der lücke in der salpensanischen städteordnung spricht. Er betrifft die frage, ob Salpensa und Malaca das römische bürgerrecht oder die latinität besassen. Mommsen entschied sich bekanntlich für das letztere und schloss daraus, municipium bedeute auch eine latinische stadt: ich habe in einer besonderen abhandlung der Studia Romana p. 268 flgd. das gegentheil zu erweisen gesucht, die alte bedeutung von municipium als stadt römischer bürger in schutz genommen, und für Malaca und Salpensa das römische bürgerrecht behauptet. frage ist überaus wichtig für das römische staatsrecht, dessen grundlagen erschüttert werden würden, wenn die neue lehre wahr wäre. Welch ein feld war das für Rudorff's forschung! Ja es war für ihn eine nothwendigkeit, sich darauf einzulassen, wenn er anders die richtigkeit seiner ergänzung erweisen und seiner meinung über die latinität überhaupt eingang verschaffen wollte. Daher erwähnt er auch meine abweichende ansicht p. 19, aber ohne auf eine widerlegung derselben einzugehen. Ich hatte bewiesen, es lasse sich aus den worten unserer städteordnungen nur der schluss ziehen, dass ein theil der municipes latinisches recht gehabt hätte; ferner, dies genüge nicht zu der behauptung, municipium sei eine stadt mit latinischem recht; in allen grösseren städten, wo verkehr herrschte, hätten römische bürger, Latinen und Peregrinen gewohnt und gegenseitig an der gemeindeverwaltung theil genommen; ich habe beispiele von städten angeführt, die unbestritten römisches bürgerrecht und dennoch in abhängigkeit von sich ortschaften geringeren rechtes hatten, aus welchen ortschaften einzelne zur theilnahme an der verwaltung

zugelassen wurden u. s. w.; endlich habe ich gezeigt, keine föderirte stadt (und Malaca war eine solche ehe sie das bürgerrecht erhielt) hätte zur belohnung latinisches recht bekommen und den grund angegeben, weshalb dies nicht geschehen. Rudorff entgegnet hierauf nur: "At enim attributorum municipiis Flaviis populorum nulla in quoquam monumento nec vola, quod sciam, nec vestigium extat." Diese forderung, ich solle von Salpensa und Malaca abhängige völkerschaften aus monumenten nachweisen, ist ungerechtfertigt. Denn erstens, wenn ich dies verhältniss bei andern städten römischen bürgerrechtes nachweise, zeige ich damit die möglichkeit desselben in diesen municipien, schliesse also die nothwendigkeit, dass wo Latiner erwähnt werden, an latinische städte gedacht werden muss, aus, und dies genügt vollkommen. Zweitens sind die nachrichten, die wir von beiden municipien haben, so dürftig, dass ein solcher nachweis ebenso wenig zu verlangen ist, wie ich verlangen dürfte, es solle die nichtexistenz abhängiger gemeinden nachgewiesen werden. Und doch bei Malaca wenigstens lässt sich etwas für die wahrscheinlichkeit eines solchen verhältnisses anführen. Es war eine phönicische niederlassung (Strabo III, 4, 2), also der grundtheil seiner einwohner von denen der umliegenden orte dem stamme nach verschieden. Dies pflegte politische abhängigkeit zu erzeugen, eine abhängigkeit, die sich bis in die kaiserzeiten fortpflanzte. Denn abhängigkeit grosser völker braucht Rudorff nicht zu verlangen: es genügten einige, selbst wenige ortschaften. In einer handelsstadt konnte sogar innerhalb derselben mauern ein solches verhältniss entstehen, wenn kaufleute sich niederliessen, die anfangs incolae waren, allmählig aber sich von ihrer ursprünglichen heimath ablösten und municipes wurden. Wer das leben der völker selbst, wie es sich im alterthum nicht minder mannigfach wie heut zu tage gestaltet, betrachtet, wird leicht die wahrscheinlichkeit dieser verhältnisse erkennen. Ferner sagt Rudorff: "Ipsos vero municipes Latinos fuisse, quidquid contra dicat vir doctissimus, ratio manumittendi apud duovirum (er wollte duumvirum schreiben) servi facit. Qua de re subjecta rubricae 28 haec sunt: "Si quis municeps municipii Flavii Salpensani, qui Latinus erit, apud II viros, qui iure dicundo praeerunt eius municipii, servum suum - manumiserit — qui ita manumissus erit — liber — esto uti qui optumo iure Latini - libertini sunt, erunt." Diese worte haben einen

subjectiven werth in so fern sie Rudorffs meinung darthun: objectiv enthalten sie einen falschen schluss. Sie zeigen, dass ein theil der municipes von Salpensa Latinen war, aber sie zeigen nicht, dass alle municipes es ursprünglich waren, somit auch nicht dass municipium eine gemeinde latinischen rechtes war. So hat also Rudorff die frage über latinisches recht und über municipium auf dem standpunkte gelassen, auf dem er sie gefunden hat: erwähnen wollen wir nur noch die interpretation, die er einer für die geschichte der latinität wichtigen stelle giebt. Er nimmt bei Plinius nat. hist. 3, 30 den sinnwidrigen fehler der codices: Universae Hispaniae Vespasianus imperator Augustus iactatum (wofür die ausgaben längst richtig iactatus haben) procellis rei publicae Latium tribuit in schutz: er meint alles ernstes, iac-. tatum procellis reipublicae Latium heisse lege Julia, quae de civitate sociorum lata fuit, ex Italia expulsum promotumque in provincias partium occidentis!

Berlin.

A. W. Zumpt.

# Aesch. Agam. v. 127.

Οἴκφ γὰρ ἐπίφθονος "Αρτεμις άγνὰ πτανοῖσιν κυσὶ πατρός Da in diesem chorgesange nicht bloss die rhythmen der archaistischen lyrik entnommen sind, sondern auch die diction an mehreren stellen daran erinnert, so könnte man vermuthen, das viel besprochene οἴκφ sei aus οἰκός verdorben: modo ne qua invidia divinitus exercitum Troiae domitorem prius affligat, quantum enim coniecturi licet, Diana irata est aquilis gravidum leporem devorantibus. Οἶκας gebrauchte Alcman nach Cramer. Anecd. Ox. 1, 287, 4. Bekk. An. III, p. 1404. Herodian.  $\pi ερὶ μον. λέξ. 24, 9. Εἰκός für ὡς εἰκός weiss ich freilich nicht zu belegen, doch bezeugt den adverbialen gebrauch Hesych. εἰκός τάχα, ἴσως.$ 

Ostrowo.

R. Enger.

## II. JAHRESBERICHTE.

# 17. Die gedichte des Hesiodus.

1.

Ueber die hesiodische theogonie, von Eduard Gerhard. Aus den abhandlungen der königlichen academie der wissenschaften zu Berlin, 1856 ist der titel einer trefflichen, ziemlich umfangreichen schrift, mit welcher sich eine übersicht der neusten leistungen für Hesiodus, des standes der hauptsächlichsten controversen füglich beginnen lässt. Ihr geringster vorzug und verdienst liegt in der saubern ansammlung und anordnung aller in die aufgabe fallenden data, zeugnisse und sonstiger erfordernisse: das grössere und grösste in der weise, wie alles dies zu neuer erwägung in fluss und wechselwirkung gebracht und mit gesichtspunkten belebt wird, deren anregende wirkung weit über die letzten seiten der schrift hinausreicht. Man weiss, dass der verfasser das räthsel der griechischen göttergestaltung durch Hesiod unfehlbar auf schritt und tritt in den mythologischen gebieten, die er durchmessen, begleitet hat: und man sieht ihn, wie es scheint, fest entschlossen ein votum über solche frage nicht anders als auf grund vor- und umsichtig geprüften thatbestandes, was oft genug versäumt worden, abzugeben. Möge die weitere forschung, zu der er aufruft, sich dem würdigen ziel einer nicht phantastischen aber lebensvollen auffassung hesiodischer poesie je mehr und mehr zuwenden, so wird vielleicht sein geheimster wunsch erfüllt, der durch die dringlichkeiten der wortkritik bisher zurückgehalten wurde. Gerhard geht ohne alle weitere voraussetzungen von der schlichten überlieferung, die die theogonie als echt kennt, aus. Für einen masstab behufs weiterer prüfung hat er gesorgt durch das ergebniss der ersten kritischen procedur im gedicht selbst. Es ist dies eine selbständige ursprünglich gesonderte hesiodische production von unzweifelhafter echtheit und, nach Gerhard's herstellung, von imposanter schönheit, ein εύρημα Μοισάν wie das von Tynnichos, wie kaum etwas ähnliches unter dem sonst von Hesiod erhaltenem zu finden.

Einen musenhymnus hatte man in dem proömium der Theogonie längst gesehen, einheit und gehalt aber darin nicht finden und mit allen aufgewandten mitteln, die Gerhard p. 134 verzeichnet, nicht schaffen können; am oftesten war theilung in angeblich kleine proömien beliebt worden. In bezug der einheit erinnert Gerhard an die sage, die unter andern in den "Εργα v. 654 folg. niedergelegt ist, vom sängerkampf in Chalkis, wo Hesiod einen dreifuss erstritten und den heliconischen Musen geweiht, welchen Pausanias noch sah. In der that wird dort ein wettkampf im gesange im allgemeinen erwähnt, wie etwa in dem fragment über den kampf mit Homer auf Delos: es heisst ganz ausdrücklich ύμνω νικήσαντα. Gerhard vermuthet sehr einleuchtend, dass jene sage sich auf das vorhandensein eines solchen hymnus gestützt haben möge: in vergessenheit sei er, auch bei den Helikoniern des Pausanias, erst gekommen, seit ihn der sammler der theogonie zum proömium dieser verwendet habe. Mützell führt späte schriftsteller an, die ihn als abgesonderten hymnus citiren sollen: Pausanias, der die theogonie anzweifelt, nimmt ein andermal auf eine stelle des hymnus bezug, um das rhapsodiren des Hesiodus zu beweisen; darin könnte allenfalls alte überlieferung enthalten sein; obgleich Aristarch die schlussverse, die sicher dem sammler angehören, für hesiodisch gehalten zu haben scheint.

Anlangend den poetischen gehalt des stückes, so erkennt Gerhard dass spuren von verwahrlosung vorhanden, aber nicht mehr, eher weniger als in andern hesiodischen poesien gleichen umfangs, und fasst damit sofort fuss in dem zeitraume, in welchem seine untersuchung sich bewegen soll. Eben aus den allmählig eintretenden mängeln der mündlichen überlieferung ergab sich das bedürfniss der sammlung und die kümmerlichkeit und willkür der redaction, wie wir die Prometheussage zweifach, die weltalter einfach, beide aus verschiedenen rhapsodirungen zusammen gestellt und so vieles andere in den " $E_{Q}\gamma\alpha$ , überhaupt wohl alles, was nicht in partieller sammlung schon schriftlich fixirt war, in arger confusion finden. Die schäden des hymnus erkennt Gerhard als interpolationen, die auf eine sehr wunderlich consequente, deshalb fast unschädliche weise vom sammler eingefügt seien: der sammler war Onomakritos: eben derselbe habe die oben bezeichnete stelle in die "Eoya eingetragen. Letztere annahme erscheint auffallend, da er kein interesse hatte, auf den von ihm willkürlich benutzten und mit der theogonie verschmolzenen hymnus hinzuweisen. Man sollte meinen, er hätte von den beiden parallelen stücken der "Eoya, v. 646 bis 662 und v. 630 bis 645. das letztere statt des erstern eingeschaltet, bis sie durch alexandrinische urkundenvergleichung wieder zusammen zu stehen kamen. Gerhard selbst deutet p. 111 an, dass die im zweiten haupttheil der "Eoya nur viermal vorfindliche anrede des Perses auf rechnung des gesammtdiaskeuasten kommen möge: sie steht eben

zweimal im zweiten der genannten stücke. Indessen Gerhard ist der ansicht, der sammler habe den preishymnus überhaupt dieser seiner eigenschaft nicht entkleiden wollen: was er sich mit ihm erlaubt, indem er ihn mit der theogonie verkittete und in gleich zu erwähnender weise erweiterte, liege nicht ausser dem bereich der damaligen diaskeuastenlicenz. Er nimmt an, Onomakritos habe den vorgefundenen hymnus in fünf stücke von gleichem umfang zerfällt, und hinter jedem derselben eine entsprechende anzahl verse eigner production eingeschoben: damit habe er beabsichtigt, den einstigen wettstreit des Hesiodus und Homer und ihren verschiedenen mythologischen standpunkt zu veranschaulichen. Man habe also nur die homerisch und theilweise orphisch gefärbten stücke zu beseitigen, um ohne alle weitere kritische nothhülfe den echten hymnus zu gewinnen. Man erkennt, wie Gerhard die kleinen behelfe der gewöhnlichen kritik verschmäht. Auch ist zu erwähnen, dass dieselbe gewagte annahme in einem andern gleich verwickelten falle ihm bereits durch den erfolg gerechtfertigt erschienen war. Auch der hymnus auf Hecate, als zweistimmiger wechselgesang gefasst, schien ohne änderung irgend eines verses aller schwierigkeiten enthoben. Ueber diesen fall, der für Hesiodus von minderer bedeutung ist, wollen wir uns gutachtlicher bedenken enthalten. Beim musenhymnus ist es pflicht, sie auszusprechen. Irren wir nicht, so hat Gerhard's hypothese ihren ursprung in der bemerkung Bernhardy's, litt. g. 2, p. 188, 189 erster ausgabe, wo das stück des proömiums vs. 94 bis 103 als "in weichem ionischen stil" gedichtet bezeichnet ist. Gerhard ist sicher mit widerstreben dem beigetreten. Denn p. 103 der abhandlung hat er das stück als homerisirende interpolation im druck bezeichnet, p.146 im abdruck des muthmasslichen alten hymnus getilgt. Gleichzeitig nennt er p. 98 das stück v. 81 bis 104 "in homerischem redefluss ein zusammenhängendes gedicht," "das nur wegen seiner zulässigen trennung in zwei hälften als achtes (p. 81 -93) und neuntes (94-104) ebenfalls in sich wohlgeschlossenes ganzes" bezeichnet sei, nennt p. 115 die verse 94 bis 103 ein altepisches fragment, das der sammler nicht ersonnen, sondern eingefügt habe, und lässt es im abdruck der theogonie (Berlin, Reimer, 1856) nicht im druck der interpolationen erscheinen. Von der beurtheilung dieses stückes hängt zunächst die haltbarkeit des paradoxon, dann auch zum grossen theil dessen ab, was wir als echten fruchtbaren und bleibenden gewinn von Gerhards divination ansehen. Ist das stück echt und vom vorhergehenden untrennbar, so ist die kette des wechselgesanges für immer gelöst und dieser beseitigt. Lassen die stücke, wie noch Bernhardy's meinung, keine verbindung zu, so würde es schwierig sein die einheit des hymnus zu erhärten, an welcher ungleich mehr gelegen ist, und an welche wir zur zeit glauben. Die innere evidenz, die homogenität ist zwischen den von Gerhard als echt bezeichne-

ten und p. 146 der abhandlung zusammen gedruckten stücken des hymnus für unser urtheil so gross, dass wir unbedenklich nicht nur die athetesen ohne weitere rechenschaft dafür zu fordern gelten lassen, sondern auch auf den wörtlichen zusammenhang des übrigbleibenden an mehreren stellen verzichten, wo wir nach ausscheidung der interpolation lücken wahrnehmen. Ob sich das allgemein für künftige ausgaben empfehlen wird, mag dahin stehen: wir gedenken uns mit darlegung des ganzen gedankengangs nicht aufzuhalten, verzeichnen aber hiernächst den bestand des echten hymnus, wie wir ihn mit beseitigung der wechselgesangs-hypothese, sonst im anschluss an Gerhard, auffassen. v. 10, einschliesslich oder ausschliesslich, wenigstens der zweiten hälfte, dünkt uns kein erheblicher anstoss zu sein. V. 11 bis 21 sind interpolirt, vielleicht um eine vorgefundene lücke zu füllen, vielleicht auch, um auf den anhang der theogonie v. 881-962 hinzuweisen, den der urheber der interpolation als erster oder späterer diaskeuast hinzugefügt hatte. Freilich kommt die v. 17 erwähnte Dione in diesem anhang jetzt nicht vor. Weiter schreitet das gedicht von v. 22 bis 50 vor. Hiervon scheinen indess v. 37 bis 50 nicht allgemein anerkannt gewesen zu sein: in anderer fassung sang man statt jener verse die 51 bis 61; in der recension der Alexandriner wurden sie hinter einander geschrieben und ausser dem wiederholten gemeinsamen vers ύμτενσαι τέρπουσι μέγαν τόον έντὸς Όλύμπου wahrscheinlich auch durch critische zeichen, antisigma und stigme, auseinandergehalten. Auch die verse 62 bis 64 und 65 bis 67, der letztere wohl irgendwie verderbt, könnten kürzere fassungen eben derselben stelle gewesen sein. Gerhard hält hier v. 36 bis 51 für echt, v. 57 bis 67 für interpolation. Nach vs. 74 bezeichnet Gerhard sechs verse gewiss richtig als interpolirt. Wir glauben eine lücke im text zu erkennen, die der interpolator durch ein bruchstück ausfüllte, das mit dem letzten verse 80 sich ziemlich ungeschickt dem von v. 81 an folgenden anschliesst: v. 74 und 75 aber blieben gänzlich unzusammenhängend. Es mag etwa nach v. 74 ursprünglich gefolgt sein καὶ θνητοῖς, dann nennung irdischer würden und ämter, oder auch bloss der könige, und dass ohne die Musen keine erdengrösse ihren platz ausfüllt. Daran schloss sich v. 81 und folgende: v. 91 scheint αν' αγώνα eine gefällige lesart: zuletzt das stück v. 94 und folgende, über dessen, ob graziöse, ob schroffe, ob ganz mangelnde verbindung mit dem vorigen verschiedene meinung walten kann.

Wir haben uns im vorstehenden scheinbar ziemlich weit von der ansicht Gerhards entfernt, glauben aber nur dem wirksamen antriebe des von ihm gegebenen grundgedankens gefolgt zu sein, nebenbei in der möglichst behutsamen wahrung der textesüberlieferung die von ihm sonst gezogene grenze stricter inne gehalten zu haben, als es bei durchführung der hypothese vom wechselge-

sang möglich war.

Gerhard macht sich im allgemeinen pünktlichsten anschluss an das überlieferte zum gesetz: es ist ein grosses verdienst, dies in dem mass, wie es wirklich geschehen, durchgeführt zu haben: indess für weitern verfolg der untersuchungen oder für besprechung des bereits vorliegenden wird es erspriesslich sein, wo einmal abgewichen werden muss, zu unterscheiden zwischen neuerungen die in sonstiger kritischer technik begründet und die es nicht sind. Gerhard ist der meinung, dass die theogonie fast über erwarten rein und correct erhalten sei und wenig mehr als athetesen erlaube. Dies lob ist etwas zweideutiger art: denn der apparat reicht leider nicht aus, um zu unterscheiden, ob das, was die verse lesbar macht, vorarbeiten der Alexandriner oder Byzantiner gewesen. Die älteste handschrift scheint jene Florentiner gewesen zu sein, die auch Theocrit und Apollonius enthält, die Göttling dem zwölften, Ziegler und Keil dem dreizehnten, der neueste gewährsmann bei Ahrens Bucol. I, p. XXX dem funfzehnten jahrhundert zuweisen. Damit wäre etwa nach andern analogien anzunehmen, dass uns eine in allen stücken abgeschwächte, durchgeglättete recension etwa eines der spätern Aristarcheer durch byzantinische vermittlung überkommen sei, wo weder auf sprachliche einzelheiten z. b. das ίσον ξαυτή (μν αὐτή wie im Pindar?) sonderlicher verlass wäre, noch auch schreiberversehen auffallen dürften, umstellung von nachbarversen, auslassung auf leichten anlass hin, wie sie Hermann vor v. 220, wir vorhin etwa vor v. 62 und 65 vermutheten, Lobeck Aglaoph. p. 567 anmerk, für einen andern fall urkundlich nachgewiesen hat.

Gerhard hat von dieser erwägung keinen gebrauch gemacht. Die verszahlen seiner ausgabe zeigen nur etwa vier grössere oder geringere umstellungen von versen oder versreihen, die er jedoch sämmtlich durch eingriffe alter diaskeuasten oder überhaupt durch innere nothwendigkeit oder äussere zweckdienlichkeit motivirt. Man wird die mehrzahl derselben von dem standpunkt consequenter kritik aus für künftige ausgaben ablehnen müssen, wenn auch die sinnreichen völlig in Hermann's weise erscheinenden vorschläge des letzten falls, wo z. b. die an ihrem ort völlig ungelenken verse 721 und 731 weitab nicht an frühere stellen, was erklärlich wäre, sondern in spätere verpflanzt werden, unvergessen bleiben müssen.

Im übrigen, was namentlich materielle vollständigkeit des gedichts betrifft, würde freilich unfehlbar vieles anders sein, als es ist, wenn nicht unsern späten abschriften wirklich eine ganz stattliche urkunde alexandrinischer verlassenschaft zu grunde läge. Wird man sich auch nicht zu der annahme versteigen mögen, dass dies eine πολύστιχος desselben grammatikers Seleucus war, wie sie scheinbar zur Ilias von ihm erwähnt wird, so leiten doch

manche data unseres textes auf die annahme hin, dass die alexandrinische kritik, auch Aristarch einbegriffen, thätiger im Hesiodus für beschaffung des kritischen materials als für sichtung desselben gewesen. Letztere wird Aristarch vermittelst seiner σημεία geübt haben: diese waren von Aristonicus in einer schrift, wie für die Ilias, erläutert: aber kein auszug ist uns hier erhalten. Unter diesen zeichen muss für Hesiodus, wie schon Lehrs Quaest. ep. p. 212 bemerkt, das für doppelrecensionen eine ungleich grössere rolle gespielt haben, als bei Homer. Es ist im Hesiod stets zu beherzigen, dass wie das vorhandensein eines verses nie an sich die sanction der alten kritik einschliesst, so auch der reichthum und überschuss mancher stellen sicher ganz ausser absicht der ältesten und der letzten gewährsmänner lag. Hesiod ist auch nach der pisistratischen sammlung noch lange rhapsodirt worden: die Alexandriner hatten für stellen der art wie die im musenhymnus oben berührte oder wie für den Hecatehymnus sicher verschiedene quellen zur hand und haben, wie es scheint, umfänglichere varianten in unmittelbarer aufeinanderfolge verzeichnet.

Gerhard hat hierüber nicht sich ausgesprochen, nimmt aber die frage nach interpolation überhaupt im grössten umfang auf und unterscheidet mit gutem bedacht eine doppelte, die des ersten sammlers behufs der abrundung der sammlung, und eine zweite minder erhebliche aber aufdringlichere, die sich in gewissen wiederkehrenden erscheinungen beobachten liess. Durfte die erstere den namen des Onomakritos tragen, so fand Gerhard anlass, die zweite dem Kerkops beizumessen. Er legt diesem vielleicht mit unrecht dittographien der eben besprochenen art bei, p. 114. 115; mit grosser wahrscheinlichkeit dagegen etymologisirende zusätze wie v. 196, 199, 200, 271, 282, spuren grübelnden, klügelnden theologisch-grammatischen scharfsinns, p. 116, und im metrischen verwechselung des baaren hiatus mit den vom digamma stammenden formeln, p. 143. Der name Kerkops scheint freilich hierfür fast zu ehrenvoll: indessen diese stücke sind theilweise, z. b. in den cyclopenversen, die Gerhard p. 115 bespricht, selbst den Alexandrinern nicht anstössig gewesen; und auf einen zeitgenossen des Onomakritos schien es zu deuten, dass die zusätze bezeichneter art sich oft just an die interpolationen des sammlers anschliessen, die als solche muthmasslich dem zweiten bearbeiter bekannt gewesen. Die feine bemerkung ist vielleicht etwas auf die spitze getrieben, verspricht aber nutzbar zu werden für scharfe ermittelung der verfahrungsweise des ersten sammlers, daran sehr viel gelegen ist.

Hiergegen gehalten ist nun der antheil, den Gerhard an den fremdartigen bestandtheilen des gedichts dem Onomakritos zuweist, ungleich ansgedehnter. Nahm Göttling nach Gerhard's bemerkung p. 92 "ein reichliches zehntheil" unseres textes als unecht in anspruch, so sind es jetzt, das proömium ungerechnet, ohngefähr sechs von den sechsundzwanzig seiten des Gerhard'schen abdrucks, die durch besondern druck als einschiebsel eben jenes diaskeuasten kenntlich gemacht und in der anmerkung 39 p. 139 zu kürzester übersicht gebracht sind. Sie entstammen, wie es dort heisst, "der vorliebe, welche der zur zeit des Pisistratus obwaltende orphische standpunkt einzelnen räthselhaften gottheiten zugewandt hatte". Der Nacht, der Hekate und Metis, den Kyklopen und Hekatoncheiren, den ausgeburten infernal er zeugung, dem Dionysos und Hercules, dem Eros, Plutos und Phaethon gelten wirklich jene in rede stehenden verse sämmtlich. Es wäre unbillig einen stricten beweis dafür zu fordern, dass sie allzumal von demselben verfasser herrühren: dass an jedem einzelnen der orphisch-mystische character unbestreitbar hervorträte, lässt sich vielleicht auch kaum behaupten: eben so wenig, dass sie just dem sammler nothwendig zufielen; wie denn Gerhard über das Phorkysgeschlecht p. 139 diese ansicht ausspricht, p. 120 dagegen "ein selbständiges bruchstück von späterer entstehung" annimmt: am wenigsten, dass Onomakritos dieser sammler gewesen sein müsse. Alles dies aber lässt die hypothese im wesentlichen unerschüttert: auch kommt noch manches ihr zu statten, was Gerhard, so viel uns erinnerlich, selbst nicht ausdrücklich geltend macht. Nimmt man nämlich an, dass Onomakritos jene verse verfasst, so fällt diese autorschaft für die eigentliche obschwebende frage kaum schwerer in's gewicht, als die wahrscheinlichkeit, dass er eine anzahl umfänglicher gedichtstücke, die jedenfalls nicht hesiodisch sind, nicht einmal als völlige umdichtungen hesiodischer eingebung und erfindung, wenn man daran denken wollte, sich auffassen liessen, aber vollkommen das gepräge oben erwähnter orphischer tendenz tragen, in erster reihe für seinen zweck verwendet haben möge. Erscheinen diese stücke, als relativ alt, im abdruck ohne typographische absonderung, so charakterisirt sie doch die abhandlung in der eben angedeuteten weise. Der ganze abschnitt von der nacht v. 211 bis 232 "leidet an starken einschiebseln von erster und zweiter hand, ist aber auch seiner ersten anlage nach vermuthlich jüngeren, dem orphischen oder empedocleischen mehr als dem hesiodischen standpunkt entsprechenden ursprungs", p. 119. Das gedichtstück von der Styx v. 386 bis 403 heisst p. 120 gut und alt, aber "eingeschaltet" in das was für echteste hesiodische genealogie gelten könne. P. 122 ist von den abschnitten v. 617 bis 673 und 674 bis 735 gesagt: "ihre sprache und darstellung unterscheiden sich, wie unter einander, so von allem vorigen: der bericht über die Hekatoncheiren bewegt sich, bei geringen vorzügen von inhalt und darstellung in schlichtem homerischem redefluss, dagegen die Titanomachie nicht bloss durch die wucht ihres inhalts uns einen ganz andern eindruck macht — - schwülstig und unerschöpflich in der an den verfasser des Typhoeusgedichts erinnernden ausmalung

des kampfes: es mag ein zwiefaches attisches bruchstück hiezu verschmolzen sein". Vom Typhoeus v. 820 bis 880 p. 123 "die episode kündigt als fortsetzung des Titanenkampfes sich an, dem sie in später und schwülstiger sprache und darstellung ähnlich ist". Das wären abermalige sechs pseudohesiodische seiten des textes, wenn man den abschnitt XII von Styx und der Nacht wegen seiner untadelhaften diction auf sich beruhen lässt: und somit wäre schon jetzt das resultat erreicht, das Gerhard p. 125 ausspricht aus dem böotischen Hesiod ist durch diese analyse ein zur hälfte attischer erwachsen". Bringt man ausserdem die stücke in anschlag, die nicht auf grund mystischen inhalts, aber doch entschieden genug dem alten dichter abgesprochen werden, z. b. die flüsse v. 337 bis 345, von denen p. 113, 120, 139, die Okeaniden v. 349 bis 360, p. 120, das "von anderer hand, wie es scheint, herrührende gedichtsstück über die Iapetossöhne" v. 512 bis 534, p. 121, beachtet man, dass Gerhard von mehreren unangefochtenen stellen p. 119, 120, 121, 122 doch blos fliessenden "homerischen stil" zu rühmen weiss, so schmilzt der aus "hesiodischen bruchstücken zusammengesetzte" text der theogonie, von dem p. 118 spricht, in einer weise zusammen, dass man für den rest irgend eine recht nachhaltige gewähr herbeiwünschen möchte: denn noch eine solche evolution der negirenden kritik, und es ist in schrittweisem vorgehen das erreicht, was von Schömann als resultat anticipirt wurde, der Opusc. 2, p. 509 sagt: "ego ne illud quidem pro certo accipi posse credo, fuisse in illis carminibus etiam antiquam aliquam theogoniam Hesiodi, ille contra hoc non dubitandum esse putat, propterea scilicet, quod Hesiodum theogoniae auctorm perhiberi a multis videt. Indessen Gerhard hält sich wirklich einer unveräusserlichen substanz alten einfachen götterwesens in der "echtesten hesiodischen dichtung" versichert: er spricht p. 128 von einem "auf wenige gottheiten ländlichen dienstes beschränkten, im schauer böotischer berge und schluchten vom religiösen naturgefühl der Titanenmacht begleiteten götterglauben der hirtenwelt Hesiods".

Dieser abschluss der untersuchung ist unerwartet. So principiell ausgeschlossen von der plastischen götterschöpfung des Homer hat man den Hesiodus kaum noch gedacht: so erscheint er in andern gedichten und sonstigen zeugnissen nicht: diesen character der naiven befangenheit in vagen anschauungen tragen die hauptstücke der theogonie auch wohl nicht: da ist eher accommodation, ironie, bewusstes spiel der vorstellung; wie Bernhardy sagt "er sammelte und redigirte bloss".

Wir halten das materielle ergebniss von Gerhard's untersuchung für vollkommen gesichert und einleuchtend, möchten aber den letzten punkt in ein entsprechenderes licht gestellt sehen, und wagen zu diesem ende den versuch, ob nicht überhaupt, was Gerhard über schichtungen und lagerungen des in der theogonie vereinigten stoffs so sicher erkannt, als stets nur gelegentlich angedeutet hat, mittelst einiger deductionen und inductionen zu augenfälligerem überblick gebracht werden könne.

Wie Gerhard seine untersuchung auf den schwierigsten und verwickeltsten punkt der theogoniefrage richtete, so würde es jedenfalls jetzt wieder geschehen müssen. Was dermalen der kritik hohn zu sprechen scheint, ist die frage, wie weit geht eigentlich die willkür oder gar der betrug des Onomakritos, oder wem immer man die fremden oder halbfremden bestandtheile verdankt in diesem theogoniegedicht? Eine grenze muss sich doch ziehen, eine entscheidung finden lassen: war er überhaupt in diesem falle compilator für seine mystischen zwecke oder war er sammler des Pisistratus? Die ganze frage nach ihm, seine ganze function in dieser sache ist bloss eine hypothese, aber sie galt von vorn herein dem pisistrateischen sammler, nicht dem orphiker. War er sammler, so war er es für die gesammten hesiodischen reste, also namentlich die "Εργα auch; und diese geben vielleicht auskunft über sein verfahren. War er es nicht, ich meine, zeigen die " $E_{\theta \gamma \alpha}$  durchaus nichts von dem was in der theogonie auf ihn hinzudeuten scheint, so war allem vermuthen nach, d. h. bis ein gegenbeweis geliefert ist, doch ein anderer der gemeinsame sammler. Es ist aber wohl kein zweifel dass sogar die thätigkeit dieses anderen, wer er auch sei, falls sie, vielleicht aus analogieen der "Εργα, in bezug auf die theogonie constatirt werden könnte, für die litteraturgeschichte, für die eigentliche hesiodische frage ebenso erheblich wäre, als der aufschluss über die mannichfachen mystischen elemente der theogonie, die denn doch eben so wohl nach der sammlung als vor derselben, überhaupt auf unberechenbare weise eingedrungen sein könnten.

Um sofort zur sache zu schreiten, so lehrt ein flüchtiger blick auf die " $E\varrho\gamma\alpha$ , dass die sammlung, die den jetzigen befund erzielte, nicht die erste noch die einzige war. Eine anscheinend sehr alte, die sich mit grosser sicherheit nachweisen lässt, scheint zu lehren, dass interpolationen der allerverwegensten art vom geschick der hesiodischen poesie von je untrennbar gewesen.

Nimmt man die " $E\varrho\gamma\alpha$ , wie sie uns vorliegen, im allgemeinen, vielleicht das proömium wegen einer bekannten Pausaniasstelle und noch einzelnes abgerechnet, für die pisistrateische redaction, so ist darin als kern eine abgeschlossene masse, ein poema continuum, längst nachgewiesen, das dem heutigen ganzen den namen gab, obgleich ein anderes gedicht oder zerstreute poesien sich in ziemlicher unordnung vom jetzigen vers 11 bis 382 ihm vorgelagert haben, auch wohl an einigen stellen und in der längern v. 697 bis 761 in jenes ursprüngliche ganze eingedrungen sind. Die abgeschlossenheit dieses letztern, der eigentlichen " $E\varrho\gamma\alpha$ , v. 383 bis 694, und der ' $H\mu\epsilon\varrho\alpha\iota$ , 765 bis zu ende, giebt sich theils in der nicht übel geordneten abfolge der zwanzig arbeitsregeln

der " $E_{\theta\gamma\alpha}$ , wie sie von Lehrs dargelegt sind, und der nicht ungeschickten anknüpfung der schiffahrtsregeln v. 618 bis 694 zu erkennen; vorzüglich aber in den den ganzen damaligen inhalt zusammenfassenden versen des anfangs, 388 fg.:

ούτός τοι πεδίων πέλεται τόμος, οι τε θαλύσσης έγγύθι ταιετάουσ, οι τ' όγκεα βησσήεντα πόντου χυμαίνοντος απόπροθι, πίονα χώρου

raiovour.

In diesen versen nämlich erkannte Lehrs höchst scharfsinnig die drei unterschiede der bevölkerung, Pediäer, Hyperakrier und Paraler. Bedenklich war ihm nur, dass hier die Hyperakrier festes land bewohnen sollen: er würde, wenn sich das von Böotien erhärten liesse, selbst auf jene vortreffliche deutung verzichtet haben, und nimmt schliesslich an, dass die ersten beiden verse in Attika eingedrungen seien, der dritte aber anderswohin gehöre. Ich denke mir die sache so. Es deutet manches darauf hin, dass das andenken des Hesiod in Chalkis sehr heimisch war. Wussten die Chalkidier doch sogar zu erzählen (schol. zu " $E\varrho\gamma$ . 10), dass er in Chalkis bei könig Tynes gegen seinen schlimmen bruder recht genommen hatte: wonach also auch das Persesgedicht dort beliebt sein mochte. Zumal aber mit den "Egya mag einmal ein rhapsode vor einer festversammlung aus stadt und umgegend glänzend agonisirt haben. Er brachte zwei völlig neue stücke: dieselben, die wir v. 618 bis 694 und v. 504 bis 560 lesen. Im erstern ist die stelle über den sieg des Hesiod in Chalkis enthalten, was der stadt schmeicheln musste: zugleich waren die schiffahrtssprüche des ganzen abschnitts sehr wohl auf die strandbewohner des Euripus berechnet. Paraler gab es ohne zweifel in Euböa: Pediäer sind nicht unwahrscheinlich, da die lelantische ebene eine grosse rolle spielt, Diakrier aber gab es ausgemachter weise. Hesychius sagt es, I col. 947 Alb., p. 489 Sch.: Διακριείς οὐ μόνον Εὐβοέων τινές, άλλὰ καὶ 'Αθηναίων κτλ. Diesen nun zu gefallen, trägt die schilderung des winters in der zweiten obengenannten stelle die farben des nördlichen Euböa. Die skizze ist als völlig fremdartig im dortigen zusammenhang und in einer menge sprachlicher einzelnheiten, dabei als alterthümlich und geistvoll energisch längst anerkannt. Da klingt das κάκ ήματα, βούδορα πάντα an an den namen des flusses Budoros, der dort vorfindlich. Da weht v. 505 der nordwind ins land, nachdem er von Thracien über's meer gebraust ist; von welchem griechischen gestade gälte das mit gleichem rechte? Später einigemal wird seine gewalt hervorgehoben. So weht er dort noch jetzt: Ross wanderungen II, p. 31: "zumal da der nordwind oft mit solcher heftigkeit über den gipfel des berges herunterstürzt, dass selbst unten in der ebene die garben von den feldern und dreschtennen ins meer geschleudert werden". Da kehren v. 549 die πυροφόρα μαχάρων έργα wieder: denn so weit wird man mit

Göttling das stück ausdehnen müssen, und so (vgl. πυροφόροι ἄρουραι, γύαι Apoll. Rhod. 1, 628. 796) wird man zu lesen haben: πυροφόρος αήρ ist ja doch auch für ein indicium serioris aetatis zu ungeschickt gesagt. Es ist dasselbe gemeint, wie oben in den einleitungsversen das όγκεα βησσήεντα, πίονα χώρον. Die bodenbeschaffenheit dortiger gegend kann unmöglich damals schlechter gewesen sein, als heut, wo sie ausgezeichnet ist. Ross a. a. o. p. 163: nördlich von Chalkis erstreckt sich noch auf einige stunden weit eine flache baumleere ebene, ganz im charakter der flächen Attika's und Böotiens; dann steigt der pfad die steinigen abhänge eines kalkgebirges hinan, das sich ... quer durch die insel zieht und dessen südliche abdachung gleich den attischen und megarischen gebirgen nur mit meerpinien, lentiscus, erdbeerbäumen und anderm gebüsch bewachsen ist. Auf dem rücken ... wurde gerastet. ser rücken, mit den ihm als fortsetzung auf dem festlande entsprechenden ketten des Knemis und Oeta ... bildet eine art klimatischer gränze; südwärts fallen grossentheils kahle und wasserarme gebirge, nackte kalkfelsen mit einiger nadelholzwaldung; nordwärts sind die bergzüge mehr mit erde bekleidet, haben reichere quellen, höheren und dichteren wald und grüne alpenweiden ... p. 165: die schönen laub - und nadelholzwälder, die noch die meisten berge und hügel bekleiden; zwischen den hügeln aber öffnen sich engere und weitere thäler zum ergiebigsten getreidebau. Der umstand ist characteristisch genug, um in v. 390 vor einheimischen angedeutet sogleich verständniss zu finden. Wegen des μηνα Δηναιώνα v. 504 wird es nun nicht mehr nöthig sein auf die ionische eigenschaft des rhapsoden hinzuweisen. Chalkis selbst heisst bei Strabo p. 446 von Athenern vor dem trojanischen krieg gegründet und erscheint nebst andern euböischen ortschaften vielfach als ionische localität, worüber ausführlich Grote gr. gesch. cap. 12.

Hier hätten wir also eine interpolation in grossartigem massstabe, hinlänglich erwiesen und augenfällig, um nach manchen seiten hin nutzbar zu werden, z. b. für die beziehung hesiodischer poesie zu den loniern, welche Bernhardy gr. litt. 2, p. 160 (erster ausg.) in frage stellte. Wir bleiben hier nur dabei stehen, dass jene bereicherung der "Εργα ziemlich alt sein mag; man könnte vielleicht ermitteln, wie alt. Dem Onomakritos oder seinen genossen wird sie wohl niemand beilegen mögen: er hat sie, so weit beurtheilung reicht, ohne weiteres im wesentlichen, die oben berührte stelle abgerechnet, adoptirt und muthmasslich mit andern vielleicht gleichfalls in Chalkis zahlreich vorgefundenen stücken oder kleinen sammlungen in verbindung gesetzt. Dies letztere ist durch Lehrs bereits so weit in's licht gesetzt, dass darauf bezug genommen werden darf: die neueste schrift über diesen gegenstand von Steitz, die gerühmt wird, ist mir noch nicht zu gesicht gekommen.

Fragen wir also nun, ob in der anlage oder dem grundge-

füge der theogonie sich eine verwandtschaft mit dem in den "Egya zu tage liegenden kund geibt: ein kern, der eine anziehungskraft auf die aussentheile geübt, etwa auch eine rückwirkung dieser aggregate auf den kern durch eingeschobene stellen, die vom mittelpunkt aus auf die zugewachsenen stücke hindeuten sollten, so ist, scheint es, dergleichen noch nicht nachgefragt worden. Ich kenne keine andeutung eines solchen verhältnisses, wäre es auch nur eine flüchtige der art, wie wir sie von den " $E\varrho\gamma\alpha$  so eben, ohne näher auf das von Lehrs geleistete und angeregte einzugehen, gegeben. Es scheint nach p. 118 der abhandlung, auch Gerhard hält die theogonie wesentlich für ein poema continuum, dessen bestandtheile nur in successiver abfolge zu einander stehn: eine art chronologischer übersicht über verschiedne götterreiche des Uranos, Kronos, Zeus, darin einiges am unrechten ort, aber aus plausibeln gründen, der Pontos und die Hecate unter Kronos, Prometheus unter Zeus, wie dies Schömann in der abhandlung de compositione Theogoniae und ähnlich früher Bernhardy gr. litt. 2, p. 190 ausgeführt.

Dem dürfte nun nicht ganz so sein: es dürfte auch das grundschema der theogonie auf genetische unterschiede mit spuren mechanischer verschränkung des allmälig erwachsenen hinauslaufen, wenn auch ein wesentlicher unterschied zwischen dem material beider gedichte, mag man dafür den sammler verantwort-

lich halten, oder nicht, besteht.

Man erkennt wohl unschwer in der theogonie drei in der vortragsweise völlig geschiedene abtheilungen. Die erste wird man sofort von v. 116 bis 616 in ihrem zusammenhang erfassen, wenn man die verse 119 und 139 bis 154 sich fortdenkt. Vers 138 hing, wie auch Gerhard annimmt, mit 154 zusammen. erste stück der abtheilung, bis v. 210, enthielt dann eine allgemeine genealogische übersicht der alten urmächte, diese vielleicht mehrfach interpolirt, und die ausführung der Kronosfabel: in solcher form wurden vielleicht die mythologischen stücke des Hesiod, z. b. der Eöen am liebsten gesungen und gehört. Die ersten genealogischen verse konnten leicht variirt werden, um auch zur ausgangsformel für jede andere Titanenfabel zu dienen. sem betracht wurden sie, als man einmal, irgendwann, solche fabeln und trümmer von fabeln, leidlich als hesiodisch beglaubigt, zusammenschrieb, zu einer art index und syllabus. Man liess zwar an ihm den Kronosabschnitt haften, führte aber hinter diesem die verherrlichungen der übrigen götterwesen, ziemlich in der ordnung wie sie in jenem index standen, einzeln auf. Chaos war nichts zu sagen. Die nacht, sei der abschnitt alt oder jung, steht zuerst, weil der vers 123 und folgende entweder schon vorhanden war oder dort gleichzeitig seinen platz finden musste. Es folgt regelrecht aus v. 132 Pontos und sein geschlecht, von v. 233-336: die beiden abschnitte bei Gerhard IV

und V würden nach unserer ansicht ein einziger sein müssen. Es folgt aus dem nächsten vers des index, 133, Okeanos mit gemahl und sprossen v. 337 bis 370: dann aus dem nächsten vers 134 Hyperion, allerdings sehr kurz, der abschnitt von vier versen musste jedoch seine eigne nummer haben. Sodann aus demselben vers des index Kreios und sprossen, v. 375 bis 503. Sodann, wie billig, Koios mit nachkommenschaft, v. 404 bis 452. Hiernächst tritt die einzige kleine regelwidrigkeit ein, dass lapetos, der hauptsächlich aus v. 134 noch übrig war, erst mit v. 507 zur erwähnung kommt: vorher wird erst Kronos mit Rhea und Zeus, ersterer im grunde zum zweitenmal, vorgeführt: der grund lag wahrscheinlich in der Prometheusfabel, die der letzte sammler bei lapetos einschalten wollte. Im übrigen ist diese anordnung wohl unverkennbar: sie beruht auf der reihenfolge der weltmächte männlichen geschlechts: die Titaniden stehn so sehr zurück, dass Themis und Mnemosyne sogar ganz übergangen sind und erst im schlussanhang der theogonie flüchtig auftreten.

Dies wäre also nach unserer ansicht der kern der theogonie - diesen ausdruck etwas strenger noch gefasst, als ihn schon Gerhard p. 119 hraucht, - aus dem die ganze gegenwärtige sammlung erwachsen sein müsste: eine anzahl gesänge oder fragmente, alle auf einen gemeinsamen mittelpunkt bezogen. Es scheint nachweisbar, dass dieses schema auch dem spätern sammler oder den sammlern bekannt gewesen: die zwei indicien, die dafür sprechen, lassen es ungewiss, ob einfache oder wiederholte diaskeuase stattfand. Einmal nämlich lehrt ein blick auf die von Gerhard durch den druck kenntlich gemachten interpolationen, dass in jenen ersten 616 versen zwar einige zusätze hier und dort ohne festen plan eingestreut erscheinen: ein seltsamer zufall aber wäre es, wenn jene vorzugsweise als mystischer tendenz erkannten interpolationen sich regelmässig da eingestellt hätten, wo sie jetzt stehn, wenn der interpolator nicht die oben genannten stücke als parallel nebeneinander stehend gewusst hätte: je am ende eines jeden hat er eine oft sehr crzwungene erweiterung angefügt. Was oben von dem abschnitt der nacht angedeutet wurde, gehört gleichfalls hierher. Gerhard hat in der charakterisirung dieser stücke einen sehr sichern tact bewiesen. Nun enthält aber die theogonie noch weitere 404 verse, die an jener, so zu sagen, centralen gruppirung keinen antheil haben: ein theil davon, 616 bis 881, verläuft wirklich in einer gewissen chronologischen abfolge, man weiss nicht, ob in theilweisem zusammenhang, oder fragmentarischem aggregat der stücke. Sie scheinen etwan aus attischer legende entnommen, wie auch Gerhard nachweist: man könnte sie für stücke des gedichts halten, worauf Suidas unter Τριτοπάτορες bezug nimmt: ὁ δὲ τὸ Έξηγητικόν ποιήσας Ούρανοῦ καὶ Γῆς φησιν αὐτοὺς είναι, ὀτόματα δὲ αὐτῶν Κόττος, Βοιάρεων καὶ Γύγην: zu vergl. Lobeck Agl. p. 754. Dies stück also stellt sich entschieden als einen irgendwann gemachten besondern zusatz zur sammlung dar. Der sammler, der sich bewusst war, hiermit neue titanische wesen zur kenntniss zu bringen, von denen der oben beregte index nichts enthielt, nämlich ausser den allgemein genannten Titanen, die er mit denen im index identificiren mochte, auch die Tritopatoren und den Typhoeus, sohn der Gäa und des Tartarus laut v. 822, fand sich bewogen im index den Tartarus v. 119 und die Tritopatoren an ihrem ort v. 147 bis 153 einzutragen. Dabei kam ihm bei, ihnen die Kyklopen ebenfalls vorzusetzen, weil er sie v. 501 bis 506 erwähnt und übergangen glaubte. Es spricht sich in alle diesem allerdings eine gewisse verkehrtheit aus, die man am liebsten auf rechnung eines ganz späten bearbeiters des gedichts setzen möchte. Der letzte theil der theogonie, oder die letzten zwei theile, von v. 881 bis 962 und von da zu ende, wiederum von völlig andrer anordnung, lässt sich, nach oberstächlicher schätzung, vielleicht noch auf den ersten hauptsammler, denselben der den Musenbymnus zum proömium bestimmte, zurückführen.

Werfen wir nunmehr einen vergleichenden blick auf diese gliederungen der theogonie und der "Eqya, so stellt sich alsbald jenem in Chalkis rhapsodirtem bestandtheil der letztern der erste theil der theogonie als analog gegenüber. Auch in diesem stück deutet die anordnung auf mündliche, rhapsodische verwendung. Eine reihe durch eine formel zusammengehaltener hesiodischer fragmente konnte die besten dienste thun, sei es als promptuarium für rhapsodische Homer-erklärung, entweder für erwachsene hörer oder für heranbildung der rhapsodenjugend, sei es als sammlung von thematen zu neuen leistungen etwa in der art der Aspis. Ueberhaupt kann man, sich der vermuthung schwer entziehen, dass das Ήσιόδον ἄεισμα der Ήσιόδειος γαρακτήρ in den einst gangbarsten hesiodischen mythologischen gedichten aus dem bestreben der rhapsoden, durch ansammlung hesiodischer zeugnisse die genealogischen, überhaupt festländischen voraussetzungen des Homer zur übersicht zu bringen, sich herleiten möge. Von den rhapsoden also könnte auch hier der gesammtdiaskeuast die grundlage überkommen haben. Es erhebt sich aber sogleich die schwere frage, in welcher ausdehnung dies geschehen. Bei den "Eoya bewegt sich die frage nach der thätigkeit des ersten diaskeuasten diesseits einer linie, die das Persesgedicht einschliesslich der Prometheusfabel und ähnlichem von den ältesten "Εργα sondert: jenseit dieser linie liegt nur vereinzeltes. Wir glauben einen mit urkundlichen mitteln wohl ausgerüsteten, auf schriftliche feststellung bedachten nur im kleinen dreist und unbedenklich vorgehenden mann zu erkennen. Trifft es sich nun, dass wir demselben in der theogonie bei redaction des Musenhymnus, des Prometheusstücks, vielleicht noch einiger guten alten, nicht immer streng

theogonischer theile, äussersten falls im zweiten abschnitt der theogonie, wiederzubegegnen meinen, so bleiben doch die sämmtlichen von Gerhard kenntlich gemachten interpolationen streitig. Sie unserm diakeuasten zuzutheilen, dem rhapsodischen betrieb zu vindiciren, sie zu vertheilen zwischen rhapsoden und sammler, mitsammt dem zweiten theile einem zweiten sammler und demselben etwa das proömium und etwaige frühere jetzt verlorne anhänge der "Eoya zu überweisen, ist alles gleich misslich und namentlich mit der grundansicht Gerhard's unverträglich, der wir durchaus nicht unbedachter weise zu nahe treten möchten, weil sie sehr viel für sich hat. Aber auch der gedanke an eine redaction beider gedichte in der pisistratischen zeit von derselben hand, den Gerhard durch den namen Onomakritos anregt, ist berechtigt und verlangt weitere prüfung. Sie wird hauptsächlich in aufspürung des redactionsverfahrens bestehen müssen, wie es in den  $E_{\theta\gamma\alpha}$  in vielen fällen schon zu tage gelegt ist. Indessen ist dies nicht jedermanns ding und fehlgriffe publicirt schaden der sache; deshalb manches der art im obigen unterdrückt wurde.

Eins der art mag zum schluss hier stehen. Die Prometheusfabel, gewiss eins der am oftesten von den rhapsoden begehrten stücke, scheint mir ihre doppelte redaction, in den  $E\varrho\gamma\alpha$  und in der theogonie, zufolge einer ökonomischen benutzung der in den rhapsodenexemplaren vorgefundenen varianten erhalten zu haben und zwar scheint sich dafür der gemeinsame eine diaskeuast beider dichtwerke kund zu geben.

Zuerst ist öfter anerkannt worden, dass die weiberfeindlichen verse Theog. 603 bis 612 besser in den gedankenkreis der "Εργα als in die theogonie passen, wie denn nach Plato die "Εργα den hauptstoff der rhapsodenvorträge gebildet haben. Jene verse können aus den "Eoya verdrängt sein, weil der diaskeuast nur einen schluss der dortigen fabel brauchen konnte und der dort beliebte pathetische, v. 100 - 105, besser zu dem folgenden abschnitt von den weltaltern stimmte, der durch die verse 106-108 wohl schon bei den rhapsoden verkittet war. Aber es muss die fabel der 'Eora auch mit anderm schluss gesprochen worden sein; denn v. 57 sagt Zeus, er wolle ein übel schaffen, das die menschenkinder allzumal als ein gut hegen sollen: das passt zu dem schluss von der schöpfung des weibes in der theogonie, aber nicht zu dem inhalt des πίθος in den "Εργα. Ich denke also, die fabel der "Εργα schloss etwa in der einen fassung so, dass auf v. 89 der "Eoya,

αὐτὰρ ὁ δεξάμενος, ὅτε δη κακὸν εἶχ', ἐνόησε,

vers 590 oder 591 der theogonie:

της γὰρ ὀλώϊόν ἐστι γένος καὶ φῦλα γυναικῶν und flg. folgten: in einer andern fassung mochte nach v. 104 oder 100 der "Εργα noch ein schluss folgen:

ώς δ' αύτως ἄνδρεσσι κακόν Φητοίσι γυναΐκας Ζεὺς ὑψιβρεμέτης θηκε, ξυνήσνος ἔργων ἀργαλέων, ἔτερον δὲ κακόν πόρεν ἀντ' ἀγαθοῖο ἐκ γὰρ τῆς γένος ἐστὶ γυναικῶν κτλ.

Das war es, was der diaskeuast vor sich hatte, als es ihm bereits gelungen war, den ersten theil der fabel aus dem vorhandenen material bis zu v. 589 der theogonie und v. 89 der "Egya doppelt herzustellen; die letzten parallelstücke waren v. 585-589 der theogonie und v. 83-89 der "Eoya gewesen. Was er noch hatte, musste er vertheilen: er legte die fabel vom πίθος, obwohl mit verlorener motivirung, in die " $E\rho\gamma\alpha$ , setzte die verse, welche den schluss nach "Eoya v. 89 bildeten, an v. 589 der theogonie, wo sie noch stehen, fand aber auch für die "Εργα zwei schlussmotive überflüssig und nahm das letztere gleichfalls zur theogonie: freilich mit arger leichtfertigkeit; denn das ἔτερον κακόν (v. 602), welches an seinem alten ort hiess "eine zweite plage für die menschen, ausser dem inhalt des nidos," hat in der theogonie jetzt gar keinen sinn mehr, falls der diaskeuast es nicht etwa ungeschickt auf das folgende bezog, "eines von zwei übeln, aut omnino non aut non satis bene vivere", wie ετερος Π. Υ, 210 steht. Ausserdem liess er nach v. 602 den v. 590 oder 591 weg, weil er ihn eben schon einmal dort verwendet hatte: die verse ως δ' αυτως κτλ. machte er zum nachsatz einer vergleichung, der man die fabrik anmerkt: der gedanke ist nicht eben graziös aus  $E_{\rho\gamma\alpha}$  304, wo auch 302 das  $\sigma\dot{\nu}\mu\rho\rho\rho\rho\sigma$  des v. 544 der theogonie, der ihm auch gehören dürfte. Die häufung von xaznρεφέεσσι und έπηρεφέας, πρόπαν ημαρ und ημάτιος ist nicht minder unbeholfen. - Ich bemerke, dass ich die behandlung dieser punkte in Köchly's neuester schrift noch nicht gelesen habe.

9

Obige unter nr. 1 begriffenen blätter haben ohne zweifel, mag man sie als regelrechten "bericht" über die schöne Gerhardsche arbeit, oder als freie randglossen dazu bemessen, ihre grossen mängel und schwächen. Einiges der art wäre leicht zu beseitigen gewesen, wenn sich die frist bis zum abdruck hätte benutzen lassen. Indessen Hesiod ist zur zeit ein wohlgeeignetes thema für zeit- und flugschriften: man hat sich über die allerersten voraussetzungen noch zu verständigen, grosse und kleine missgriffe werden auf allen seiten noch eine weile an der tagesordnung sein. Dafür schreitet die forschung innerhalb des kleinen aber gewiegten kreises der eigentlichen arbeiter so rüstig fort, wie es auf manch anderm an sich viel ergiebigern gebiete höchlich zu wünschen wäre. Während ich dies schreibe, kommt mir eine abhandlung von Köchly zu gesicht, ohne zweifel das resultat jahrelanger studien und überreich an neuen gesichtspunkten,

die ich, um einigermassen reine fahrt zu halten, für's erste, un-

gern genug, bei seite legen muss.

Vorläufig will ich mich beeilen, den einmal gefassten plan so weit zu verfolgen, als es thunlich sein wird: es ist der, die neuerdings gesammelten arbeiten Schömann's zu Hesiod gleichfalls in erwägung zu nehmen; wobei sich unfehlbar gelegenheit finden wird, auf jeden einzelnen punkt der Gerhard'schen untersuchungen von neuem zurückzukommen und, wo irgend im obigen zu viel oder nicht genug geschehen, abhülfe zu leisten.

lch beginne mit dem zweiten bande der Opuscula academica, Berol., 1857, und beobachte die reihenfolge der in ihm enthaltenen zwanzig abhandlungen aus den jahren 1843—1857, von denen die erste die aufschrift führt De poesi theogonica Graecorum.

Eine darlegung des gedankenganges und sonstiger anordnung des gelehrten materials bis ins einzelne ist bei der unfehlbar grossen verbreitung dieser arbeiten wohl minder nöthig. Zudem berühren in dieser ersten abhandlung ausser dem einleitungswort über die Herodotstelle vom οἱ τὴν θεογονίην ποιήσαιτες unter den übrigen hauptpunkten, Linus, Thamyris, Musaeus, Orpheus, Palaephatus, Epimenides und der Titanomachie, nur zwei den Hesiodus näher. Die titanomachie, als das einzige hinlänglich alte, dem Hesiodus fast ebenbürtige gedicht, liesse sich vielleicht als quelle so mancher anderweit anonym umgehender theogonischer fragmente betrachten, wie dergleichen im folgenden vorkommen werden. Wahrscheinlich steht alles hierher einschlagende in irgend einer anspruchslosen anmerkung der spätern dissertationen unter anderm gesichtspunkte beisammen. Ein bedeutender abschnitt aber dieser abhandlung ist der über Orpheus. Wir begegnen hier dem gesammten material, das die grundlage für die Gerhard'sche hypothese abgeben muss; und man kann sich des wunsches nicht entschlagen, dass so knapp und scharf, wie Schömann über Orpheus referirt, so auch die orphischen elemente im Hesiod der analyse stand halten möchten.

Wie berechtigt die, so viel ich weiss, vorher nie ausgesprochene vermuthung von einem transspiriren solcher elemente in unsern Hesiodustext sei, ergiebt sich aus den zusammenstellungen Schömann's: gewicht und interesse gewinnt sie erst, sobald man an ein noch vorhandensein echt hesiodischer theogoniestücke glaubt, was Schömann nicht thut: aber erspriesslich und folgenreich kann sie nur werden, wenn sie die prüfung bis ins kleinste zulässt und besteht.

Orphische lehre und hesiodische dichtung können vielleicht, von einem gemeinsamen ausgangspunkte aus, über den genugsam geschrieben, bis zu der zeit, wo, nach Lobeck Agl. p. 426 ziemlich spät, man astrologische schriften, werke und tage und ähnliches von beiden kannte, in fortdauernd reciproker stellung gedacht werden. Inmitten jener grenzpunkte liegt die theogoni-

sehe dichtung beider: die orphische in zweifelhafter mischung von alten und neuen bestandtheilen — Schömann erklärt p. 15 die gesammte Phanesepisode für erzeugniss des zweiten jahrhunderts nach Christo, während Lobeck Agl. p. 453. 613 sie für alt zu halten scheint —, in mehrfachen abweichenden recensionen und ohne sattsam verbürgten zusammenhang der fragmente — Giese im n. rhein. mus. VIII p. 78. 84 macht sehr einsichtige bemerkungen zu Lobecks anordnung. Aber die entsprechung zwischen beiden ist sehr gross und nur zum theil aus gemeinsamen quellen erklärbar.

Der anfang der orphischen theogonie, wie sie Hieronymus über dessen person Schömann Lobeck I. c. p. 340. 949 beipflichtet) beschrieb, ist einer paraphrase der hesiodischen nicht unähnlich. Statt chaos und erde ist wasser, nach Schömanns bemerkung Oceanus genannt (Lob. Agl. p. 487), und erde, eigentlich κιύς, vorangestellt: als erzeugniss der beiden nicht Eros, sondern ein ungethümlicher Chronos oder Herakles, der dann das weltei zeugt, das in himmel und erde analog der hesiodischen anschauung — ίσοι έαυτή — aus einander bricht. So konnte den Hesiodus "falschmünzen", wie der ausdruck ist (παραγαράττειν τον Όρφέα της παλαιᾶς θεολογίας την υπόθεσιν, Lob. Agl. p. 603), wer das Chaos als wasser, oder Chaos und Okeanos als  $\alpha \eta \rho$  erklärte, was geschehen ist, und wer die im anfang der theogonie von Gerhard angefochtenen verse nicht kannte. Lobeck hält jene orphische theogonie für verhältnissmässig neu, p. 485. Die zweite anscheinend verbreitetere, ist ungleich phantastischer. Darin scheint es auf successive sonderung mehrfacher weltreiche angekommen zu sein: das erste mit Chronos, Chaos, Aether, Nacht (Lob. p. 494) und vielleicht andern gottwesen (Schöm. p. 11) ähnlichen schlages, entsprach wohl den theogonischen anfängen der titanomachie und ähnlicher poesien; in jener war Uranos der sohn des Aether. Bei Hesiod ist von diesen anschauungen nur in den ausser allem zusammenhang stehenden versen 123-125 zu lesen, die eben aus einem gedicht jener art stammen mögen, wie es in den versen des Antagoras Rhodius bei Diogenes Laertius 4, 5 p. 99 Cob. angedeutet ist:

η σε θεών τὸν πρώτον ἀειγενέων, "Ερος, εἴπω, τών ὄσσους "Ερεβός τε πάλαι βασίλειά τε παίδας γείνατο Νύζ πελάγεσσιν ὑπ'εὐοέος 'Ωκεανοίο.

Letztere könnten indess allenfalls auch auf die dritte orphische theogonie des Eudemus, die mit der Nacht begann, deuten, falls in ihr der Eros selbst aufgetreten, wie bei Schol. Apoll. Rhod. p. 451, 5; vgl. Lob. Agl. 432. In der zweiten tritt an seine stelle als vermittler der gestaltlosen und der gestalteten welt Phanes, aber ausdrücklich mit doppelter beziehung auf Hesiod, auch als Metis, sofern er wie die Metis bei Hesiod verschluckt

wird , und " $E \rho \omega s$  πολυτερπής (vgl. Lob. Agl. p. 529 anm.) bezeichnet.

Die Nacht nimmt in der orphischen haupturkunde dieselbe stelle ein, wie bei Hesiodus in jener verdächtigen stelle v. 123: und von hier ab überhaupt herrscht zwischen Orpheus und Hesiod die auffallendste übereinstimmung. Zunächst schmückt Phanes die welt mit sonne mond und sternen aus, theilt göttern und menschen wohnsitze zu, Lob. p. 497, ebenso nur viel grotesker als es bei Hesiod theog. v. 126 bis 132 durch die Gäa selbst geschicht. Gemeinsame quelle keine ersichtlich: gute parallelstelle Apoll. Rhod. 1, 499 folg. Dann der erste ehebund des Uranos und der Gäa, als solcher ausdrücklich bei Orpheus, Lob. p. 503, indirect bei Hesiod. v. 132 bezeichnet. Weiter die geburt der Kyklopen und Hekatoncheiren in beiden orphischen theogonien: "quae cum Hesiodi fabula congruunt" sagt Lobeck p. 504: vielleicht nicht so ganz, sofern das hauptzeugniss auf umgekehrte ordnung dieser geburten lauten sollte, als bei Hesiod aus guten gründen der fall: wir werden die oben vorgetragene meinung über diese verse schwerlich ändern. Ueberdies stehn sie bei Hesiod hinter den Titanen: gemeinsame quelle für Orpheus und Hesiodus könnte zwar der vers der titanomachie bei Photius

τρείς Εκατόγχειρας καὶ τρείς γεννώσι Κύκλωπας sein, ebenfalls in nichthesiodischer folge: aber ein vers bei Orpheus, Lob. Agl. p. 504 stimmt bis auf ein wort mit Hes. theog. 151. Demnächst die Titanen, als dritte geburt der Gäa bei Orpheus und ohne wissen des Uranos erzeugt, werden sogleich mit der etymologie eingeführt, Lob. Agl. p. 506, die bei Hesiod erst v. 207 folgt: so dass der zusammenhang des ganzen besser ist als dermalen bei Hesiod. Aber ihrer sind bei Orpheus zweimal sieben und in sieben stücke wird später von ihnen Zagreus zerrissen, Lob. Agl. p. 557. Den siebenten nicht hesiodischen Tita-nen nennt Plato Tim. c. 13 wohl aus der titanomachie neben Kronos und Rhea, aber als sprossen des Okeanos und der Te-thys: die siebente Titanide kennt Apollodor. Die unternehmung gegen Uranos scheint ganz ähnlich beider orten verlaufen zu sein, Lob. Agl. p. 507: auch Orpheus weiss die Giganten aus dem blut desselben, auch die Aphrodite, Lob. l. c. p. 542, in versen, die schöner sind als die hesiodischen. Ob von den sämmtlichen Gerhard'schen stücken III bis VIII, v. 211 bis 452, irgend etwas bei Orpheus vorgekommen, muss bis auf weitere untersuchung fraglich bleiben, obgleich es Schömann p. 18 und Lobeck Agl. p. 508. 509 annehmen. Denn die stelle aus Plato's Cratylus p. 402B von Okeanos und Tethys war, wie Giese p. 81 wahrscheinlich macht, aus einer τελετή des Onomakritos, nicht aus der theogonie, und der Platoniker, der bei Lob. p. 509 dem Orpheus genealogien des Hesiod zuzueignen scheint, ist mir nicht zur hand: confusion erkennt auch Lobeck. In der folgenden Kronos · rhapsodie

fehlte es nicht an entsprechenden zügen, wenn auch bei Orpheus vieles weiter ausgesponnen war, was zum theil bei Apollodor aus andern quellen sich gleichfalls findet: das verschlingen des steins hielt Tzetzes für ein plagiat des Hesiod aus Orpheus. Im weitern finden sich ebenfalls noch einzelne nicht wenige gemeinsamkeiten, die man bei Schömann p. 20 gesammelt findet; zuletzt in der orphischen titanomachie anderthalb verse aus Hesiodus th. 317, Lob. Agl. p. 564.

Man entnimmt aus dieser ganz oberflächlich aus Lobeck gemachten zusammenstellung, dass grund genug vorhanden ist, überall, wo es sich um authenticität von parthien der einen theogonie handelt, die andere zur hand zu nehmen. Der standpunkte für solche untersuchungen sind fast so viele, als sich zeitpunkte für muthmassliche umgestaltungen der beiderseitigen überlieferung

namhaft machen und ins auge fassen lassen.

Darüber zwar, ob es überhaupt eine hinlänglich alte orphische versificierte überlieferung gegeben, sind die meinungen getheilt. Schömann pflichtet dem urtheil Lobeck's (Agl. p. 611) bei, dass alles der Pisistratidenzeit angehöre. Indess Lobeck selbst hat die spuren anderer ansicht in dem frühern doch wohl absichtlich nicht getilgt: wie wenn er p. 316 orphische gedichte in die zeit vor Pythagoras zu setzen scheint, p. 317 orphicae fabulae telam uno fortasse et aliero post Homerum saeculo coeptam nennt: pag. 540 dass Stesichorus den Orpheus gelesen, ist freilich ironie, wie auch p. 505 das aut ex Hesiodi carmine ducta, aut ab utroque poeta, ut multa, eodem modo tradita. Dagegen klingt p. 450 das antiquum et illustre Orphei carmen und p. 550 non Orpheus solum et Homerus ehrenvoll genug. Giese p. 94 hält die hymnen wirklich und mit gutem fug für alt: "waren gedichte einmal zu gottesdienstlichen gebräuchen bestimmt, so war die möglichkeit ihrer erhaltung bis auf eine zeit gegeben, die von nichts gleichzeitigem kunde erhalten sollte." Etwas anderes als einzelne verse und poetische conceptionen kann freilich auch nicht aus orphischen kreisen in die noch junge hesiodische poesie eingedrungen sein: aber dergleichen, in rhapsodischer umdichtung, ist vollkommen glaublich. Dass stücke theogonischen inhalts oder genealogisches von Hesiod anders als mit rhapsodischer erweiterung, wie das Scutum, überhaupt öffentlich vorgetragen worden, ist, glaube ich, noch zu beweisen. Es braucht aber nicht zu geschehen, weil eben nach unserer obigen annahme alle echten reste der theogonie diese rhapsodenerweiterung noch heut an sich tragen. Zunächst käme als dritte stufe die zeit in betracht, wo Brontinos, Cercops, Zopyros, Onomakritos sich in orphischen schriften versuchten, "quibus in possessionem restitutis Orpheo ne unus quidem relinquitur versiculus", Lob. p. 347. Sollten diese, die hauptsächlichsten gründer namentlich des obigen theogonischen systems, nicht die hesiodischen gesänge, wie sie im rhapsodenmund um-

gingen, dieselben, die vielleicht in leidlicher treue uns jetzt noch vorliegen, sich bestens zu nutz gemacht haben? Die obige übereinstimmung lässt sich kaum aus andern annahmen herleiten: man müsste denn unsern Hesiod für einen auszug aus den Orphikern halten. Es giebt überdies noch eine notiz anderer art dafür. Man hat sich viel mühe um die deutung einer stelle des Diogenes Laertius gegeben, 2, 5 p. 44 Did., wo es heisst: τούτω τις, καθά φησι 'Αριστοτέλης έν τρίτω περί ποιητικής, έφιλονείκει 'Αντίλοχος Λήμνιος καὶ 'Αντιφων ὁ τερατυσκόπος, ώς Πυθαγόρα Κύλων Κροτωνιάτης, καὶ Σύαγρος Όμηρω ζωντι, ἀποθανόντι δὲ Ξενοφάνης ὁ Κολοφώνιος, καὶ Κέρκωψ Ἡσιόδω ζώντι, τελευτήσαντι δε ό προειρημένος Ξενοφάνης κτλ. Ob die worte durchaus aristotelisch sind, lässt sich bezweifeln: aber selbst wenn sie es sind, erklärt sich die sache unter annahme von ein wenig ironie und scherz, wie er bei Aristoteles ja wohl mit unterläuft, gar einfach, sobald man sich der Cicerostelle de Nat. D. I, 37 erinnert: "Orpheum poetam docet Aristoteles numquam fuisse et hoc orphicum carmen ferunt cuiusdam fuisse Cercopis" Dass das "ferunt" den Aristoteles mitbegreift, ist selbstverständlich: minder klar ist, wie Cicero zu einem vereinzelten orphischen gedicht kommt und es hervorhebt; indessen natürlich genug, dass das voluminöse hauptwerk, das die theogonie mitenthielt, jenen unterrednern zur hand war. Ίεροὺς λόγους ἐν ὁαψωδίαις κδ΄. λέγονται δε είναι Θεογνήτου τοῦ Θεσσαλοῦ, οἱ δε Κέρκωπος τοῦ Πυθαγορείου, sagt Suidas p. 788 Bekk. Auf einen literarischen betrug war indessen, wie auch Giese p. 109 bemerkt, diese orphische theogonie des Kerkops wohl nicht abgesehen; soviel ich finde, war die anrede an Musäus darin nicht gebraucht, vielleicht überhaupt nichts enthalten, was auf chronologische phantasien der logographen, die geschlechtsregister des Orpheus Hesiodus und Homer bezug gehabt hätte: und wäre es, so war es form und einkleidung. Wusste er sich als vergeistiger des schlichten exoterischen hesiodischen gesanges, so konnte er füglich irgend einmal auf diesen, wo nicht in apostrophe, doch im präsens, als gölte es einem zeitgenossen, zu sprechen kommen, wie eben Xenophanes auch. Mochte er mit diesem gedicht bei oberstächlichen lesern zu den ποιηταί λεγόμενοι πρότερον τοῦ Όμήρου καὶ Ἡσιόδου γειέσθαι zählen: schon Herodot weiss es besser, und Aristoteles nennt den in angebliches wissen und schauen der vorzeit versenkten mann mit seinem bürgerlichen namen, wie es Pausanias und Stobäus in ähnlichem fall mit Onomakritos und Pythagoras zu thun scheinen, Lob. Agl. p. 335, 452, Giese p. 77. - Auf vierter stufe steht die frage, ob die sammler und diaskeuasten des Hesiodus nicht wiederum von den schriftlichen productionen jener Orphiker gebrauch gemacht oder selbst von ihren tendenzen berührt worden sein mögen. Das war eben das thema Gerhard's, welches wir sogleich von neuem in erwägung ziehen wollen. Zuvor ist noch zu erwähnen, dass natürlich auch ein fünfter gesichtspunkt statthaft und z. b. zur entscheidung der von Lobeck Agl. p. 611 noch offen gelassenen frage, ob nicht die orphische theogonie selbst nach Plato anzusetzen sei, von grosser erheblichkeit sein würde: wenn man nämlich prüfte, ob irgend eine entschieden auf rechnung der diaskeuasten kommende thatsache in das orphische gedicht übergegangen sei. Dahin würde gehören, wenn von dem Pontosabschnitt v. 233 des Hesiod wirklich, wie wir oben erwähnten, bei Orpheus sich etwas in gleicher stelle des gedichts fände. Beim Cyclopenabschnitt hat sich ein solcher verdacht erledigt; die theogonie des Hieronymus indessen könnte auf der diaskeuastenarbeit basiren.

Gerhard's ansicht lautete also dahin, dass in folge persönlicher orphischer eigenschaft des diaskeuasten in die hesiodische theogonie eine beträchtliche anzahl theils kürzerer stellen, mitunter in demselben wortlaut, durchaus aber bei Orpheus fest, im besiodustext nur locker haftend (Gerh. abh. p. 139, note 39), die Kyklopen und Hekatoncheiren v. 139 folg., die Nacht v. 122 flg., Aphrodite v. 188 flg., Dionysos v. 947 flg. und anderes, theils längere parthien, zwar nicht in der orphischen theogonie nachweisbar, aber anscheinend desselben characters, eingang gefunden. Eine ansicht, deren berechtigung wir zunächst durch den obigen nachweis der steten reciprocität zwischen Orpheus und Hesiodus ins licht setzen wollten. Zu weiterer vertretung derselben wird es nöthig sein, ihr einen nur scheinbaren stützpunkt zu entziehen. Es ist mehr vortheil als nachtheil dabei, wenn man den Onomakritos selbst als diaskeuasten aufgiebt. Er erfüllt eine dreifache function, als änderer im kleinen, als interpolator, und als redigent gewisser gleichfalls in orphischem phantastischen halbdunkel gehaltenen schlusstücke, die man am liebsten wohl als seine arbeit ansehen möchte, wenn nicht die unterschiede im stil und sprachlichem zwischen den beiden ersten und der dritten leistung zu gross würden. Nun lässt sich aber mit sicherheit voraussehen, dass bei näherer prüfung sowohl Onomakritos, den schon Lobeck einen tüchtigen poeten nennt, in folge der ermittlungen Giese's in der schätzung noch etwas steigen, als auch mit grösserer evidenz noch der diaskeuast unseres Hesiod als ein höchst dürftiger subalterner geist sich zu erkennen geben wird: so dass man nicht einmal an Kerkops mehr wird denken mögen, für den sonst gar manches von positiven zeugnissen spricht. Wir kommen darauf wohl künftig noch zurück. Vorläufig gewinnt die Gerhardsche hypothese breitere basis und festeren inneren halt. wenn wir von Onomakritos absehen und damit den schein zerstören, als ob, was in der theogonie als annähernd orphisch bezeichnet worden, grossentheils erst in folge der beziehung auf jenen namen in dies licht zu stehen gekommen.

Wir stellen das entschieden in abrede, indem wir die ansicht

Gerhard's nach ihren beiden theilen unbefangen und rücksichtslos revidiren. Zuerst also die frage: sind zwischen Orpheus und der hesiodischen theogonie einzelne incidenzpunkte hinlänglich viele und erhebliche vorhanden, um als entlehnungen aus ersterem in letztere durch einen allenfalls mit orphischer literatur leidlich vertrauten diaskeuasten gelten zu müssen! — Die entsprechung wie wir oben sahen, war zwischen beiden im ganzen und im einzelnen sehr gross. Man könnte sagen, nicht weniges davon deute auf gemeinsame quellen hin. Dem streit hierüber weichen wir durch die schon vorgetragene annahme aus, dass wir die schriftliche abfassung der orphischen theogonie von mündlicher rhapsodenüberlieferung des Hesiod abhängig dachten, also auf jene bezüge zu gunsten jenes orphischen gedichts für unsere jetzige frage bereits verzicht geleistet haben. Es kann sich mithin jetzt nur um eine verhältnissmässig geringe zahl von punkten handeln. die entschieden dem diaskeuasten angehören müssen. Daran indessen fehlt es nicht, und Gerhard, der gleichfalls die totalübereinstimmung nie hat für seinen zweck geltend machen mögen, hat sie fast alle ausfindig gemacht.

Ich glaube zuvörderst, es ist unerweisbar und unwahrscheinlich, dass ein hesiodisches gedicht, theogonie genannt, früher existirt hat, bevor durch den diaskeuasten gewisse einzelne rhapsodengesänge einschlägigen inhalts zusammengestellt wurden. Das höchste, was man einräumen kann, ist, dass diese gesänge, obgleich nicht auf continuirlichen vortrag berechnet, zu mnemoneutischem zweck durch ein gewisses band zusammengehalten waren, wie oben in nr. 1 angedeutet worden. Wäre die zahl der Titanen nicht verschieden in beiden gedichten, würde ich auch jenen syllabus auf rechnung des diaskeuasten setzen. Denn was konnte diesem, wenn er theogonische reste zu ordnen hatte, näher liegen, als sich rathes zu erholen aus dem gedicht, das bezeugtermassen damals, und vielleicht allein unter solchem titel vorhanden war, oder, falls die zweifel am vorhandensein einer ausdrücklichen Oxogoria des Orpheus gegründet sind, doch thatsächlich demselben soweit entsprach, dass auch Herodot wo er von theogonieschöpfung spricht, desselben gedenken konnte; das überdem durch wohl nie verkannte verarbeitung desselben materials zum arbeitsformular sich empfahl.

Ich denke mir also den diaskeuasten ausgestattet, theils mit jener gruppe von Titanengenealogien, theils wie in den "E $\varrho\gamma\alpha$  mit audern vereinzelten theogonischen sprüchen und fragmenten mancher art, und mit hülfe des orphischen  $i\epsilon\varrho\delta c$   $\lambda\delta\gamma\sigma c$  bemüht, theils die in diesem vorfindliche ordnung und abfolge auf sein material überzutragen, theils für die einzelnen trümmer eine passende stelle in seinem compendium zu ermitteln. Die erstere dieser thätigkeiten ist z. b. veranschaulicht in der art, wie er die Kyklopen und Hekatoncheiren v. 139 ff., zwar nicht völlig an der

stelle, wo sie bei Orpheus stehn, weil er durch seinen rhapsodiencomplex doch etwas gebunden war, aber doch zum theil wörtlich von Orpheus und, wie sich später zeigen wird, die Kyklopen ohne alle eigentliche veranlassung aufführt. Eben so sieht die Aphroditestelle mehr einer solchen assimilation an das orphische gedicht, als einem alten rhapsodenzusatz, den Orpheus entlehnt hätte, ähnlich. Namentlich aber lässt sich zweifeln, ob der kosmogonische anfang des ganzen ήτοι μέν πρώτιστα u. s. w. als solcher schon bei den rhapsoden vorhanden gewesen, oder wenn er es war, ob er in mehr als drei oder vier versen bestand, die den einzelnen gesängen vorausgeschickt wurden. Dass er vielfach von diaskeuasten interpolirt ist, leidet keinen zweifel: zum theil vermuthlich, um in ähnlicher weise, wie er im eingang eine hindeutung auf das später folgende Hekatoncheirenstück für nöthig hielt, so einige theogonische rhapsodien die er zwischen die Titanen einzuschieben gedachte, anzukündigen. Ich finde in den so ungereimten schlussversen des Musenhymnus 107 und folg. (v. 104 bis 106 nehmen sich wie die rhapsodeneinleitung zur titanogonie aus) eine art bericht des diaskeuasten über das von ihm neu geleistete. Er hebt sehr ausdrücklich hervor, dass von  $N\dot{\nu}\xi$  und Πόττος zu lesen sein werde. Auch οὐρανὸς εὐρὺς ὕπερθεν erwähnt er: ob er sich bewusst war v. 126 gedichtet zu haben, in seiner jetzigen ungeschickten gestalt, oder etwa nach orphischer anschauung (Lob. p. 380, 484) so:

Γαῖα δέ τοι πρῶτον μὲν ἐγείνατο ἶσον ἐανοῦ mag dahingestellt bleiben. Aber dass er wegen der rhapsodischen studie von der Nacht v. 211—232 die verse 123 ff., allerdings mit hinblick auf Orpheus, und wegen des gleichfalls ausser der titunglesie liegenden Poetes etiigke v. 222 226 die verse 120

titanologie liegenden Pontos-stücks v. 233-336 die verse 129-132, nicht minder nach orphischem vorbild, wie oben erwähnt,

eingereiht oder verfertigt hat, ist mir sehr einleuchtend.

Schliesslich deutet vielleicht auch das auf eine berücksichtigung der orphischen theogonie, dass der diaskeuast die vier weltalter lieber in die  $^{\prime\prime}E\varrho\gamma\alpha$  als in die theogonie aufnahm: es hätte sich letzteres thun lassen in kurzer erwähnung bei Kronos. Aber auch bei Orpheus stand das ausführliche anderswo, Lob. Agl. p. 512.

Hiermit bliebe es hinsichtlich dieses ersten theils von Gerhard's hypothese vollkommen bei seinen ermittelungen; und es wäre nur noch vom andern zu sprechen, wonach einige grössere stücke, wie z. b. 59 verse Phorkyssippen, 41 verse Hekatehymnus, die sich auf grund der Lobeck'schen zusammenstellungen nicht eben als orphisch erkennen lassen, doch diesen ursprung, wenn auch nur als freie dichtungen im geist der sekte, tragen sollen. Ich respectire in vollem masse Gerhard's urtheil, wenn er z. b. p. 129 sagt: "die mystik des hymnus auf Hekate ist durchaus attischen schlags", und bekenne mich einen ignoranten

auf diesem ganzen gebiete. Deshalb eben wüsste ich über diesen ganzen theil, weder so weit er von Gerhard ausgeführt ist, noch in wie weit er mir nach beseitigung des Onomakritos auf die schlussparthien der Hekatoncheiren, der unterweltsörter und des Typhoeus ausdehnbar erscheinen möchte, sonderlich etwas vorzubringen. Ist die sache so, so giebt die annahme eines diaskeuasten, wie ich ihn denke, raum genug für vorstellungen, wie er zu orphischem gut kam. Uebrigens finde ich nicht, dass der sache oder dem verdienste Gerhard's um dieselbe im geringsten abbruch geschähe, wenn man in betreff dieses punktes vom diaskeuasten ganz absähe, und von dem vierten der obigen gesichtspunkte auf den dritten zurückginge. Die annahme wird desto einfacher. je weniger eigne thätigkeit der sammler entwickelt hat. Gerhard bleibt das ungemein grosse verdienst, durch seine athetesen die commissuren der einzelnen rhapsodien kenntlich gemacht zu haben, aus denen der sammler auf die schlichteste weise unsern text zusammenfügte. Das verfahren der rhapsoden in solchen productionen kennen wir aus dem Scutum und dem oben berührten fall in den "Eoya, der ausserdem zeigte, wie jene erweiterungen eines hesiodischen themas mit localen anlässen in beziehung standen. Auf solche weise könnten, da, wie Giese p. 81 und andere bemerken, die Orphiker vielfach auf den cultus einfluss übten, selbst die rhapsoden sich dann und wann zu annäherungen in dieser richtung verstanden haben. In Aegina wurde nach Pausan. 2, 30, 2 Hekate hoch verehrt, dabei waren weihen des Orpheus. Sollte es dort einem rhapsoden verwehrt gewesen sein, mit anknüpfung an die hesiodischen verse 404-413 das lob der landesgöttin zu singen? - falls nicht etwa einer solchen annahme, mehr noch als der mangel an zeugnissen über dortige agonen, der umstand entgegensteht, dass eben die Hekate unsers Hesiod durchaus nicht die Hekate des Orpheus ist, mit ihr kaum einige epitheta (Gerh. p. 134), jedenfalls die abstammung von Zeus nicht gemein hat. Verstehe ich Gerhard auf p. 126 recht ("abgesehen von der als Titanin darin verzeichneten Hecate"), so ist es die breite erwähnung der göttin, bei sonstiger genügender einhaltung des hesiodischen mythenkreises, die auf eine "hochstellung" derselben, und diese wieder, die auf das eingreifen eines Orphikers schliessen lässt.

Diese weitläufige verherrlichung der göttin würde aber natürlich genug sich verstehen lassen, wenn man das ganze stück v. 404 bis 452 für einen rhapsodengesang an einem den darin geschilderten Titanengöttern geweihten fest gelten liesse. Es wäre z. b. etwa in Delos ganz am ort gewesen, wo bekanntlich rhapsodenkämpfe heimisch waren. Hesiod selbst rühmt sich in dem fragment 227 Göttling. mit Homer dort wettgesungen zu haben. Ich glaube nicht, dass diese sage auf den gegenwärtigen hymnus sich gründet, wie dort in Chalkis: aber jeder spätere aoede

konnte den gesang dort vorgetragen und im tempelarchiv niedergelegt haben. Ob Köos und Phoibe in Delos verehrt wurden, ist wohl ungewiss: gefeiert konnten sie sicher werden, und zwar sehr passend mit der Hekate zugleich, nach der die  $E \kappa \acute{\alpha} \tau \eta \varsigma \nu \widetilde{\eta} - \sigma \omega \varsigma$  unmittelbar bei Delos genannt war, Athen. 14, p. 645 b: s. Gerhard Mythol. p. 97. Jacobi Handwörterb. p. 371.

Nicht alle an Hesiodusverse angesponnene rhapsodenleistungen mögen so gewichtige objective anlässe gehabt haben. Das Pontosstück v. 233-264 mit seinen funfzig Nereidennamen, die flüsse in n. VI Gerh., die Nacht in n. III, sind epideiktische versuche noch formellerer art als das Scutum. Die Prometheusfabel der theogonie steht natürlich genau auf der stufe, wie die in den  $E_{\rho\gamma\alpha}$ , ist eine andre fassung, wie man ausgaben des Tasso hat mit original. und ganz anders gereimten venezianischem text der gondoliere. In einigen andern stücken, die neuer sein mögen, giebt sich ein erlahmen des rhapsodischen talents theils durch gehaltlosigkeit der diction, theils einfügung halb fremdartiger, oft sehr werthvoller alter stücke zu erkennen, die man keinerlei ursach hat als von diaskeuasten nachgetragen zu denken. Die Phorkidenrhapsodie n. V scheint auf der niedrigsten stufe einer völligen compilation zu irgend welchen lehrhaften zwecken zu stehn - ob, wie wenigstens manches andre, behufs der Homererklärung, wird bei der nächsten abhandlung Schömann's zu erwäg ensein. Die einzelnen kurzen gesetze am schluss scheinen rhapsodische themata ohne ausführung oder versus memoriales wie etwa die κατάλογοι γυναικών gewesen zu sein.

Um diese sehr einfache auffassung, die bis hierher schlechthin keine weitern kritischen operationen erforderte, in sich abzuschliessen, wird es erlaubt sein, an einer stelle etwas drastischer zu verfahren. Ich bin nämlich nicht allzufern von der überzeugung, dass in unserer theogonie durchaus anderes material, als das aus dem repertoire der rhapsoden stammende und dies gepräge in den hauptstücken noch jetzt tragende, nicht enthalten ist: dass sie nicht aus fragmenten aller art zufällig zusammengerafft ist, auch nicht einmal in jene drei heterogene schichten zerfällt, die ich oben in n. 1 annahm, noch auch in die drei, welche Köchly p. 27 als die genealogische, hymnodische und homerisirende unterscheidet: und ich glaube zweitens, dass die thätigkeit des sammlers durch die doppelte annahme erschöpft ist, dass er einmal überhaupt eine theogonie mit kosmogonischem anfang nach dem muster der orphischen hergestellt, und sodann die mehr parallel als successiv zu einander gestellten rhapsodenstücke allerdings nothdürftig in chronologische abfolge geordnet hat, letzteres besonders in dem jetzt zu besprechenden falle. muthe, dass die drei stücke bei Gerhard IX, XI und XII, die verse bei Göttling 453-507 und 621-819, vielleicht auch noch das Typho eustück v. 820-880, eine einzige rhapsodie gebildet haben, bestehend aus einem echten hesiodischen stück von jetzt 52 versen und einer rhapsodischen fortsetzung von 200 oder 260 versen, in der art wie das Scutum an 56 echte Eöen verse 424 neue des rhapsoden anfügt. Die verbindungsstelle beider stücke der theogonie lautete etwa so:

500 σημ εμεν εξοπίσω, θανμα θνητοισι βροτοισι. λύσε δε πατροκασιγνήτους όλοων από δεσμων 502 Ουρανίδας, ους δήσε πατήρ αεσισροσύνησιν.

619 ήνορέην υπέροπλον αγώμενος ήδε και είδος —:

man würde genaueres darüber wissen, wenn von den parallelen orphischen versen bei Lobeck Agl. p. 506 nur einer mehr erhalten wäre. Die rhapsodie war lang, vielleicht weil für die panathenäen selbst bestimmt, wo sie zu den schildereien des peplos ohngefähr das verhältniss hatte, wie Plato im Euthyphron p. 6 BC zusammenstellt: οἶα λέγεταὶ τι ὑπὸ τῶν ποιητῶν — καὶ τοῖς μεγάλοις Παναθηναίοις ὁ πέπλος μεστὸς τοιούτων κτλ. Die Hekatoncheiren wurden in Attika als Tritopatoren verehrt, der Typhoeus wird auf

dem peplos gleichfalls erwähnt.

Diese rhapsodie galt dem sammler sicher so gut für hesiodisch, wie das Scutum: aber entweder sah er die lockere verknüpfung, oder er fand darin anstoss, dass die lapetosrhapsodie in der gestalt, wie er sie, fortgesponnen bis auf Prometheus, gleichfalls aufzunehmen hatte, jener erstern parallel lief: er konnte sie nicht vor Zeus geburt im Kronosstück und nicht hinter v. 746, wo Atlas bereits vorkam, setzen. Er trennte also die längere rhapsodie in zwei stücke. Da er bei Orpheus ohnehin die Kyklopen fand, die hier fehlten, so fügte er hinter v. 502 einige verse ein, die die Ovaniban in jenem, womit die Hekatoncheiren gemeint, wie auch Wolf und Schömann erkannten (Schöm. p. 124), ohne weiteres zu Kyklopen stempelten, wonach er denn auch die verse 139 fl., wie bei Orpheus, einfügte. Dass dort sein kunstgriff fast allgemein bereits anerkannt ist, muss meiner analyse hier zu gute kommen; es stimmt eines sehr wohl zum andern.

Jene rhapsodie des rhapsoden übrigens war ein schlaffes, dürftiges machwerk, ausser wo es durch eingefügte ältere zum theil sehr werthvolle stücke angeschwellt ist. Dass trotz des missverständnisses dieser (übrigens vielleicht nicht alle zugleich vorgetragenen) einschiebsel v. 744 bis 806 zum eigentlichen thema, das ganze dennoch als eines galt, nicht in drei stücke, wie bei Gerhard, zerfiel, lehren die schlussverse von 815 bis 819, in denen auf die hauptfiguren zurückgelenkt wird. Nun herrscht über den innern zusammenhang dieser abschnitte bei den kritikern viel rathlosigkeit. Verzweifelte versuche bei Gerhard, verzweifelnde worte bei Köchly p. 35. Ich will nicht leugnen, dass manches verderbt sei: aber ich wünschte einfache, methodische mittel. Ein grosser theil der schwierigkeiten hebt sich, wenn man wie oben im Musenhymnus einfach die verse 722 bis 739 mit anti-

sigma bezeichnet, als ein stück, welches mit dem von 740 bis 819 zu alternativem gebrauch parallel zu denken ist. Man fügte nach belieben das eine oder andere an v. 721 an: das lag in der rhapsodischen bestimmung des ganzen. Ich will nicht widersprechen, wenn v. 721 vielleicht lieber nur zum zweiten stück geschlagen wird, wie von Gerhard geschehen: aber es bedurfte einer solchen motivirung dafür. Dass dieselben verse 736-739 und 807-810 sich am ende der beiden stücke finden, ist in der ordnung. Vers 731 muss allerdings seinen platz ändern: indess ich missbilligte schon oben in n. 1 die versetzung bis nach 745 bei Gerhard (und Hermann, wie ich eben sehe). Ich finde jetzt wahrscheinlich, dass er nur hinter v. 728 übergangen und am ende der seite, wie üblich, nachgetragen worden ist. Dort las ihn wohl der verfasser der orphischen verse bei Lobeck Agl. p. 525:

καὶ πόντου πυμάτη δὲ βάσις χθονὸς ἔνθα τε ὁῖζαι Τάρταρα δ' ευρώεντα καὶ ἔσχατα πείρατα γαίης. Sinn beider stellen und die hervorgehobenen worte kommen überein. R. Merkel. Schleusingen.

# Arist. Nubb. vs. 315 sq.

#### $\Sigma \Omega KPATH \Sigma$ .

"Ηκιστ', άλλ' οὐράνιαι Νεφέλαι, μεγάλαι θεαὶ ἀνδράσιν ἀργοῖς. αίπερ γνώμην, καὶ διάλεξιν, καὶ νοῦν ημίν παρέγουσιν κτλ. Hier muss die interpunction so geändert werden:

ηκιστ', άλλ' οὐράνιαι Νεφέλαι, μεγάλαι θεαί, ἀνδράσιν ἀργοῖς αίπες γνώμην, και διάλεξιν, και νουν ήμιν παρέχουσιν, κτλ.

Denn Strepsiades fragt nach dem wesen der wolken, ob sie heroinen sind, oder dess etwas. Darum muss Sokrates antworten: grosse göttinnen sind sie, und zwar allen, wie ja die wolken sich v. 573 ff. beklagen, dass ihnen, die von allen göttern dem staate am meisten nützten, allein keine opfer und spenden gebracht würden. Aber die genannten güter gewähren sie eben nur, uns männern des nichtsthuns, zu denen sich ja Socrates nothwendig rechnen muss.

Culm.

O. Goram.

## III. MISCELLEN.

# A. Mittheilungen aus handschriften.

## 1. Griechische Papyrus.

Zu Diodorus, dem philosophen Secundus und andern.

Tischendorf giebt in der: Notitia editionis codicis bibliorum Sinaitici auspiciis imperatoris Alexandri II. susceptae. Accedit catalogus codd. nuper ex oriente Petropolin perlatorum. Edidit Ae. Fr. C. Tischendorf. Lipsiae, 4. Brockhaus. 1860, auch von einigen griechischen handschriften nachricht, die nicht der biblischen literatur angehören. Den philologen wird eine kurze mittheilung über dieselben nicht unerwünscht sein.

Zuerst werden einige handschriften angeführt, die von Tischendorf aus dem orient mitgebracht worden sind und jetzt sich in der kaiserlichen bibliothek zu Petersburg befinden, p. 59 eine vollständige handschrift des Suidas, auf baumwollenpapier, aus dem dreizehnten oder vierzehnten jahrhundert, p. 63 eine pergamenthandschrift des dreizehnten jahrhunderts, bruchstücke eines lexikons, 77 Bl. (die von Tischendorf angeführten glossen, die erste  $A\mu\sigma\zeta\acute{\omega}r$  und die letzte  $\delta\alpha\varrho\vartheta\epsilon \tilde{\imath}r$ , finden sich Etymol. Gud. p. 41, 1 und 134, 21), p. 64 eine pergamenthandschrift des 11. jahrhunderts, 16 Bl. in 4, politische verse philosophischen inhalts.

Sodann erwähnt Tischendorf p. 74 eine handschrift des Diodorus Siculus, B. XI—XVI, die er im kloster des h. Johannes auf Patmos gefunden hat. An vielen stellen lasse sich der dindorfsche text aus ihr verbessern und 12, 57 füge sie am schluss des kapitels nach έγένοντο die worte hinzu: οἱ δὲ Κορχυραῖοι διὰ τὴν πρὸς θεοὺς εὐσέβειαν τῆς μὲν τιμωρίας αὐτοὺς ἀπέλυσαν, ἐκ τῆς πόλεως δὲ ἔξέπεμψαν. οὖτοι δὲ πάλιν νεωτερίζειν ἐπιβαλόμενοι καὶ τειχίσαντες ἐν τῆ νήσω χωρίον ὀχυρὸν ἐκακοποιοῦντο τοὺς Κορχυραίους. ταῦτα μὲν οὖν ἐπράχθη κατὰ τοῦτον τὸν ἐνιαντόν. Ueber die flüchtige kürze, mit der Diodorus das von Thukydides 3, 70—85 erzählte wiedergebe, hatte schon Wesse-

ling geklagt; in etwas wenigstens wird durch den zusatz die darstellung der ereignisse vollständiger.

Bedeutende erwartungen erregt die kurze geheimnissvolle bemerkung p. 123: denique missis in praesens aliis, in quibus sunt

studia circa librum palimpsestum Euripidis.

Aber noch müssen wir über eine andere mittheilung sprechen, die p. 69 ff. gegeben ist. Lucas Holsten gab zuerst Rom 1638 γνωμαι, Sententiae morales, eines Secundus griechisch heraus, die lateinisch schon Vincentius von Beauvais specul. hist. 10, 71 und Caspar Barth advers. 15, 17 in etwas anderer gestalt mitgetheilt hatten. Man wusste auch, dass diese sogenannten sentenzen antworten auf fragen des kaisers Hadrianus gewesen sein und Secundus zu Athen geleht und bis zu seinem tode ununterbrochenes schweigen beobachtet haben sollte, weil er durch ein unbedachtsames wort schuld an dem tod seiner mutter geworden sei. Vgl. Jonsius de scriptor. hist. philos. 3, 12, 8. Conr. Orelli, Opusc. Graec. vet. sententiosa I, p. XXII ff. Aber erst I. Ad. Schier gab in Demophili Democratis et Secundi sententiae. Lips. 1754 aus einer von Marquard Gudius geschriebenen papierhandschrift der bibliothek in Wolfenbüttel einen Βίος Σεκούνδου φιλοσόφου heraus, den Orelli in dem angegebenen buche I, p. 208 ff. wieder abdrucken liess. Inhalt und sprache schienen die annahme zu rechtfertigen, dass es ein machwerk aus spätester zeit sei. um so mehr, als das, was Philostratus vit. Soph. 1, 26 von einem sophisten Secundus zu Athen in jener zeit erzählt, nicht zu diesem schweigen stimmt. Es überrascht daher, dass Tischendorf einen theil dieses Biog auf einem in Aegypten gefundenen papyrusblatt erkannt hat, das nach seiner ansicht nicht viel jünger als das zweite jahrhundert nach Chr. ist. Ich stelle den text in der papyrusrolle, wie ihn Tischendorf p. 71 ff. gegeben hat, und den der mir durch herrn bibliothekar Bethmann gütig mitgetheilten wolfenbütteler handschrift (cod. gr. Gud. 79. Orelli 1, p. 210 f.) neben einander: die buchstaben, welche Tischendorf eingeklammert hat, treten wahrscheinlich auf dem papyrus nicht deutlich hervor.

Ραργι. Tischend.

κατ[εβεν]ονεισπιρεαηνγαροτοποσ

εκι[νοσ]τωνκολαζομενοναπια
γον[τε]σαυτωνελεγονεινατιο
σε[κο]υνδεσιωπωναποθενησ

5 κι[σλα]λησονκαιζησονχαρισε
σ[εα]υτ . . . . ζηνδιατουλογου
κ[αι]γαροκυκνοσαδιπροστοτερ
[μα]τουβίουκαιτελοσμετανο
ησονηδηστιικανοσοπρο

10 [γενομ]ενοσσοιχρονοσπολ
λοισμενουνκαιαλλοισλογοισ

πα ραμοι θεί ταικαιεδεξε [το] νφιλοσοφονοδεκαιτου [θα]νατουκαταφρονησασεξε 15 των αυχεν αδιατησσειγηστωβιω απεταξατωγυμνοναυτωξιφοσ ενδικνυμενοσφησινοσεκουνδε αγορασοντηφονητονθανατον ωδεσεκουνδοσουκεπε . . . . παραλαβωνδεαυτωνηλθεν οσπεκουλατωρπροσαδριανο φησινδεσποταβασιλεευσεχουν δεοιονμοιπαραδεδωκαστοιον [τον] 10 σοιενχομιζω [μ] εγριθανάτου σιωπησαντααδριανοσδεθαυμα σαστηντουφιλοσοφουεγχρατιαν αναστασεφηεσεκουνδετην σιωπηνετηρησασοσπερνο μωντινασσεαυτω [επι] θεισ 15 εγωδε . . . . . . μετοννομο . μεσεενεχατουαποθανιντο γαρμεαποκτινινμονον ενσοιεστιναργωνγαρ τουτουερεθηστησγαρε μησφονησκαιτουενεμοι . . . φθορικουλογουουδεμι αενσυεστινεξουσια

#### Wolfenbütteler handschrift.

κατέβαινεν έγων αὐτὸν είς τὴν πεῖραν, ἦν γὰρ ὁ τόπος ἐκεῖνος τῶν κολαζομένων, καὶ έλεγεν αὐτῷ. ῷ Σεκοῦνδε, τι σιωπῶν άποθνήσκεις, λάλησον καὶ ζήση, χαρίσαι ξαυτῷ ζωὴν δι' αὐτοῦ λόγου, καὶ γὰρ ὁ κύκνος πρὸς τὸ τέρμα τοῦ βίου, καὶ ὅσα δὲ ἄλλα πετεινά τη δεδομένη αὐτοῖς φωνή κελαδή, καὶ οὔδεν ἔστιν ἄφωνον έν τῷ βίω, μετανόησον οὖν, ἱκανὸν γὰο πρὸς σὲ σιωπῆς γενόμενον γρόνον, και άλλοις δε πλείοσι λόγοις παρεμυθέντο, και έδελέαζε τον Σεκουνδον. ο δε Σεκουνδος και το ζείν καταφρονήσας σιωπων τον Θάνατον έξεδέγετο, τοῖς λόγοις μή ἐπιστραφείς. ὁ δὲ Σπεκουλάτως, ἀπαγαγών τὸν ἄνδρα ἐπὶ τοὶ συνήθη τόπον, φή. Σεκουνδε πρότεινον σου τον αυχένα, και δέξαι δι αυτου το ξίφος. ὁ δὲ Σεκοῦνδος τείνας τὸν αὐχένα δι ἀυτῆς σιωπῆς τοῦ βίου απετάσσεο, γυμνόν δε τὸ ξίφος ενδεικνύμενος ὁ Σπεκου-10 λάτως φή, ὧ Σεκοῦνδε, ἀγόρασον φωνή σου τον θάνατον. ὁ δὲ Σεκοῦνδος οὐκ ἐλάλησεν. παραλαβών δὲ ὁ σπεκουλάτωρ αὐ-

5

τον. ήλθε πρός άδριανον και φή. δέσποτα καίσαρ τον σεκούνδον δποίον μοι παρέδωκας, τοιουτόν σοι αυτόν ήγαγον μέγρι θανάτου σιωπήσαντα. 'Αδριανός δε θαυμάσας την του φιλοσόφου 15 έγκράτειαν. άναστας έφη, σεκουνδε την σιωπην ασκήσας, ωσπέρ τινα νόμον σεαυτώ προσθείς, τον νόμον σου παραλύσαι ούκ ήδυνήθην, λαβών τοίνυν ταύτην την δέλτον, γράψον και δμίλησόν μοι διὰ τῶν χειρῶν σου. δεξάμενος δὲ ὁ σεκουνδος ἔγραψε τάδε: έγω μεν ω Αδριανε, ου φυβηθήσομαι σε ένεκεν του αποθανείν, ἄργων γὰρ τοῦ καιροῦ τούτου εὐρέθης, τὸ γὰρ ἀποκτεῖναί με, ἐν σοί έστι, της δὲ μης φοινης, καὶ τοῦ ἐμοῦ προφορητικοῦ λόγου, οὐδεμία σοι έστιν έξουσία. 'Αδριανός δέ κ. τά λ.

Was der papyrus bietet, wird so zu lesen sein:

κατέβαιτον είς Πειραιά. Την γάρ ο τόπος έκείτη ο τών κολαζομέτων, απάγοντες αυτον έλεγον , Ίνα τί ο Σεκουνδε σιωπων αποθνήσκεις; λαλησον καὶ ζησον γαρισαι σεαυτώ τὸ ζην διά του λόγου και γάρ ὁ κύκνος ἄδει πρὸς τὸ τέρμα του βίου. καὶ τέλος μετανόησον ήδη, ὅτι ἰκανὸς ὁ προγενόμενός σοι χρόνος." πολλοῖς μέν οὖν καὶ ἄλλοις λόγοις παραμυθείται και έδελέαζε τον φιλόσοφον, δ δε και του θανάτου καταφρονήσας έξεδέχετο τ ον θάνατον . . . . . . προτείνας τὸν αὐχένα διὰ τῆς σιγῆς τῷ βίφ ἀπετάξατο. γυμνὸν αὐτῷ ξί-10 φος ενδεικνύμενος φησιν , Ω Σεκουνδε, αγόρασον τη φωνή τον θάνατον." ὁ δὲ Σεκοῦνδος οὐκ ἐπε[στράφη], παραλαβών δὲ αὐτὸν ἦλθεν ὁ σπεκουλάτως πρὸς Αδριανόν. φησίν δέσποτα βασιλεύ, Σεκουνδον οδόν μοι παραδέδωκας τοιουτόν σοι έγω κομίζω, μέγρι θανάτου σιωπήσαντα. 'Αδριανός δέ θαυμάσας την τοῦ φι-15 λοσόφου έγκράτειαν άναστας έφησε. Σεκουνδε, την σιωπην έτήρησας ώσπερ νόμον τινά σεαυτώ έπιθείς έγω δε [οὐ δύνα]μαι

τον νόμο[ν σου παραλύσαι . . . . . . οὐ φοβοῦ-] μαί σε ένεκα τοῦ ἀποθανείν. τὸ γάρ με ἀποκτείνειν μόνον έν σοί έστιν. ἄρχων γάρ τούτου ήρέθης της δε έμης φωνης καί τοῦ 20 έν έμοι [προ]φορικοῦ λόγον οὐδεμία ἔν σοί ἐστιν ἐξονσία.

Für die gute quelle dieser überlieferung spricht gleich der anfang. Während die wolfenbütteler handschrift die sinnlosen worte bietet κατέβαιτεν έγων εἰς τὴν πεῖραν, mit der die herausgeber nichts anzufangen wussten, enthalten die worte des papyrus eis κειραιά. ην γάρ ὁ τόπος έκείνη ὁ τῶν κολαζομένων eine richtige, sonst so viel ich weiss nur bei Plato (Staat 4, p. 439 E) erhaltene nachricht: Λεόντιος ο Αγλαΐωνος ανιών έκ Πειραιώς ύπο το βόρειον τείγος έκτος, αίσθανόμενος νεκρούς παρά τῷ δημίω κειμένους, ίδεῖν ἐπιθυμοί. Verbinden wir aber mit diesen stellen die angabe Plutarchs Themist. c. 22: πλησίον δὲ τῆς οἰκίας κατεσκεύασεν ἐν Μελίτη το ίερον, οδ νον τα σώματα των θανατουμένων οι δήμιοι προβάλλουσι, welche sich eben auf die zeit bezieht, in der Secundus gelebt haben soll, so gewinnen wir ein sehr bestimmtes

zeugniss für die lage von Melite; seine gränzen umfassten also wenigstens zum theil die gegend ausserhalb an der nördlichen verbindungsmauer Athens und des Peiräeus. Es lag demnach auch dieser demos zum theil innerhalb, zum theil ausserhalb des asty, woran ich früher zweifelte (de demis urbanis Athen. p. 14). Das für  $\delta \eta \mu \iota \sigma \varsigma$  im leben des Secundus gebrauchte lateinische wort  $\sigma \pi \epsilon \varkappa \sigma \nu \lambda \acute{\sigma} \tau \varpi \varrho$  kommt, wie schon Orelli p. 566 bemerkt hat, auch im evangelium des Markus 6, 27 in derselben bedeutung vor.

Auch im übrigen zeichnet sich die fassung des papyrus wesentlich vor der des wolfenbüttler MS. aus und nichts steht im wege, in jener eine wenn auch von ungeschickter und ungeübter hand herrührende erzählung des dritten jahrhunderts anzuerkennen, während die bisher bekannte sich als eine späte, vielfach verderbte und mit allerlei zusätzen unnöthiger weise versetzte

umarbeitung ergiebt.

Dennoch dürfen wir wohl annehmen, dass im ganzen auch der übrige theil dieses lebens des Secundus im papyrus dieselbe fassung gehabt habe, als in der wolfenbüttler handschrift. Wenn daher Tischendorf p. 70 sagt: quae vero arguta philosophi dicta de deo, de homine, de mundo aliisque rebus gravissimis circumferuntur, minime ad eius cum Hadriano commercium trahuntur, so weiss ich nicht, worauf sich diese annahme stützt. Denn in der wolfenbütteler handschrift steht nicht nur (p. 211 Orel.): καὶ γὰρ εἴκοσί σοι προβλήματα προτίθημι, ών πρώτον, τί έστι κόσμος; ἀπόκριναι μοι πρός ταυτα, sondern es folgen auch alle diese zwanzig fragen und antworten nach den worten (p. 213 Or.): ταῦτα μὲν οδ ' Αδριατε εν μέρει προοιμίου ήμιν άνεγράση. "Ιωμεν δέ, καθώς επηρώτησας. Und erst nach der beantwortung der zwanzigsten frage τί έστι θάνατος; kommt der schlusssatz: Τότε (liess ταῦτα) ' Αδριανός άναγνούς καὶ μαθών την αίτίαν, δί ην την σιωπην έφιλοσόφησεν, έκέλευσεν αὐτοῦ τὰς βίβλους έν τῆ ἱερατικῆ ἐντε-Θῆναι. Σεκούνδου τοῦ φιλοσόφου τέλος. Es ist nur ein versehen Orellis (oder wohl schon Schiers, dessen ausgabe ich nicht einsehen kann), wenn diese worte unmittelbar nach dem satze "loμεν δέ, καθώς ἐπηρώτησας folgen. Auch steht in der handschrift nicht Τέλος τοῦ βίου Σεκούνδου, wie Orelli giebt, sondern nur τέλος und damit sind die vorausgehenden worte Σεκούνδου του φιλοσόφου zu verbinden, die zu dem früheren satze gezogen sinnlos sind. Natürlich muss der Kyniker Secundus - als solcher wird er im eingang des Biog ausdrücklich bezeichnet - von dem sophisten, dessen Philostratus gedenkt, durchaus verschieden sein.

Nur noch eine bemerkung. Tischendorf hat nach seiner gewohnheit den inhalt des papyrus mit uncialbuchstaben abdrucken lassen. Ganz abgesehen davon, dass die hier gebrauchten, dieselben, deren sich Tischendorf 1850 bei der herausgabe des cod. Claromontanus bediente, ihm selbst nicht vollständig genügen, so 154 Miscellen.

habe ich mich immer mehr überzeugt, dass die frühere sitte, die Tischendorf wieder aufgenommen hat, nach den zügen einer handschrift lettern schneiden und mit diesen dann den inhalt der handschrift drucken zu lassen, nur einen täuschenden schein hervorbringt und eben so viel schadet als nützt. Die individuellen verschiedenheiten, die die buchstaben unter der hand des schreibers nach augenblicklichem wollen und können oder nach der verbindung mit den zunächst vorhergehenden und folgenden andern buchstaben annehmen, können auf diese weise nicht wiedergegeben werden. Eben deshalb wird die vorstellung, die man sich nach dem abdruck von der überlieferung der handschrift macht, eine falsche sein und ursache von irrthümern werden. Ich habe in dieser beziehung aus der unscheinbaren ausgabe der St. Galler, handschrift von Rettig viel mehr gelernt, als aus den glänzenden arbeiten von Tischendorf, abgesehen natürlich von den vortrefflichen facsimiles, die er seinen ausgaben beizugeben pflegt. Dass ich mit dieser bemerkung dem ausserordentlichen fleisse und den grossen verdiensten, die sich Tischendorf um die biblische literatur erworben hat, nicht zu nahe treten will, versteht sich von selbst. Nur glaube ich, eine anspruchslosere art, wichtige handschriften wiederzugeben, sie so mit gewöhnlichen kleinen lettern drucken zu lassen, wie es Tischendorf in der vorliegenden Notitia mit einem theile des codex sinaiticus gemacht hat, würde eben so viel nützen, und deshalb mehr nützen: denn dann könnten die drucke bei geringerem preise grössere verbreitung finden. So ziemlich dasselbe, was hier über handschriften bemerkt wurde, gilt auch für den abdruck von inschriften.

Göttingen.

Hermann Sauppe.

## 2. Handschriftliches zu Sallust.

Ausser den den Catilina und Jugurtha enthaltenden Sallusthandschriften giebt es bekanntlich einige wenige, welche zwar nur die reden und briefe enthalten, aber auf eine durchaus selbstständige art mit dem alterthum zusammenhängen, insofern sie aus einer schon in sehr früher zeit gemachten redensammlung geflossen sind. (Näheres im jahresbericht über Sallust, Philol. XVII, 2). Die einzige von Dietsch benutzte handschrift dieser art, Vaticanus 3864 saec. X (B) nimmt mit recht den ersten rang in der Sallustkritik ein. Es ist daher sehr wichtig, durch verwandte handschriften derselben abstammung die lesarten von B zu befestigen und zu controliren, indem einestheils die abweichenden collationen von B dadurch beleuchtet werden, anderntheils manches, was bisher fehler oder nachlässigkeit des schreibers von B zu sein scheinen kounte, eine sichere stütze erhält. Eine solche

mit B ganz nahe verwandte handschrift ist cod. Bernensis 357 saec. X (cfr. Dietsch. Sallust. 1859. I, p. 11). Sie enthält nämlich Catil. 20. 52. 58. Jug. 10. 14. 102. 110. Catil. 44. Jug. 9. 24, zuerst sieben reden, dann drei briefe, woraus sich auch ergiebt, dass B nur darum den brief des Pompejus (histor. lib. II nach den neueren) vor der oratio Macri (hist. III.) hat, weil die zwei briefe den vier reden der historien folgen sollen: Dietsch. T.II, p. 60. Mit hülfe dieser handschrift werden sich wohl die lesarten von ? noch consequenter in den text einführen lassen. Eine collation fand sich in C. L. Roth's nachlass, eingetragen in die ausgabe des Sallust von Gerlach 1823: sie folgt hiemit vollständig, nur mit übergehung der differenzen von e und ae, c und t, so wie der abkürzungen r. p. P. R. P. C. Die sonstigen orthographica sind durchgängig notirt. Da aber jener text von 1823 bedeutend von B abweicht, so ist die collation, um die variantenzahl zu verringern, auf Dietschs ausgabe von 1859 reducirt worden, die sich B ziemlich nahe anschliesst. Für Cat. cap. 20, das bei Roth ganz fehlte, verglich mir herr bibliothecar von Steiger in Bern die wichtigsten stellen. Eingeklammertes stimmt zwar mit Dietsch, ist aber der sicherheit wegen durch ausdrückliches zeugniss bekräftigt worden.

Catilina, cap. 20, ORATIO CATILINAE APVD CONIURA-TOS. §. 2 vestra spectata mihi foret, nequiquam oportuna -6 magis magisque animus accenditur — (vindicamus) — 7 boni atque strenui nobiles et ignobiles — 8 repulsas om. — 9 o fortissimi viri — 10 vobis — 11 (virile ingenium est) — 14 En om, — 15 (hortantur) — 16 utimini

Catil. 44, 5. EPLA LENTVLI AD CATILINA. Qui sim

— ex eo om. —

Catil. 52, 2 sqq. ORATIO C. CATONIS IN SENATU. 4 implores - 5 sed per deos immortales - appello - vestras vestris — vultis — 7 mortales — adversos — 8 haud — libini

- 10 sed heac cuiuscumque - 12 largiatur - scelestis - 13

conposite C Caesar paullo — existimans — diverso — formido-losa — 15 defendendum — 16 hoc om. — si in — 17 exitu — 18 intentius — paulum vos modo — 19 existimare — 20 si ita res esset — pulcherrimam — 21 sed — imperium — libidini — 23 impetus — 24 sed — nobilissimi — infestissimam — 25 etiamnum et dubitatis quid — deprensis — 26 miseremini — 27 in misericordiam convertat — 28 sed — maxime — sed exspectantes — dis inmortalibus — maximis — 29 suplicis muneribus — consolando — prospera — implores — 30 A. Manlius - adolescens - 31 crudelissimis - 32 vero - dis atque — 33 adolescentiae — 34 Statilio Gabinio — 35 mehercule corrigi — sed — urguet — urbis om. — 36 quare ego ita — in

summa — ibique — uulturci — at crudelia — in cuius — manifestis — supplicium sumendum.

Cat. cap. 58, 1. ORATIO CATILINAE. Compertum — 2 officit — 3 sed — consilii — 4 attulerit — opperior — 6 in om. — omnis intellegitis — maxime — 7 iri, aber das letzte i auf rasur — 8 vestris — 9 si metu — adversa — 10 tegit — 11 impendet — 14 amissis bonis om. — 15 vultis — 16 cuius corpus — averteris — 17 praelio his maximum — maxime — 18 vestra aestimo — 19 vestra — morantur — fortes — circumveniri — 21 vestrae — cavete ne —

Jug. 9, 2. EPISTVLA SCIPIONIS AD MICIPSA. maxima — et P. R. — en om. —

Jug. 10, 1. ORATIO MICIPSAE AD IVGVRTA. parvum te ego iugurta — in regnum meum — existimans — ea res — 2 novissime — numantiam — oneravisti — amicissimos — difficillimum est inter mortales — 3 vitae finem — optestorque te uti — coniuntos — 4 thesauri — 6 si mali inbecillum — maxime — 8 colite et obs. — enitemini —

Jug. 14, 1. ORATIO ADTHERBALIS. existimarem imperium — maximo vos affinium — vestra — 2 sceleratissimus — imperio vestro — 3 beficia — posse a nobis — mihi maxime deberi - 4 sed - miserrimum - 5 vestram appetiverunt cartaginensi amicitiam — 7 impetrandum — 8 ego his — avus - suphacem - et Carth. bis conscripti fehlt - dispecti -9 beneficia — tuis fehlt — potissimum — versabitur — 10 cartaginenses — 11 (ex inproviso) — et superbia se efferens — - isdem — imperio vestro sicuti — coopertum — et ubivis — 12 existimabam — vestram — maxime — 13 sumus in vestra — 14 reliquid — impias — 15 potissimum — accedam — pater . . . concessit om. — minime — propinquus — adfines meos om. — oppressit — est anima — atque luctu — 16 adversa — (inproviso — inplorarem) imperii — 17 vero om. exul — accedam — appellem — an reges — vestram — plurima — 18 quem om. – vestra — imperio — 19 dis — 20 transversos — maxima — causa — 21 cuius impio — imortales — impietatis — graves — 22 carissime — (inmaturo) — minime — 23 sed — et omnis — me om. — exul patrio — tuasque — auxilii — 24 honestius esset. ne vivere — sed def. libet - emori - dedocere - 25 per vos . . . Romani om. misero mihi - vestrum -

Jug. 24, 2. EPISTOLA ADHERBALIS AD SENATV. —
ad om. — sed — libido — inmortales — 3 mei om. — beneficia
— vestra — 4 deortatur me — 5 vestram — 6 existimet — hiemsalem — dein — 7 vestrum — 8 reliquum — nisi vestra vis

commoveri - 10 sed - obtentui - imperium et cruciatum -

vestrum — libet — impiis — imperii — Jug. 102, 5. ORATIO L. SYLLAE AD REGEM BOCCHVM. - dii - ut - optimum cum pessimo - commaculares - demeres — sceleratissimum — 6 inopi — imperitare -- 7 (opor-

tunior) - offensae minimum — deinde parentes — ominum - 8 a om. - multa - coepisses - esses. sed - 9 ut coe-

pisti - 10 atque oportuna - 11 beneficiis -

Jug. 110, 1. ORATIO REGIS BOCCHI AD L. SYLLA. maximus — 2 sylla — 3 imminutum — aliquando praetium tuae amicitiae — 4 libet — tibi — 5 aestimo — 6 vestra — at fines meos adversum — 7 ista — vultis — Muluccham — ne id intrare — 8 vosque — haud —

Derselbe Vatic. 3864 ist für die briefe de republica zwar schon in Orelli's ausgabe von 1840 verglichen, allein jene arbeit ist so wenig frei von dem verdachte der flüchtigkeit, dass es nicht überflüssig erscheinen wird, eine von Brunn im febr. 1853 nach Orelli's ausgabe gemachte collation mitzutheilen, die sich gleichfalls in K. L. Roths nachlasse vorfand.

Ueberschrift:

### AD CAESAREM SENEM DE REPVBLICA INCIP. FELICIT.

Pag. 183 Orelli, zeile 1. optinebat - fortuna - 4 libidinem - 11 deformentur (welches nach Orelli ergänzung des Pomponius Laetus sein soll, steht deutlich im codex, und so versichert auch A. Frigell) — 17 cum — 18 optimis —

184, 3 resp - 5 mediocris 13 sunt pauci per - 22

corrupto - 27 immane -

185, 5 optimum — existima — 10 reccidat — 12 adversus — 15 nequiores — alii — 21 paulo — 23 interfecit —

186, 7 optimos et veterrimos - 13 qualif - 17 attingerit — 20 qualis sit — 22 existimo — 23 excidii — 27 sunt t conc. (also vel) -

187, 2 corruptis — 6 lubidinei — 7 pulcherrimum — 8 aestiment - 9 consuexata - 12 acc conquirit - 22 ne ista

— 26 retulit remp —

188, 2 libidines - 4 ciuis - 5 pacem et conc. - 6 flagitis opsecutus — 7 quom — 9 negotii — 10 res pravas — 11 neq. || iret — 12 pleps — 13 corrupta — 18 quom — 20 auctoribus — 21 amplissima — 22 omnesque —

189, 3 visendum - 4 ei] is - 14 deserendo - 16 cum - 22 apsolvi - 24 ingenii - 27 medita - 28 evolat -

paenitet ---

190, II] zwei zeilen leer 7 cum — 11 hbidine BRARY remp — 16 ut rp. — 21 acciderit — 24 adversis — CF 191, 1 quam tu] quan tu — 3 reperiri — 4 co (ron erster to hand), ego (von zweiter hand) — 8 consilii — 10 adversum CTCN UNITERSITY

ST. LOUIS, - MC.

— 12 disturbabit — 16 quicquam — 18 rep — 20 Cn. — 23 remp -

192, 3 luget — 4 horem — 6 tanquam — 7 libidine --10 inertissimi — 16 cui — 19 herculem catonem — 22 inporquin

tunissima — 24 nequier. — 26 quein —

193, 1 eversum — 2 cuius — 3 ignavissimi — 5 merore —

6 quaein — 7 per te pr — 8 maximum — 9 prospiciendum — 13 partes — 18 plebs - humillimus — in armis — 23 paulatim — 25 rep. — 26 paulatim —

194, 3 anartis (am rande in artes) — 8 amittendae — 13

quom - 23 ignaviae am rande - 25 ille -

195, 2 de fehlt — 5 maior — 7 adversum — 15 referet

\_\_ 23 adeo] eo \_\_

196, 6 via steht über der zeile, wahrscheinlich von zweiter hand — 9 sic ut in zwei worten — 13 omnes — 15 paenituit

— 16 promisce — cuique fors — 17 maximis — 18 apsurde

- 21 coaequantur - 22 antire -

197, 1 quod intendit — 9 haud] aut — 18 quod — 19 qui - maximum - 23 honestae - inhonestissima 26 labor -198, 2 inertissimi — 3 additamenti — 4 L. Postumii, M.

Favonii — 5 supervacuanea — pervenire — 6 adversi — 7 praeti minimi - 9 conrigendaque -- 14 audiendo - 17 ubi-

cumque — 18 paulo — 20 cuicumque — 23 tua (t überge-schrieben von zweiter hand) — 24 paulum — 25 resp —

199, 2 locis — 4 adversis — 6 patris — 7 supervacuanea — cum — 9 numquam — 11 quin, quae] quique — 14 resp — 17 Ad — 21 resp. — 22 libidine — 24 fertur — 27 resp — 28 gratia —

200, 1 cum - 6 obtabilis - 7 stultissimi - E accidat,

aber at auf rasur — 15 reip — 16 destinuer — 18 quaecumque l || buit probari (slatt des i oder u rasur) — 21 ne — 22 oboediendum — crudelissime — 25 distribuantur — 26 | | mittenda, beschädigt, vorn fehlen etwa zwei buchstaben - 27 quaei

201, 1 factu - 2 consilii - 6 ubicumque - 7 ut - 8 resp — 10 clarissimus — 11 populi r. — 19 si forte — 24 fortissimi — 28 clarissimi —

202, 2 iis amplissimis — 4 euersam — 5 gentes omnes — 11 cui — 14 parentibusque — rep. — 15 omnes mortales gloria agna (vor agna rasur) — 18 optrectationibus — 19 utilissima — 20 paucissimis — 21 immortales optestor — ut quocumque — 22 reique p. — eveniat. EXPLICIT.

Basel.

E. Wölfflin.

## 3. Lateinische glossarien.

Unter einer nicht geringen anzahl verschollener lateinischer glossarien kennzeichnen sich, nach K. O. Müllers richtigem urtheil (s. d. vorrede zu Festus p. XXXIV) die von Salmasius erwähnten und von ihm sogenannten glossae Palatinae, nach der von ihm Exercitt. Plin. p. 70 angeführten glosse noctipugam, obscaenum quod quasi noctibus compungat (vgl. Müllers Festus p. 174 u. f.), wofür die handschrift des Festus und Paulus, nochilugam cum dixit Lucilius l. II. obscaenum significat . . . . , resp., noctilugam Lucilius quum dixit, obscenum significat, haben, als für die kritik und ergänzung des Festus vorzugsweise wichtig. Dieselben Glossae Palatinae werden von Salmasius nur noch an einer zweiten stelle ausdrücklich genannt, nämlich Exercitt. Plin. p. 167, wo die glosse, Clatri, ligna volubilia in caveis, daraus angeführt wird. Ich vermuthe, dass diese glossensammlung, welche Salmasius , penes se habere" versicherte, nicht verloren ist. Wahrscheinlich ist sie in einer derjenigen handschriften der Vaticana enthalten, aus welchen A. Mai die im sechsten theil der Auctores Classici stehende glossensammlung compilirt hat (s. seine vorrede p. VII u. folg.), denn in dieser finden sich beide Salmasische citate, pag. 335: Noctipugum, obscenum quod quasi in noctibus conpugnatur (al. cod. Noctifugam, obsc. q. quasi noctibus computatur), und pag. 516: Clitri, ligna volubilia in caveis. Hiernach darf es zweifelhaft erscheinen ob bei Festus compungat beizubehalten ist.

Ich versäume übrigens die gelegenheit nicht hier im besonderen auf die kostbare reliquie des Festus aufmerksam zu machen, die bis heute noch wohl von wenigen gekannt in den schränken der bibliothek der medizinischen schule in Montpellier ruht. Die miscellaneenhandschrift nro 141 (saec. VIII—IX) enthält (41—79) 39 palimpsestblätter, von denen die vier letzten nach der im Catal. Général des Manuscrits des Bibl. Publ. des départ. tom. I, p. 338 mitgetheilten aufschrift von fol. 76 INCIPIT TRACTATUS PONPEI FE . . . DE ME . . . . . , unzweifelhaft dem Festus angehören. Möchte es bald gelingen diesen schatz zu heben!

Halle a. S.

Franz Oehler.

# B. Zu den griechischen inschriften.

#### 4. Das ehrendecret für Phanokritos von Parion.

Der beschluss des rathes und der bürgerschaft von Athen zu ehren des Parianers Phanokritos, welcher sich gegenwärtig im Louvre befindet, ist von Böckh im Corp. inscr. gr. 1, nr. 84, p. 123 f. nach einer abschrift O. Müllers herausgegeben worden; abweichungen, welche sich in zwei von H. R. E. Köhler genommenen abschriften und dem von Clarac Musée de sculpture anc. et mod. nr. 576 publicirten texte finden, sind in den addendis p. 897 nachgetragen. Später hat Franz die inschrift in den Elem.

- ..... ENE  $\Sigma I$  ..... E.... [KA I TO]  $\Delta$  HM[ $O\Phi$ AN] OK[PITO] THNETEPF  $E\Sigma$ [IAN AN]  $\Delta$  FP[ $\Delta$  $\Psi$ A IEN  $\Sigma$ TH $\Delta$ E I]  $\Delta$  I O INE I E I  $\Sigma$ [ $\Delta$ K P] O  $\Pi$ O  $\Delta$ [IN|K[ $\Delta$  $\Delta$ E $\Sigma$  AI| $\Delta$ E $\Delta$  TT ONE  $\Pi$ I  $\Sigma$  EN[I
- 5 A E I ΣΤΟΠ ΡΥΤΑΝΕΙ ONE I ΣΑΥΡΙΟΝ ΚΕΦΑΛ Ο ΣΕΙΠΕΤΑΜΕΝΑΛΛΑΚΑΘΑΠΕΡ[Τ Η I B O ΛΕΙ ΑΝΑΓ ΡΑΨΑΙΔΕΦΑΝΟΚ ΡΙΤΟ [N ΤΟΝΠΑΡΙ ΑΝΟΝ ΠΡΟ ΞΕΝΟΝΚΑΙ ΕΥΕΡ[ΓΕ ΤΗΝΑΥΤΟΝΚΑΙ ΤΟ ΣΕΚΓΟΝΟ ΣΕΝΣΤΗ] ΛΕ
- 10 I] Λ I Θ I N E I K A I Σ TH Σ A I EN A K P O ΠΟ Λ E I
  T JO ΓΓ P AMM A T E A TH Σ B O Λ Η Σ ΕΠΕΙ[Δ] Η [ΕΙΜΗ Α
  Π | Η ΓΓΕ Λ Ε Τ Ο Ι Σ Σ ΤΡ Α Τ Η Γ Ο Ι Σ ΠΕΡ[Ι Τ Ω N
  N] ΕΩ Ν Τ Ο ΠΑΡΑ ΠΛΟΚ Α Ι Ε Ι Ο Ι Σ ΤΡΑ] Τ Η Γ Ο Ι Μ
  Η] ΕΠ Ι Θ Ο Ν ΤΟ Ε Α ΛΩ Σ ΑΝ ΑΝΑ[Ι Σ Ι Τ Η Γ Ο Ι Β Ι
- 15 A I ΠΟΛΕΜΙΑΙΑΝΤΙΤΟΥΤΏ NENAI[Α[Υ,ΤΩΙΤ HN ΠΡΟΞΕΝΙ ΑΝΚΑΙΤΗΝΕΥ ΕΡΓΕΣΙ [ΑΝΚ A I ΚΑΛΕΣΑΙΑΥΤΟΝΕΠΙΞΕΝΙΑΕΙΣ Τ[ΟΠ P Υ ΤΑΝΕΙΟΝΕΙΣΑΥΡΙΟΝΜΕΙΙΣΑΙ ΔΕ[ Τ Ο Α ΡΓ ΥΡΙΟΝΤΟΕΙ PHMENONΤΟΣΑΠ ΟΔ Ε
- 20 K T A Σ EK TΩN KATA BA A A OM ENΩNXP HM A T |Ω N E II E I Δ AN TAE K TΩNNO MΩNNEP [I Σ Θ H I

Vor der ersten zeile des bruchstücks, zu ende der zeile las Köhler  $O\Delta HMO\Sigma$ 

Z. 1 ENEΣI — — Köhler las einmal AEHEK, das andere mal AEIEK. Zu ende der zeile las Müller E. EN . . KA.

Z. 2 . . AHM Dareste; . . TO]AHM Müller; IAHM Köhler.

Z. 3 . .  $A\Gamma PA$  Dareste; . .  $A\Gamma P$  Müller;  $ANA\Gamma PA\Psi AI$  Köhler. Ebendas.  $AI\Theta INEIEI\Sigma$  Dareste;  $K^1$   $AI\Theta IMEN$ ,  $K^2$   $AI\Theta I$ . EIE —; Müller  $AIO\Sigma MENEI\Sigma$ 

Z. 4. O. A. K. . . . AIDE Köhler.

Z. 6 ein stück des K von  $KE\Phi AAO\Sigma$  ist verwischt, daher las Müller  $NE\Phi AAO\Sigma$ 

epigr. gr. nr. 59, p. 163 f. abdrucken lassen, fast ganz nach Böckh's herstellung. Die von Böckh gefundene erklärung der inschrift ist von G. R. Sievers gesch. Griechenlands v. ende des pelop. kriegs p. 220, 30 so wie von Thirlwall Hist. of Greece V, p. 58, 2 gebilligt worden, und ich habe sie gegen eine abweichende ansicht Grote's (Hist. of Greece X, p. 176, 1) in schutz genommen (Demosthenes u. s. z. l, p. 35, 4). Indessen scheint mir ein wiederholter abdruck und eine erneute prüfung der urkunde nicht überflüssig. Ich benutze hierbei eine sehr sorgfältige abschrift, welche ich der güte des hrn dr. R. Dareste in Paris verdanke. Wo dieselbe mit der Müllerschen übereinstimmt merke ich nichts weiter an.

 $(x\alpha)[i]$ τοῦ]δήμ[ου, Φαν]οκ[ρίτου]την εὐεργεσ[ίαν αν]αγρ(ά)[ψαι έν στήλη] λιθίνη είς [άκρ[όπολ[ιν], καλέσ(αι) δε αὐτὸν ἐπὶ ξέν [ια είς τὸ πρυτανείον είς αύριον. 5 Κέφαλος είπε, τὰ μὲν ἄλλα καθάπερ [τη βουλη, αναγράψαι δε Φανόκριτο() τον Παριανόν πρόξενον καὶ εὐερ(γέτην αυτόν και τους έκγόνους έν στή λη λιθίτη καὶ στησαι έν ακροπόλ[ει 10 τ ογ γραμματέα της βουλης, έπει δη, [εί μη άπ ήγγειλε τοῖς στρατηγοῖς περ[ὶ τῶν ν]εών του παράπλου καὶ εί οἱ στρα[τηγοὶ μη ἐπύθοντο, ἐάλωσαν ἂν α[ί](σι)[τηγοί βία πολεμία αντί τούτων είναι [αιτώ τ-15 ην προξενίαν και την εθεργεσί(αν), [καὶ καλέσαι αὐτὸν ἐπὶ ξένια εἰς τ[ὸ] (πουτανείον είς αύριον : μερίσαι δέ (το άργύριον το είρημένον τους άποδέ-20 **κτας έκ τῶν καταβαλλομένων χοημα**τ ων, έπειδαν τα έκ των νόμων μερ ισθη.

- Z. 7 ff. sind die letzten buchstaben verwischt. Müller las z. 7 ΦΑΝΟΚΡΙΤΟΝ (Κ¹ ΦΑΝΟΚΡΑΤΗΝ, Κ² ΦΑΝΟ . P. . . . .); Köhler z. 8 ΕΥΕΡΓΕ, z. 10 ΑΚΡΟΠΟΛΗΙ
- Z. 11  $E\Pi \acute{E}I$  . H . Dareste;  $E\Pi \acute{I}MEI$  Müller;  $E\Pi E$  .  $K^1$ ,  $E\Pi$  . . . A  $K^2$ .
- Z. 12 ΗΓΓΕΛΕ alle ausser Müller, de ΗΙΓΕΛΕ las.
- Z. 14  $EAA\Omega\Sigma ANANA$  - Dareste;  $EAA\Omega$  . ANANA .  $\Sigma I$  Müller;  $EAA\Omega\Sigma ANANA$  . T Köhler.
- Z. 15-20 sind am vorderen rande unversehrt.
- Z. 15 AIMO AEMIAI ist, wie ich aus eigner ansicht bestätigen kann, klar und deutlich auf dem steine und von allen gleichmässig gelesen: nur Müller giebt MOAEMIOI, wohl durch einen schreibfehler.— Zu ende der zeile las Köhler ENAI.. T.

Z. 16 EYEPΓEΣI . . . ; Köhler und Clarac EYEPΓEΣΙΑΝ

Z. 17  $EI\Sigma T$  . . ; Köhler EI . . . II

Z. 18 MEIISAI AE .; Köhler MEIISAI . . T; Clarac ME-

Bei der ergänzung der inschrift kommt in betracht, was noch niemand erinnert hat, dass sie στοιγηδών geschrieben ist. Nun enthalten die unversehrten zeilen 19 und 20 achtundzwanzig buchstaben; eben so viel nach Böckh's sicherer ergänzung z. 2. 4. 6.7.8. 9. 10. 12. 16. 17. 18 (z. 17 ist vorn unversehrt; das vor AI fehlende K gehört an das ende der 16. zeile). Z. 5 enthielt nur 25 buchstaben; die drei stellen nach dem ende des rathsbeschlus-

ses sind leer gelassen.

Indessen hat der steinschneider in einigen zeilen das mass von achtundzwanzig buchstaben überschritten; z. 3 enthielt sicher neunundzwanzig buchstaben, z. 15 dreissig. Z. 14. 15 las Böckh, als ihm nur Müllers copie AIΠΟΛΕΜΙΟΙ vorlag, ξάλωσαν αν α[ί]σι[τηγοί ώς είν]αι πολεμίως, Schömann α[ί]σι[τηγοί ύπὸ τῶν] πολεμίων], was auch Franz aufgenommen hat. Nach ansicht der urkundlichen lesart ΑΙΠΟΛΕΜΙΑΙ schrieb Böckh ἐάλωσαν ἂν α[ί] σιτ[ηγοὶ γει]ο]ὶ πολεμία; näher liegt βίμα πολεμία, was ich gesetzt habe. Damit kommt z. 14 auf 29 buchstaben. Die letzte zeile der inschrift (denn der weitere raum ist leer) hat Böckh ergänzt  $MEP[I\Sigma\Omega\Sigma I]$ ; ich habe  $MEP[I\Sigma\Theta HI]$  gesetzt. Jenes giebt 31, dieses 30 buchstaben auf die zeile. Es bleibt noch ein zweifel über z. 11 und 13. Böckh schrieb έ $\pi \epsilon \hat{i}$ ,  $\epsilon \hat{i} \mu \hat{\eta} \hat{\alpha} \| \pi \hat{\eta} \gamma$ γειλε - καὶ εἰ οἱ στρατηγοὶ μ|ή ἐπύθοντο; alsdann hat z. 11 neunundzwanzig, z. 13 dreissig buchstaben. Aber mit EIIEI(A)H überschreitet diese ergänzung das mass, welches die vorhergehenden zeilen und die nachfolgende einhalten, um drei buchstaben, vorausgesetzt dass  $\mu \dot{\eta}$  an beiden stellen richtig eingefügt ist. Man könnte daran zweifeln und die erklärung aufstellen: "Phanokritos ward belohnt, nicht weil er eine meldung nach Athen gebracht, sondern weil er sie den feinden vorenthalten hatte. Hätte er den (feindlichen) feldherrn ausgesagt, dass der attische getreidetransport eben jetzt vorüberkomme, so würden die kornschiffe von feindeshand genommen worden sein." Das nähere musste sich aus den leider verlorenen motiven des rathsbeschlusses ergeben. Aber ich stehe dennoch nicht an auch jetzt an Böckhs ergänzung festzuhalten. Denn kein Athener wird τοίς στρατηγοίς - οἱ στρατηγοί ohne weiteren zusatz anders als von den athenischen strategen sagen; im andern falle würde es vermuthlich einfach zois πολεμίοις heissen oder τοῖς Πελοποννησίοις oder welcher feind es eben war. Dagegen ist bei dem negativen vordersatze die beziehung klar und das verdienst des fremden kauffahrers, der den athenischen behörden die richtige meldung gebracht hatte, ist einleuchtend. So schliesst sich, wie Böckh schön combinirt hat, die urkunde an den bei Diodor XV, 34 erhaltenen bericht an: Πόλλις ὁ τῶν Λακεδαιμονίων ναύαρχος, πυθόμενος σίτου πλῆθος ἐν ὁλκάσι παρακομίζεσθαι τοῖς ᾿Αθηναίοις, ἐφήδρενε καὶ παρετήρει τὸν κατάπλουν τῆς κομιζομένης ἀγορας, διανοούμενος ἐπιθέσθαι ταῖς ὁλκάσιν ἃ δὴ πυθόμενος ὁ δῆμος τῶν Ἦθηναίων ἐξέπεμψε στόλον παραφυλάξοντα τὴν σιτοπομπίαν, καὶ διέπεμψεν εἰς τὸν Πειραιέα τὴν κομιζομένην ἀγοράν. Zu der zeit (sommer 376, um die 101. 01.) passt die schreibart der inschrift vollkommen und die politische thätigkeit des Kephalos finden wir auch sonst bis in den böotischen krieg bezeugt. Aus diesen gründen habe ich in ΕΠΕΙ[Δ]Η ΕΙ ΜΗ ΑΠΙΗΓΓΕΛΕ und ΣΤΡΑ[ΤΗΓΟΙΜ|Η]ΕΠΙΘΟΝΤΟ die negation beibehalten. Wenn ΕΠΕΙ-[ΕΙΜΗΑ] gelesen werden dürfte, was ich bezweifle, so würde hinsichtlich der anordnung der zeilen jedes bedenken gehoben sein. Greifswald.

## C. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

### 5. Das wort evvéwoos.

Das wort errewoos, das mit dem bestimmten gefühle es doch nicht richtig zu erklären, für neunjährig genommen ward, hat Classen in seiner gehaltreichen recension der ausgabe des Homer von Ameis (n. jahrb. 79, 310. 311) in einem von der bisherigen auffassung verschiedenen sinne zu deuten gesucht. Bevor wir aber auf seine deutung eingehen, sollen so kurz als es nur möglich ist, in bezug auf den gegenwärtigen zweck, die stellen aufgeführt werden, in denen das wort vorkommt. Indem diejenigen, über welche sich leichter entscheiden lässt, voraufgehen, ist zuerst zu nennen II. XVIII, 351:

έν δ' ώτειλάς πλησαν άλείφατος έννεώ ροιο: Faesi hat die erklärung des scholiasten adoptirt, freilich mit einem "wie es scheint" und "vielleicht" (zu Od. X, 19) und versteht unter dem ausdrucke "altes oel, das für köstlicher und wirksamer galt, um die fäulniss aufzuhalten". Abgesehen von dieser höchst zweifelhaften wirkung alten öles und von dem wenig besagenden vergleiche des alten weines für patienten, den einer herbeiziehen könnte, muss es durchaus abgewiesen werden, dass - was Ameis (zu Od. X, 19) für möglich hält - έννέωpos neunjährig (G. Curtius grundz. I, nr. 522) und damit "in runder zahlbestimmung" gross bedeutete. Denn ἐννέα kann nicht, am wenigsten bei Homer, so unbestimmt gebraucht werden, dass von dem zahlbegriffe gar nichts mehr ührig bleibt; ferner passt gross gar nicht auf das öl und es ist geradezu willkürlich, andere male es im bestimmten sinne von neunjährig zu nehmen. Wir wollen uns demgemäss auch nicht weiter bei den folgenden zwei stellen aufhalten:

έχ δ' ξλασεν σιάλοισιν ξυιχότας έττε ώ ο οισιν (Kirke) Od. X, 390, und Od. X, 19: Aeolus

δῶκέ μοι ἐκδείρας ἀσκὸν βοὸς ἐννεώροιο, wo eine von diesen beiden erklärungen einen nothdürftigen schein des richtigen für sich haben könnte.

Ganz und gar widerspricht dem neunjährig Od. XIX, 179. Odysseus erzählt, er sei aus Kreta,

Erda te Miros

ένν έω ρος βασίλευε Διός μεγάλου δαριστής:

"um den Minos als mythisches wunderkind darzustellen, wozu auch die apposition gehört" soll nach der erklärung von Ameis hervorgehoben werden, dass er, der kleine neunjährige, der vertraute des grossen Zeus war. Das ist nicht wunderbar, sondern wunderlich 1). Die letzte stelle endlich Od. XI, 311 f. wird nachher besprochen werden. Classen nimmt nun an, dass ἐνιέωρος für ἐνίρορος steht und demnach von ἀείρω abgeleitet die bedeutung habe unter seiner umgebung hervorgehoben, hervorragend, allgemein ausgezeichnet, vorzüglich. Durch verdoppelung des 1 dann seiner eigentlichen herkunft noch mehr entfremdet und auf ganz andere bahnen des verständnisses abgelenkt, sei das wort allerdings von dem dichter des XI. buches der Odyssee im sinne von neunjährig gesetzt. Allein diese erklärung hält näher untersucht nicht stich. Um nämlich erstens åelow kurz zu besprechen, so lautet dieses wort eigentlich  $\alpha_{\Box} \epsilon i \rho \omega$  für  $\dot{\alpha} - F \dot{\epsilon} \rho - j \omega$ , indem das i in den stamm übertrat wie überall bei den verbis ligg.; im aeolischen ward es assimilirt und die form lautet  $\partial F \dot{\epsilon} \varrho \varrho \omega$ ,  $F \dot{\epsilon} \varrho \varrho \omega$ (Christ gr. lautl. 233). Als wurzel ist demnach  $Fa_{\ell}$  anzusetzen, vor welche das präfix à- trat. Dieses letztere kann einen doppelten ursprung haben. G. Curtius (grundz. 1, no. 598) sieht es an als entstanden aus sanskr. sa-, das ein mit ausdrückt, andere beispiele aber (s. m. etym. unters. 1, 49 f. 61, vgl. Christ gr. lautl. 37 f.) zeigen, dass auch ein ursprünglich skr. präfix α—

<sup>1)</sup> Der verfasser vom platonischen dialoge Minos p. 319 C verbindet nicht ἐννέωρος mit Μίνως, wie es nach homerischer wortstellung allein möglich ist, sondern mit Λιὸς μεγ. ὀαρ. und erklärt demnach: wo Minos herrschte, der neunjährige genosse des grossen Zeus d. h. λέγει γὰρ (sc. "Ομηρος) τὸν Μίνων συγγίγνεσθαι ἐνάτω ἔτει τῷ Λιὶ ἐν λόγοις καὶ φοιτὰν παιθευθησόμενον ὡς ὑπὸ σοφισιοῦ ὅντος τοῦ Λιὸς. Weiter aber wird erst an diese eigentliche worterklärung die fernere sage angeknüpft, dass er alle neun jahre zum Zeus gieng, ἐφοίτα οῦν θὲ ἐνάτου ἔτους εἰς τὸ τοῦ Λιὸς ἄντρον ὁ Μίνως, τὰ μὲν μαθησόμενος, τὰ θὲ ἀποθειξομενος, ὰ τῷ προτέρα ἐνναετηρίδι μεμαθήκει παρὰ τοῦ Λιὸς (p. 319E). Zweifelhaft aber bleibt es ausserdem, ob sich diese letztere sage erst aus der homerischen stelle durch interpretation in den geistreichen unterhaltungen athenischer philosophen gebildet oder ob sie schon ursprünglich vorhanden nur einen beweis und eine bestätigung in unserer stelle gesucht hat.

anzunehmen ist, von welchem das skr. locale adverbium  $\bar{a}$  — an, heran (Böhtl. u. R. I, 581 ff.) die verstärkung ist; dass demnach jenes a- die bedeutung da, dahin, an, heran mit leiserer kraft als ā- ausdrückt und der thätigkeit des mit ihm componirten verbum eine bestimmte richtung verleiht. Da nun die skr. wurzel var - vr: - (Bopp gloss. scr. 309. 328) eligere, petere, desiderare bedeutet, da ferner Christ (gr. lautl. 233 f.) auf den zusammenhang mit lat. verro zerren, reissen aufmerksam gemacht hat, so ist es erlaubt in die wurzel var - vr - die bedeutung nehmen hineinzulegen und  $\alpha$ -Fei $\rho\omega$  als auf-nehmen, an-fassen und dergleichen zu erklären. -- Von derselben wurzel var -kommt auch das einfache verbum der composs.  $\dot{\alpha}\pi$ -o $\dot{\nu}\varrho$ - $\alpha e$ ,  $\dot{\alpha}\pi$ ηύο - ων, έπ - αυο - ίσκω, indem αυ, ov anlautend für va- eingetreten ist, wie in αυξω im verhältniss zu skr. vakshāmi (G. Curtius grundz. I, nr. 583) u. aa. Schon Christ (gr. lautl. 235) hat das bemerkt.

Richtig ist nun Classens bemerkung, dass  $\mathring{a} \cdot \omega \varrho \cdot o \cdot \varsigma$ , welches durch verlängerung des stammes und anhängung des suffixes—o aus  $\mathring{a}si\varrho\omega$  gebildet ist, als epitheton der füsse der Skylla in Od. XII, 89:

της δ' ήτοι πόδες είσι δυώδεκα πάντες ἄω ροι

nicht mit  $\~\omega_{\varrho\alpha}$  zusammenhängt (vgl. Ameis zu d. st)., sondern "die beweglichen nach allen seiten um sich greifenden füsse des unthiers bezeichnet." Nur eine altgewohnte erklärungsweise konnte die bisherige annahme erträglich finden,  $\~\omega_{\varrho\alpha}$  mit  $\~\omega_{\varrho\alpha}$  zu verbinden.

Es ist ferner ganz richtig, dass wie μετήουος, παρήορος, συιήσοος, τετράσρος und ἀπήωρος von ἀείρω gebildet werden, so ein erhooos abgeleitet werden konnte. Aber nimmermehr kann nach den lautgesetzen der griechischen sprache es zugegeben werden, dass aus einem für ἐνήορος gesetzten ἐνέωρος, was auch noch der erklärung bedürfte, willkürlich έννέωρος mit verdoppelung des v gesetzt werden konnte. Aber geben wir dies wirklich auch einmal zu und sehen uns darnach den gebrauch des wortes an. Geht man nämlich die stellen durch, in denen μετήορος, παρήσρος u. ä. vorkommen, so bewahren alle diese wörter durchgängig die proprietät ihres stammwortes, indem sie überall von einem reckenden und streckenden gegenstande gesagt werden und nur die richtung näher durch die präposition bestimmt wird. Nach der erklärung von Classen aber soll in errewoog die bedeutung des hervorragenden gänzlich verwischt und übergeleitet sein in die ganz abstrakte ausgezeichnet, vorzüglich. Wie aber in aller welt ist es möglich, dass ein sänger das öl, das in die wunden gegossen wird, mit diesem geschraubten ausdrucke bezeichnet haben soll! Das widerspricht der einfachheit und unmittelbarkeit des homerischen ausdruckes, hier wie in so vielen andern fällen

sind nur die erklärer daran schuld, wenn homerischen ausdrücken und wendungen erst durch eine logische vermittelung ein passender sinn zugeschoben wird. Es bedarf nicht weiterer widerlegung, wenn auch hier das einfache richtig erklärt wird. Der ursprung des wortes aber ist folgender. Wenn wir trennen ev vé- $\omega_{\ell 0} \cdot \varsigma$ , so ist der stamm  $\iota_{\ell}$ — leicht als der dem lateinischen nov · u · s, griechisch  $\iota_{\ell}F \cdot o \cdot \varsigma$  zu grunde liegende zu erkennen. Was nun das suffix - woo betrifft, so ist der ganze missverstand des wortes daraus entstanden, dass man dieses - ωρο für einen eignen wortstamm nahm, für den von ωρα, ωρος (G. Curt. grundz. I, nr. 522). Dazu verleitete, dass als wortstamm dieses - woo mit anderer bedeutung auch vorkömmt in πυλα-ωρό-ς, θυρωρό-ς u. aa. (G. Curt. a. o. 501). Es ist derselbe fehler, den auch Pott hin und wieder in der letzten zeit in aufsätzen der zeitschr. f. vgl. sprachf. begangen hat, dass er wörter, die durch suffixe abgeleitet sind, als composita ansieht. Aus den einfachen skr. suffixen -ra und -la, die beide in form und bedeutung einander nahe verwandt sind und weiterhin für identisch gelten, bildeten sich im griechischen sowohl wie im lateinischen verstärkte suffixe. Von letztern gehören hierher - aris und - alis (Corssen ausspr. I, 80), so dass sich für das skr. auch ein - aras und - ālas annehmen lässt. Da nun im griechischen aus ursprünglichem à sowold η als ω werden konnte, so sind die suffixe -ωρο, -ωλο, -ηρο -ηλο gegeben. Die genauere untersuchung würde auch die frage nach dem unterschiede des accentes, der bald auf der drittletzten, bald auf der letzten erscheint, zu erörtern haben. Das mag aber vorläufig aus dem spiele bleiben und einer zusammenhängenden darstellung des suffixes -00, -lo aufbehalten sein. Für gegenwärtige frage genügen die beispiele: νέ-ω- $\rho \circ - \varsigma$ ,  $\pi \acute{\epsilon} \lambda \cdot \omega \rho \circ - \varsigma$ ,  $\psi \acute{\epsilon} \vartheta - \omega \rho \circ - \varsigma$  und  $\ddot{\iota} - \omega \lambda \circ - \varsigma$ ,  $\ddot{\epsilon} \vartheta - \omega \lambda \circ - r$ ; ferner  $\tilde{\varepsilon}_{x}$  -  $\eta\lambda o$  -  $\varsigma$ ,  $\tilde{v}\delta o$  -  $\eta\lambda o$  -  $\varsigma$ ,  $\tilde{v}\psi i\pi \dot{\varepsilon}\tau$  -  $\eta\lambda o$  -  $\varsigma$ ,  $\pi \varepsilon v\tau \alpha \dot{\varepsilon}\tau$  -  $\eta\phi o$  -  $\varsigma$  u. aa., für die sich die belege leicht finden lassen. - Noch bleibt die composition kurz zu besprechen. Classen hat die bedeutung des êrschon erkannt. Er bestimmt sie so, dass "das noch fast adverbiale êv- mit jenem êv zoîs vor superlativen oder wie wir es bei Soph. Phil. 1243 lesen (ξύμπας 'Αχαιῶν λαός, ἐν δὲ τοῖς ἐγώ) verwandt ist und eine vor allen seines gleichen" — es lässt sich hiuzusetzen: oder vor dem des eigenen dabeistehenden stammbegriffes - "hervorhebende bedeutung hat." Es heisst daher jugendlich, neu, frisch, kräftig mit besonderer hervorhebung dieses begriffes.

Sehen wir hierauf nun noch einmal die stellen an, in denen es vorkömmt, so ist vor allen das frische öl verständlich; der junge stier, die jungen (krüftigen) schweine, und der jugendlich (starke) Minos geben einen guten sinn. Besonders aber ist nun noch die letzte stelle zu besprechen, weil sich an sie einige falsche auffassungen geknüpft haben. Odysseus erzählt Od. XI.

305 ff.: ich sah die Iphimedeia, die gemahlin des Aloieus, die vom Zeus zwei kinder gebar, welche aber nur ein kurzes leben genossen 2), Otos 3) und Ephialtes, die das nährende kornfeld zu einer sehr bedeutenden grösse aufzog und zu ungemeiner schönheit:

έννέωροι γάρ τοί γε καὶ έννεαπήχεις ήσαν εύρος, ατάρ μηκός γε γενέσθην έννεόργυιοι.

Sie wollten den Ossa auf den Olymp und den Pelion auf den Ossa setzen. Sie hätten es vollendet, wenn sie den ausgang des jugendlich kräftigen alters erreicht hätten ("wenn sie zu reifen jahren gekommen wären" Preller gr. myth. I, 70), aber Apollon erschoss sie, bevor ihnen dichter bart an den wangen sprosste.

Demnach ist es auch falsch έννέωροι hier, selbst als missverständliche auffassung des dichters von buch XI, durch neunjährig zu erklären; es bedeutet vielmehr auch hier jugendlich kräftig und geht als hinweisende bezeichnung dem folgenden εί ήβης μέ-2002 (x0270, passend für den zusammenhang der ganzen stelle, voraus.

Halle a. S.

Hugo Weber.

### 6. Bemerkungen zu den späteren Epikern.

1. Viel besprochen ist die stelle bei Apoll. Rhod. III, 881: τη δ' άμα νύμφαι επονται άμοςβάδες, αί μεν έπ' αὐτης αγρόμεται πηγής Αμνισίδος, αξ δε δή άλλαι

άλσεα καὶ σκοπιάς πολυπίδακας,

ich verbessere: αἱ δ' ἐπιβᾶσαι. Köchly verlangt mit recht hier ein particip, doch weicht sein vorschlag: αι δε λιπονσαι wohl zu weit von den schriftzügen ab. O. Schneider will αν δέ δή

2) Preller gr. mythol. I, 69 erklärt: "anfangs waren sie winzig und klein!" Die worte lauten: μινυνθαδίω δε γενέσθην v. 307. Die stellen in denen μινυνθάσιος sonst vorkömmt, zeigen, dass es nicht heisst winzig und klein, sondern kurzlebig. Achilleus sagt klagend über die ungerechtigkeit des Agamemnon zur mutter Thetis II. 1, 352:

μῆτες, ἐπεί μὰ ἔτεκές γε μινυνθάδιον πες ἐόντα, τιμήν πές μοι ὄφελλεν Ολύμπιος ἐγγυαλίξαι. Derselbe sinn liegt in allen übrigen stellen; in zweien steht αἰών dabei (II. IV, 478 = XVII, 302 μινυνθάσιος σέ οἱ αλών | ἔπλετο), indem ganz nach homerischer weise zu dem substantiv ein adjectiv gesetzt wird, das seinerseits auch den begriff des substantivs nur allgemeiner gesetzt in sich enthält und indem kein bezeichnendes, inhaltsvolles verbum binzutritt, sondern ein abstraktes είναι oder πέλεσθαι genügt. Die beziehung auf die zeit liegt ebenfalls in dem beiworte des schmerzes μινυνθασιώτερον άλγος | ἔσσεται ΙΙ. ΧΧΙΙ, 54.

3) Otos kann nimmermehr mit ωθείν zusammengebracht werden, wie Preller und Ameis (z. d. st.) thun, da niemals ein 7 für ein 9 ein-

treten kann.

ἄλλαι, was Merkel in seiner neuesten ausgabe aufgenommen; es stört aber die gleichmässigkeit. Nachdem einmal der abschreiber das ende des verses als ἄλλαι gelesen, wiederholte er sehr leicht den häufig wiederkehrenden versausgang, vgl. v. 872. 1470

IV, 334.

2. Bei Quintus Smyrnäus ist grosse vorsicht nöthig und besonders auf seine benutzung des Homer zu achten. So könnte XIII, 222 ἔγνω ἄφαρ τὸν ἐόντα gar leicht verdorben erscheinen; allein es ist beizubehalten als aus Hom. Od. Λ, 144 entlehnt: πῶς κέν με ἀναγνοίη τὸν ἐόντα: vgl. ebendas. Ω, 158. Dagegen sind andre stellen entschieden corrupt: so XIII, 433, wo Quintus beschreibt, wie die verblendeten Trojaner das hölzerne pferd jubelnd in die stadt hineinziehn:

ῶς οίγε σφίσι πῆμα ποτὶ πτόλιν ἔργον Ἐπειοῦ πανσυδίη μογέοντες ἀνείουον ἀμφὶ δ' ἄρ' αὐτῷ πολλὸν ἄδην στεφέων ἐριθηλέα κόσμον ἔθεντο · αὐτοὶ δ' ἐστέψαντο κάρη · μέγα δ' ἤπυε λαὸς ἀλλήλοις ἐπικεκλομένων · ἐγέλασσε δ' Ενυὼ u. s. w.

Mit recht behauptete Hermann, dass λαός nach ἐπιπεκλομένων unmöglich auf dieselben bezogen werden könnte. Köchly vermuthet daher nach v. 436 eine lücke, vielleicht sogar von mehreren versen. Ich glaube, wir kommen mit einer kleinen veränderung ab, wenn wir

μέγα δ' ἤπυον αὐλοὶ,

άλλήλοις έπικεκλομένων.

schreiben, wie es ja am anfange des XIIIten buches heisst:

Οἱ δ' ἄρ' ἀνὰ πτολίεθμον ἐδόρπεον· ἐν δ' ἄρα τοῖσιν

αὐλοὶ ὁμῶς σύριγξι μέγ' ἤπνον.

Da hätten wir nun ganz passend zu den kränzen und zum frohen gegenseitigen zuruf der menge den heitern ton der flöten, die beim allgemeinen jubel nicht fehlen dürfen.

3. 1X, v. 353 fgg. erzählt Quintus, wie Diomedes und Odysseus nach Lemnos kommen und sich der höhle nähern, wo

der sieche Philoktet liegt:

Οί δ' ὅτε δὴ Δημνον κίον ἡδὲ καὶ ἄντρον κοιλον λαΐνεον, τόθι κείτο πάζς Ποίαντος ἀγανοῦ, δὴ τότ' ἄρα σφίσι θάμβος ἐπήλυθεν, εὐτ' ἐςίδοντο ἀνέρα λευγαλέησιν ἐπιστενάχοντ' ὀδύνησι κεκλιμένον στυφελοίο κατ' οὕδεος

Unmöglich ist der erste vers in der fassung, wie ihn die Aldina und die handschriften bieten, aus der hand des dichters hervorgegangen; theils ist der metrische bau sehr ungefügig, theils steht das zoilov unpassend am ende des verses zwischen ärzgov und  $\lambda aiveov$ . Gewiss sehr richtig setzt Köchly es in die mitte des verses, wahrscheinlich war es beim abschreiben ausgelassen und später am ende nachgetragen worden. Ebenso wahr weist derselbe gelehrte die einfache verbesserung  $Ai\mu vov$  zoilov mit den

worten zurück: "Sed nemo animadvertit, dispescenda fuisse necessario Lemnum insulam. in quam iam escenderant - vid. v. 338 — et antrum, cui tantum appropinquabant — vid. v. 398." Ja, nach meiner ansicht, ist die erwähnung der insel hier schon nicht mehr nöthig, da die helden bereits angekommen (v. 336: τοι δ' αίψα ποτί πτόλιν Ήφαίστοιο ήλυθον - Λήμνον ες άμπελόεσσαν); daher ich denn weder die verbesserung Köchlys

οί δ' ότε δη Αημνόν τε κίον και έπ' άντρον έβαινον billigen kann, noch seine vermuthung, es sei eine grössere lücke nach den worten: οἱ δ' ὅτε δὴ Αημνον — zu setzen "qua narem ad litus appulsam et locatom, vela demissa esse etc. solito more expositum fuit." Es wird wohl im eigennamen der fehler liegen und die stelle so herzustellen sein:

οί δ' ότε δη πρημνόν ποίλον πίον ηδέ καὶ άντρον

das wort μοημνός hat unser dichter häufig, vgl. X, 453. XI, 397. XIII, 259. XIV, 494. 572. Sehr nahe war schon dieser vermuthung Köchly, als er am ende seiner anmerkung schrieb: 2011001 illud ad vocabulum ogog seu simile quodpiam relatum fuisse arbitror." Man vergleiche noch Hesiod. Theog. v. 301:

ένθα δέ οἱ σπέος ἐστὶ κάτω κοίλη ὑπὸ πέτρη,

und Verg. Aen. III, 229:

in secessu longo sub rupe cavata.

Kasan.

. Th. Struve.

## Eur. Hippol. 545 sqq.

In Euripideae Hippolyti stasimo secundo hi versus, 545 sqq. (Nauck.), editionibus feruntur:

ταν μέν Οίγαλία πώλον άζυγα λέπτρων ανανδρον το πρίν και άνυμφον, οίκων ζεύξασ άπ είρεσία, δρομάδα

550. τιν (l. τὰν) "Αϊδος ωστε Βάκγαν, σύν αίματι, σύν καπνῷ φονίοις θ' ύμεναίοις Αλχμήνας τόχος Κύπρις έξέδωκεν-

De v. 550 recte, ut videtur, Nauckius in praefatione ad ed. Euripid. "genuina, inquit, scriptura nondum reperta." Male enim h. l. lole, Herculi nuptura, τὶς (l. ἡ) "Αϊδος βάκχη appellatur, quippe non νπ' "Αίδος sed νπο τοῦ κακοῦ τοῦ έξ 'Αφροδίτης (cf. v. 528) βακχευομένη. Cfr. enim Eurip. Hec. 1076 "Αιδου βάκχαι i. e. έξ Αιδον βακχενόμεναι, similiterque Herc. F. 1119 "Αιδον βάκχος = έξ Αιδου βακγευόμενος. Οἱ δὲ ἔρωτος βάκχοι = έξ ἔρωτος μα-

νέντες Aelian. Var. H. III, 9. Videamus autem, quid habeant libri Mss. Codex optimae notae Marcian. 471: ναίδα ὅπως τε - Cod. Vatic. 909: ratδα ὅπως τε — Cod. Hauniens.: rαΐδαν ὅπως τε. Optimi igitur codices aut

NΑΙΔΑΟΠΩCTE, aut

unde restitui mihi videtur posse id, quod antiquitus scriptum erat, sic:  $KAIAAION\Omega CTE$ , καὶ δάϊον ὅστε. Feminini autem generis forma δάϊος utitur Euripides, ut Herc. Fur. 915: Δάϊοι δὲ τοκέων χεῖφες, ὅ. Troad. 1300 sq. μαλεφὰ μέλαθφα πυρὶ κατάδφομα Δαΐω τε λίγχα. Cfr. Soph. Aj. 355 Wund. Δάϊον h. l. interpretor esse formidolosam, periculi causam afferentem. Cfr. Hesych. δαΐα μεγάλη. ἐμπειφος. σεμνή. φ ο βεφά, quam eandem significationem M. Schmidtius vidit inesse in voce δαΐα apud Soph. Aj. 784 (ubi ex schol. G. Herm.: "misera"). Addi potest Eur. Phoeniss. 1023: δάϊον τέφας. Δρομάδα καὶ δάϊον = λυσσάδα, θνάδα, θεόσσυτον. Cfr. Nonni Dionys. XIV, 400 sq. Vix dubium est, quin haec genuina sit scriptura.

Lundae. C. G. Linder.

## 8. Lectiones Vergilianae.

(Dritter nachtrag: s. Philol. XVI, p. 537).

Zu Philol. Suppl. bd. I, p. 313. Georg. 1, 226 "sed illos Exspectata seges vanis elusit aristis." Diese lesart, aristis statt avenis, erhält eine neue bestätigung durch Quint. I. O. 1, 3, 5 "ut imitatae spicas herbulae in anibus aristis ante messem flavescunt." Es ist fast mehr als wahrscheinlich, dass Quintilian hierbei die angeführte stelle der Georgica vor augen hatte; nur wenige zeilen vorher stehen die worte "non subest vera vis nec peritus immissis radicibus nititur," welche gleichfalls an eine, schon von Spalding angeführte, stelle der Georgica erinnern "quippe solo natura subest," 2, 49.

Ebend. p. 315. Aen. 2, 56 "Troiaque nunc staret Priamique arx alta maneres." Auch hier lässt die nicht verkennbare nachahmung bei Silius 7, 562 sq.

Mutassentque solum sceptris Aeneia regna Nullaque nunc stares terrarum vertice, Roma,

die richtigkeit der von mir vertheidigten lesart nicht bezweifeln.

Ebend. p. 344. Aen. 5, 734 "non me impia namque Tartara habent tristesve umbrae." Ganz richtig werden die tristes umbrae vom Tartarus unterschieden, indem sie sich auf den düstern, sonnenlosen aufenthaltsort (6, 534 "tristes sine sole domos, loca turbida") der im kriege gefallenen helden, wie Glaucus, Medon, Thersilochus (ebendas. vs. 483) sammt Deiphobus u. a., beziehen.

Ebend. p. 352. Aen. 9, 66. In der dort angeführten stelle Aen. 8, 390 steht nicht liquefacta, wie ich aus versehen geschrie-

ben habe, sondern labefacta; indess läuft das ganze ziemlich auf dasselbe hinaus; man füge nur die vorhergehenden worte hinzu "notusque medullas Intravit calor et labefacta per ossa cucurrit."

Ebend. p. 360. Aen. 11, 574 iaculo palmas (parvae Camillae) armavit Metabus. Dass oneracit hier die unrichtige lesart sei und Vergil nur armavit schreiben konnte, bezeugt der umstand, dass es "puerilia arma" waren, wie sie kurz darauf (vs. 578) genannt werden.

Ebend. p. 389. Aen. 9, 400 ,an sese medios moriturus in enses inferat." Die falsche lesart hostis ist aus vs. 551 ,medios moriturus in hostis" auf jenes hemistichium übertragen worden. Wie aber sowohl vs. 551, als 2, 511 nur hostis passend war, so passend ist an der fraglichen stelle enses, wo von einer reiterschaar die Rede ist.

Ebend. p. 410. Aen. 9, 387, Nisus . . . iam evaserat hostis, Atque locos" u. s. w. Wenn ich gegen die änderung Ac lucos die entschiedensten, auf die länge des weges bezüglichen einwendungen geltend machte, so musste, was aus versehen unterblieben ist, noch besonders auf das verbum evaserat hingewiesen werden, demzufolge Nisus seine flucht sogar bis über den Albanerhain hinaus fortgesetzt hätte. Dagegen erhellt aus der verbindung "evaserat hostis Atque locos," dass diese loci gar nicht so weit von den, dem lager schon ganz nahe gekommenen feindlichen reitern entfernt sein konnten.

Im Philol. XVI, p. 537 habe ich die form conieciant als "unerhört" bezeichnet. Der ausdruck ist scharf: doch mag ich ihn nicht zurücknehmen, obgleich ich wohl weiss, dass selbst Lachmann zu Lucret. 2, 951 diese form durch einige beispiele zu erhärten sucht, worunter Vergil. Ge. 1, 333, wo im Mediceus deiëcit von erster hand geschrieben ist. M. Haupt hat an dieser stelle die übliche lesart deicit, gewiss aus guten gründen, beibehalten. Allerdings würde das citat aus Nonius p. 89: "Congenuclare. Caelius annali libro VII: ipse regis eminus equo ferit pectus avorsum: congenuclat percussus, deiecit dominum", für entscheidend angesehen werden müssen, wenn Nonius hier darauf ausgienge, eben dieses deiecit als präsensform zu erweisen; aber auch unter deicere selbst, p. 288, finden sich keine beispiele dafür. Wenn man nun die unzahl von stellen erwägt, an welchen das praesens und die damit zusammenhängenden formen der mit iacio zusammengesetzten verba vorkommen, wenn man ferner die ausserordentlich häufige verwechslung des i und e in den handschriften bedenkt, so ist es kein wunder, wenn sich auch ein halbes dutzend stellen findet, wo dergleichen fehler in den erwähnten compositis statthaben. Auch kommt, wenn meine erinnerung in dem augenblick, wo ich diese zeilen niederschreibe, mich nicht täuscht, der übergang des a in e in zusammengesetzten wörtern

nur dann vor, wenn die vorletzte sylbe des compositums durch position oder von natur lang ist. Sonach wird auch das conieciant in der lex Servilia nichts als ein versehen sein; und dass die alten inschriften daran nicht arm sind, ist bekannt.

Als ich im jahr 1858 die Lectiones Vergilianas schrieb, war mir die 3te auflage des Ladewig'schen Vergil noch nicht zur hand. Demnach verlieren jetzt meine, an sich nicht überflüssigen, der zweiten auflage geltenden bemerkungen zu Ge. 4, 14. Aen. 4, 435. 5, 139. 6, 898. 10, 714 18. 12, 24. den character von widerlegungen.

Dresden.

Philipp Wagner.

# 9. Horatius od. I, 14 keine allegorie.

Die vierzehnte ode des ersten buches (o nauis referent) hat in neuster zeit besonders zwei ausführliche behandlungen erfahren, nach denen wiederholte prüfung jedoch nicht überflüssig scheint. Bekanntlich dachte sich schon Quintilian VIII, 6, 44 das gedicht als allegorie, und da seine worte totus ille floratii locus quo nauem pro re publica, fluctus et tempestates pro bellis civilibus, portum pro pace atque concordia dicit - mit Acron, wenn auch im unwesentlichen, ziemlich übereinstimmen (2. fluctus bellum civile vocavit. — 3. portum pacem), so darf man doch schliessen, dass der scholiast nur durch ihn zu einer auslegung veranlasst wurde, deren künstlichkeit auf der hand liegt. Auch Trompheller in seiner schrift "über deutung und zeitbestimmung von Horat. I, 14" (Koburg, 1850) schützt, mit den früheren, die allegorie und meint seltsam genug, es sei poetisch unmöglich, dass der dichter ein schiff anrede! Ein aufsatz von Eggert (in den Jahn'schen jahrb. 18, 88 ff.) dagegen giebt sich die mühe, den verfehlten gedanken einer halb erotischen deutung zu stützen; und auch Peerlkamp hatte ja, diesmal freilich ohne der sache weiter nachzugehen, den allegorischen gesichtspunkt adoptiert, wobei er nur fühlte, dass der schlussvers dann gar keinen sinn mehr habe.

Unsern Horatius-commentaren thut vor allem eine realistischere anschauung noth. Mir selber, betrachte ich das gedicht genau, scheint Horatius auf einer seereise begriffen und vom sturm überrascht. Das sollicitum taedium (v. 17), das er selber so lebhaft fühlt; die angst, wie sie sich in den ersten zehn versen aufs natürlichste ausspricht, kann nur von einem mitreisenden empfunden, der zustand aller einzelnen theile des schiffes (ruder, mast, rahen, kiel und segel) nur von ihm so genau geschildert werden, wenn wir nicht eine moderne dichterische phantasie mit der römischen verwechseln wollen. Da ferner v. 11 das schiff pontica pinus genannt wird, so kann darunter nach al-

len regeln der logik unmöglich das römische staatsschiff verstanden sein; der dichter hätte, war dies sein gedanke, viel passender und deutlicher *Marsica* sagen dürfen. Das nachlassen des sturmes wäre zwischen v. 16 und 17 anzusetzen, wo die sorge um rettung bereits dem wunsche platz macht, glücklich zwischen den Cycladen durchzusteuern.

Es darf mit sicherheit angenommen werden, dass hier die seereise des Horatius nach Athen (also 708 oder 709) gemeint ist, wo ihn, wenn die andere hierauf bezügliche notiz beigezogen wird, an der lucanischen küste (nec Sicula Palinurus unda III, 4, 28) der sturm überfiel. Die erwähnung des ägäischen meeres und seiner inseln kann über das ziel dieser reise keinen zweifel mehr lassen.

Ich halte für meine pflicht, auch denjenigen zu nennen, welcher gegen die allegorische erklärung das erste bedenken aussprach. Es ist der Franzose T. Faber, der in den kleinen, seiner ausgabe (1671) angehängten noten p. 300—306 besonders die pontische fichte angriff. Dacier (1681, remarques critiques I, 196 ff.) nahm seine einwürfe fast wörtlich auf, dachte aber dann mit unrecht und ganz in seiner vorschnellen manier an die rückreise des dichters von Philippi aus, über deren weg wir völlig ununterrichtet sind.

Paris.

W. Fröhner.

### 10. Zu Horaz Sermonen.

Horat. Serm. I, 1, 108: Illuc, unde abii redeo, nemone ut avarus

Se probet ac potius laudet diversa sequentis.

Hier hat das nemone ut zu den verschiedensten deutungen veranlassung gegeben; schon die alten scholiasten waren allem anschein nach nicht sicher über die richtige interpretation. Döderlein hat in seiner ausgabe, gestützt auf die lesart des Bland. qui nemo ut avarus, die textesänderung vorgenommen nemoque ut avarus. wodurch allerdings ein erträglicherer sinn herauskommt als bei den verschiedenen deutungen der vulgata, nämlich: "ich kehre zu meinem ausgangspunkt zurück (und zu der darlegung) wie wenig irgend ein geiziger zufrieden sei". Nur scheint die form doch gar zu nachlässig. Ich glaube form und inhalt wären beide gewahrt, wenn wir lesen dürften:

Illuc, unde abii redeo, nemo quod avarus

Se probet,

d. h. ich kehre zurück zu dem im anfang aufgestellten satze, dass kein habsüchtiger mit sich zufrieden ist (quod als einleitungspartikel zu einem satze, der sonst gewöhnlicher als accus. c. infinitivo erscheint, bedarf keiner beispiele). In wie weit die

handschriftliche überlieferung diese schreibung vielleicht unterstützt, vermag ich nicht zu entscheiden.

I, 2, 80: Nec magis huic niveos inter viridesque lapillos —
Sit licet hoc, Cerinthe, tuum! — tenerum est femur aut

crus

Rectius; atque etiam melius persaepe togatae est.
Gewiss verdient hier die auffassung der meisten neueren herausgeber den vorzug vor der Bentley'schen, die noch dazu handschriftlich weniger beglaubigt ist, doch scheint zur vollständigen gestaltung des ganzen noch eine kleine interpunctionsänderung vorgenommen werden zu müssen, nämlich (mit punktum hinter crus und tilgung der virgula hinter rectius)

Nec magis huic niveos inter viridesque lapillos —

Sit licet hoc, Cerinthe, tuum, tenerum est femur aut crus.

Rectius atque etiam melius persaepe togatae est.

Rectius atque melius gehört offenbar zusammen, und das tenerum bezieht sich nicht nur auf femur, sondern auch auf crus. Das atque am anfang eines neuen satzes (nach der bisherigen auffassung) stände auch gar verloren und bedeutungslos da.

4, 71: Nulla taberna meos habeat neque pila libellos Qu'îs manus insudet volgi Hermogenisque Tigelli.

Einer geistigen arbeit (eine solche ist doch das lesen) entsprechender scheint Quîs mens insudet volgi, cett. Das schwitzen der hände (doch wohl volvendis et revolvendis libellis) ist gar zu übertrieben.

8, 20. Priapus sagt von den zauberinnen und hexen, welche allnächtlich in seine nähe kommen:

Has nullo perdere possum

Nec prohibere modo . . . .

... quin ossa legant herbasque nocentis.

An ein "perdere" konnte jedoch der gute Priap nicht wohl denken, und das spätere "prohibere" würde sich sehr matt ausnehmen; das ende des gedichtes zeigt, dass ihm etwas anderes gelang, und darnach darf man wohl vermuthen:

Has nullo pellere possum

Nec prohibere modo cett.

Nachdem er sein famoses kunststück aufgeführt sagt Priap weiter:

Canidiae dentes, altum Saganae caliendrum excidere atque herbas atque incantata lacertis

vincula cum magno risuque iocoque videres.

An "lacertis" (statt manibus) stosse ich an, so oft ich die verse lese, nicht bloss des ausdrucks wegen, auch die stellung zwischen incantata et vincula lässt einen ganz ganz anderen ablativ, als einen localen, erwarten. Wie passend dagegen nähme sich hinter dem excidere aus:

. . herbas atque incantata iacere vincula cum magno risuque iocoque videres.

Die bekannte schwierige stelle lib. 1, 10, v. 20 sqq. suche ich durch folgende fassung zu heilen:

20 At magnum fecit, quod verbis Graeca latinis

21 Miscuit! o seri studiorum! quine putetis

22 Difficile et mirum, Rhodio quod Pitholeonti

23 Contigit! At sermo lingua concinnus utraque

24 Suavior, ut Chio nota si commista Falerni est.

27 Scilicet oblitis patriaeque patrisque Latini (nämlich für solche ist sermo lingua concinnus utroque anzunehmen, welche ihres vaterlandes und stammvaters uneingedenk sind). Es folgt:

25 Cum versus facias, te ipsum percontor an et cum

26 Dura tibi peragenda rei sit causa Petilli,

28 Cum Pedius causas exsudet Poplicola atque

29 Corvinus, patriis intermiscere petita

30 Verba foris malis Canusino more bilinguis.

10, 81 Plotius et Varius Maecenas Virgiliusque

Valgius et probet haec Octavius optimus atque Fuscus et haec utinam Viscorum laudet uterque!

Die wiederholung von haec scheint mir mehr als hart und ich vermuthe

et aeque utinam Viscorum laudet uterque!

Basel.

J. Mähly.

## 11. Zu Varro de lingua latina.

Randbemerkungen von prof. C. L. Roth.

Varro führt 5, 18 aus, dass die namen der artifices von ihrer ars abgeleitet seien, medicus a medicina u. s. w. und fährt dann fort: etiam in hoc genere quae sunt vocabala, pleraque aperta, ut Legulus [et Vindemiator], alter ab olcis, alter ab uvis, nach Spengel. Roth conj. oleitor, vinitor, alter ab oleis etc.

5, 21 Brassica ut passica quod ex eius scapo minutatim

praesicatur. Roth praesecatur.

5, 31 Rastri quibus dentatis penitus eradunt terram atque eruunt, a quo Ruturbatri dicti. Roth a quo rasu rastri dicti.

6, 3 sub fin. Fontanalia a Fonte. Roth a Fonto?

7, 2 sub fin. vers des Ennius:

Isque Hellesponto pontem contendit in alto.

Leg. Is qui.

7, 5, Quod enim fit rite, id ratum ac rectum est: ab eo

recte persectis sacris

Volt accipi.

Die beiden letzten worte gehören nicht mehr dem citat des Accius, sondern dem Varro an.

8, 41 extr. Hinc quoque illa nomina Lesas, Ufenas, Carinas. Roth Suffenas.

9, 30 Quare nihil est, quod dicunt Theona et Diona non esse similis, si alter est Aethiops, alter Gallus, si analogia rerum dissimilitudines assumat ad discernendum vocis verbi figuras. Leg. albus coll. 8, 21: Sin illud quos significatur, debet esse simile, Diona et Theona quod dicunt esse paene ipsi geminos, inveniuntur esse dissimiles, si alter erit puer, alter senex, aut unus albus et alter Aethiops; item aliqua re alia dissimile.

10, 2 (163) p. 552 Speng. Qui dicit simile esse Mox et Nox errat, quod non est eiusdem generis utrumque verbum, cum Nox succedere debeat sub casuum ratione, Mox neque debeat neque possit. Leg. rationem.

10, 2 (165) p. 558 Speng. Item figura verbi qualis sit refert, quod in figura vocis alias commutatio fit in uno verbo suit modo suit. Scrib. suit modo suit. Ebenso gleich lego, legi.

- 10, 3 (173) p. 574 Speng. Ab duobus similibus similiter declinantur ut fit in his, Nemus, Olus; Nemora, Olera. Alia ab dissimilibus similiter declinantur ut in articulis ab Hic, Iste; Hunc Istum. Leg. dissimiliter. (Auch statt des ersten similiter scheint so geschrieben werden zu müssen).
- 10, 3 (175) p. 577 trabs, dux. Scrib. traps coll. Nonio 178 extr. (121 Roth) Varro Parmenione: alia traps etc.
- 3, 2 Fragm. Leaena: Leam Varro ad Ciceronem libro tertio: Sicut nocet panthera et lea. Philarg. ad Verg. Ecl. 2, 63. Roth docet.

## 12. Zu Fronto.

Bei genauerer lectüre sind mir eine reihe probabler conjecturen entstanden, die ich der prüfung derer, die sich mit Fronto beschäftigen, nicht vorenthalten will. Ich bemerke noch, dass mir weder die ausgabe Niebuhr's zur hand war, noch die über Fronto'sche texteskritik erschienenen programme von Schopen, Jacobs u. a.: sollte ich also hie und da mit ihnen zusammentreffen, so ist dies unabhängig von ihnen geschehen.

#### I (Mai) (Mähly)

(Die punkte, . . . . u. s. w., bezeichnen eine lücke oder einen völlig unleserlichen buchstabencomplex).

p. 1, zeile 1. Quid ego ista | Quid ego ista m. f. gravius mea fortuna Satis dixerim — duxerim —

maximo pervolo

p. 2. 5 Et tu me amicum vocas, Et tu m. a. v. qui non abruqui non abruptis domibus cursu ptis (oder abiectis?) omnibus c. m. p.

- p. 3. 11 0 me beatum: ort..... 0 me beatum! fortunatum! comcommendatum!
- p. 4. 10 Ne cotidianis quidem istis officiis circa te praeter ceteros fungitur etimmo . . . . vel istis infrequens.
- p. 4, 17 et iustis certis de causis copulatur.
- p. 7, 6 quod si tu dicas faciliorem me materiam mihi ad [sumps]isse accusandi somni.
- p. 8, 13 nam illud πασεύνη (sic) quod eum decepit
- p. 10, 7 Ecce autem circa Ennium aliam malitiosam peltam dedisti
- p. 11, 3 dummodo dii te mihi sive prodormias sive pervigiles . . . . . . [prot]egant.
- p. 11, 5 [Hoc nego] magisve nego impudens — — legas semidivinum locum ex oratione tua, quem me eligere [voluerat | ὑπήμεινά μὴν commode
- ibid. 6 denique mihi vix succlamatum est . . . . τοῦ ποιη-TOV.
- p. 11, 15 Ita veram sensuum facultatem elocutionis variam virtutem inventionis aliquam novitatem, orationis doctam dispositionem miratus est . . . . . . . . . opes.
- p. 15, 13 ut si simiam aut volpem appelles, . . . tet bestiae .... pretium adderet
- p. 19, 16 At ubi testamentum naufragio submersum est, illa demum et res et domus et familia naufraga atque insepulta est.
- p. 19, 21 at iam testamenta pro [pe | ru ..... navigarint | per maria navigarint sqq. inter onera mercium et sarcinas remigum

mendatum!

Ne cot. quid. i. off. c. te pr. c. f. et immo adest vel istis infrequens.

et iustis certisque causis copulatur.

quod tu dicis faciliorem me materiam mihi adscivisse acc. s.

nam illud  $\pi \alpha \rho$  s $\dot{v} \nu \tilde{\eta}$  — nämlich φάντασμα oder εἴδωλον) quod eum decepit.

Ecce autem circa Enn. aliam malitiosam pedicam dedisti

dummodo dii te mihi s. prod. s. perv. incolumem servent et protegant.

[Hoc nego] magisve nego impudens — legisse me divinum locum ex orat. tua, quem me legere [voluerat]. Υπέμεινα μηviv (nämlich des vaters) com-

denique mihi vix succlamatum est: εὐγε τοῦ ποιητοῦ!

inventionis nitidam - - -— novitatem, orationis doctam dispositionem ingeniique tui opes.

ut si simiam aut volpem appelles, taedet bestiae, nisi ars pretium adderet.

At ubi test. naufr. subm. est, illo demum et res seqq.

at iam testamenta promiscue

p. 21, 18 minusque amabo, quo tu tam variis — sententiis adprobaris — —

p. 22, 3 ego tamen non minus te [tuosque] amabo

p. 22, 14 Quid de re ista [oro]
..... mam tulerit,
an quo ... magister meus
de Platone?

minusque amabo quod tu sqq.

ego tamen non minus le usque amabo.

Quid de re ista [oro] . . . . (?) quoniam amor meus de tuo palmam tulerit, an quoniam magister meus de Platone?

(Fortsetzung folgt.)

Basel.

J Mähly.

## 13. Zu Apuleius.

Apuleius Metam. IV, 32, p. 296 sq. Hildebr., p. 5 sq. Iahn. Sed infortunissimae filiae miserrimus pater suspectatis caelestibus odiis et irae superum metuens, dei Milesii vetustissimum percontatur oraculum et tanto numine precibus et victimis ingratae virgini petit nuptias et maritum. Für das unerträgliche tanto numine vermuthen unter andern a tanto numine Pricaeus, de tanto numine Stoll jahrbb. f. phil. 73, 756 fg., placato numine Iahn; einfacher scheint mir tentato numine.

Ebendas. V, 27, p. 374 H. 33 I.: Necdum sermonem Psyche finierat, at (add. Iahn) illa vesanae libidinis et invidiae noxiae stimulis agitata, † freconcinnata mendacio fallens maritum, quasi de morte parentum aliquid conperisset, statim navem ascendit etc. Das verderbte freconcinnato bietet der Laurentianus LXVIII, 2, wofür in handschriften und ausgaben et reconcinnato, reconcinnato. praeconcinnato gelesen wird; e re concinnato schreibt lahn; ich vermuthe vafre concinnato.

Apul. de magia c. 41 z. e. (II, 534 Hildebr.): Ceterum me etiam veneficii reum postularent, ut qui hoc negotium ex lectione et aemulatione Aristoteli nactus sim, non nihil et Platone meo adhortante, qui ait, cum qui ita vestiget, \*\*\* So Hildebrand mit der adn. crit.: "a Metauhdh TON παιδιαΝΕΝ Βιαπέζειν F(lor). 3. In edd. ante Casaub. graeca non leguntur. Casaub. emendavit 900νείν άθάνατα καὶ θεῖα ἄνπερ άληθείας ἐφάπτηται, quod sqq. receperunt. Pro ἄνπερ ed. Scriv. αυπερ ἄναρ," Dazu in seinen anmerkungen: "Casaub, restituit verba ex Plat. Timaeo p. 60 C: φοονείν άθύνατα καί θεία άνπες άληθείας έφάπτηται, quae tamen quum in cod. Florent. 3. non legantur, potius ex ingenio Casauboni profluxisse putaverim, quam ex libris. Quia tamen verborum in cod. Florent. 3. vestigia a me solví nequeunt, asteriscis locum corruptum esse indicavi". Es ist aus der handschriftlichen spur mit sicherheit herzustellen: ἀμεταμέλητον παιδιάν έν βίω παίζειν: s. Plat. Tim. p. 59 C.D: τάλλα δὲ τῶν τοιούτων οὐδὲν ποικί-

λον έτι διαλογίσασθαι την των είκότων μύθων μεταδιώκοντα ίδεαν, ην όταν τις αναπαύσεως ένεκα, τοὺς περί τῶν ὄντων αεί καταθέμενος λόγους, τοὺς γενέσεως περί διαθεώμενος εἰκότας α μεταμέλητον ήδονην κταται, μέτριον αν έν τῷ βίω παιδιάν καί φυονιμον ποιοίτο. Legg. III, p. 685 A: άλλά μην δεί γε ήμας τούτο έν τω νύν σκοπούντας και έξετάζοντας περί νόμων, παίζοντας παιδιάν πρεσβυτικήν σώφρονα, διελθείν την όδὺν άλύπως, ώς έφαμεν ήνίχα ήρχόμεθα πορεύεσθαι: vgl. Alcib. I, p. 110 B: πολλάκις σου έν διδασκάλων ήκουον παιδός ὅντος καὶ ἄλλοθι, καὶ ὁπότε ἀστοαγαλίζοις ἢ ἄλλην τινὰ παιδιὰν παίζοις. Parmenid. p. 137 Β: πραγματειώδη παιδιάν παίζειν (Reip. VII, 539 C: τον παιδιάς γάριν παίζοντα καὶ άντιλέγοντα: Phaedr. p. 265 C: έμοι μεν φαίνεται τὰ μεν άλλα τῷ όντι παιδιά πεπαίσθαι): wie Apuleius aus seiner kenntniss Platos heraus zu seiner veränderung der worte aus dem Timäus bei gelegentlicher anführung kam, bedarf demnach wohl keiner weiteren erörterung.

Greifswald.

M. Heriz.

# C. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Academie zu Berlin, monatsberichte, 1860, juni: Pinder, über das Itinerarium Burdigalense und die bisher unbenutzte Veroneser handschrift desselben (ohne auszug). — I. Bekker, bemerkungen zu Homer, p. 316: n. 21 über wiederholungen desselben wortes und desselben klangs bei Homer, 22 nachtrag zu n. 16 über  $\emph{votegog}$ ; 23  $\emph{enaizaoodai}$  oder  $\emph{enaizeoodai}$  II.  $\emph{P}$ , 773; 24 die präposition  $\emph{noo.}$  — Huebner, reiseberichte aus Spanien, p. 324: über epigraphisches studium in Madrid und Segovia. — Gerhard, eine notiz zu früher publicirten griechischen inschriften aus Samos [s. Philol. XVI, p. 181]. — Iuli: Huebner, reiseberichte aus Spanien, p. 421: aus Sagunt werden mehre inschriften mitgetheilt: die merkwürdigste, wenn gleich aus s. II oder III p. Chr. stammende ist:

P. Scipioni. Cos Imp. ob. restitu tam. Saguntum ex. S. C. bello. pu nico. secundo

Es folgen einige aus der Augusteischen zeit, so auf einen Fulvius Iesso, auf M. Baebius, auf Q. Varvius: ferner eine auf einen bisher unbekannten grammatiker:

D. M. L. Aelio. Caer iali. Magistro artis. gramma ticae. L. Ael. Aelia nus. libertus pat. ben. merito vixit. ann. LXXXV

und endlich eine metrische, noch an die augusteische zeit herangehende und noch nicht richtig publicirte:

M. Acilius. L. F.

Fontanus.

eripuit. nobeis. unde. vicensimus, annus ingressum. iuvenem. militiam. cupide Parcae. falluntur. Fontanum. quae. rapueru

nt

cum. sit. perpetuo. fama. futura. viri. Es folgen inschriften aus Valencia, meist schon edirt; so eine auf kaiser Titus:

> [Caesari] T. Imp. [v]espasiano. Aug. [v]espasiani. F. Conser [va]tori. Pacis. Aug.

Aus Alicante unter andern eine archaische:

. . . tadius. M. F. Ruf. Praef. tur faciund. coerc

An das königreich Valencia schliessen sich die Balearen und Pithyusen: von Iviza werden hier mitgetheilt als die interessantesten folgende zwei:

C. Julio. C. F. Gal
Tironi
Gaetulico
Quaest. urb
Tr. Pl. Praetori
Amico. optimo
L. Sempronius. L. F. quir.

iu]noni. Vet.
Reginae
L. Oculatius
Quir. re[ct]us
et. [g]emin|i]a. C. F.
restituta. [uxo]r
et. L. Oculatius. [l. f.]
Quir. re[ct]us

[cum] suis. D. S. [p]
Es folgen angaben über Mallorca, wo die meisten inschriften grabinschriften sind, alle aber, wenn gleich aus der kaiserzeit, eigenthümliche namen [Th. Mommsen vermuthet für sie phönicische wurzeln], formeln und verzierungen aufweisen. Dann kommt ein bericht über Gibraltar, dann Cartagena, wo sich noch viele inschriften aus augusteischer, einzelne aus der republicanischen zeit finden. Auf J. Cäsar's collegen wird bezogen:

M. [Calpurnius] . . . [f]
Bibulus . . . .
faciun[d. cur. i. q. p.

Auf P. Silius bei Vell. Pat. II, 90, Consul 756 a. u.: P. Silio. Leg Pro pr. patrono colonei

Vorhanden ist noch die inschrift des könig Juba, Orell. Inscr. Lat. I, n. 630: aus republicanischer zeit soll stammen:

L. Sulpicius. Q. F. Q. N. col. hic. situs. est. ille. probatus. iudicieis multeis. cognateis. atque propinqueis.

Und etwas jünger folgende metrische:

C. Licinius. C. F. Torax en hospes. consiste, et Thoracis. perlege nom immatura. iacent. ossa. relata. mea. saeva. parentibus. eripuit. fortuna. m[eis] (?) me. nec. iuvenem. passast. ulteriora, frui nihl. simile. aspicias. timeant. ventura parentes. nec. nimium. matres. concupiant. parere.

Dazu noch die ebenfalls alte:

M. Oppius. M. F. foresis. ars. hic. est sita flet. titulus. se. relictum.

Wir machen auf diesen bericht ganz besonders aufmerksam. -Mommsen, über in dem alten Falerii aufgefundenen archaischen inschriften, p. 451: diese inschriften zerfallen in altlateinische, in etruskische und in eigenthümlich faliskische, eine mundart, von der noch Strabo kenntniss hatte, V, 2, 9, p. 226 Cas., was so emendirt wird: ένιοι δ' οὐ Τυβόηνούς φασι τοὺς Φαλίσκους, άλλα ίδιον έθνος καὶ τοὺς Φαλερίους πόλιν ἰδιόγλωσσον: die art der sprache, die dem lateinischen enger verwandt ist, als irgend eine andre italische, wie die schrift wird dann gelehrt des näheren besprochen. - I. Bekker, bemerkungen über Homer, p. 456: nr. 25, Il. γ, 348 wird  $\eta \dot{\epsilon}$  in  $\dot{\eta} \delta \dot{\epsilon}$  verwandelt und die art der affirmation besprochen: nr. 26 die schreibart ἐπειή oder ἐπεὶ ή besprochen und letztere als die richtige erkannt; nr. 27 über die interpunction von ποίον τὸν μῦθον ἔειπες Il. A, 552; nr. 28 über das nachgesetzte &s mit und ohne digamma. - Kiepert, über die schiffahrt der alten von Indien bis China, zur erläuterung der angaben des Ptolemaeos über die äussersten süd-östlichen länder des den Griechen bekannten erdkreises: kurze inhaltsangabe. - August: Parthey, über Ptolemäus Lagi, p. 493, ohne auszug. - Kirchhoff, über inschriften von Kyzikos, p. 493: fünf bisher noch nicht bekannte inschriften aus der römischen kaiserzeit werden mitgetheilt: sie sind ohne besondres interesse. - - September, october: Haupt: sechs briefe von Richard Bentley, p. 544: briefe an Burmann, die emendationen zu Ovid, Lucan, Silius Italicus, Valerius Flaccus enthalten. - I. Bekker, bemerkungen über Homer, p. 563: n. 29 über die endung  $\varphi\iota$  und den localen gebrauch des dativ: n. 30 über die rede des Agamemaon II.  $\Delta$ , 155—182; n. 31 über das II.  $\Delta$ , 156 hergestellte  $\mu\epsilon\sigma\eta\gamma\dot{\nu}\varsigma$ ; n. 32 über  $\tilde{\epsilon}\tilde{\alpha}$  II. E, 256; n. 33 nachtrag zu n. 21, über den reim.

Gesellschaft der wissenschaften zu Göttingen, 1860, nachrichten nr. 23: H. Sauppe, über die neuen fabeln des Babrios: nach bemerkungen über die prosaische form der äsopischen fabel zu Sokrates zeit, kommt der vf. auf die zeit der von Minoides Menas gefundenen fabeln und bestimmt, dass sie ihre fassung nicht vor dem 4ten jahrh. p. Chr. gefunden, macht darauf aufmerksam, dass sich in ihnen spuren verschiedener choliambischer recensionen erkennen liessen und theilt dann eine reihe emendationen zu selbigen mit. Darauf wendet er sich zu den von G. L. Lewis 1859 zu London aus einer von demselben Menas gefundenen handschrift edirten neuen 95 fabeln; hier haben wir nicht nur mit einem äusserst verwahrlos'ten text zu thun, sondern auch mit einer arbeit der spätesten griechischen zeit, auf keinen fall aber mit einem betruge von Menas, wie Dübner und andre haben annehmen wollen; ausser andern gründen wird dafür angeführt, dass in diesen 95 fabeln die vocale a i v mittelzeitig gebraucht werden, d. h. bald für lang bald für kurz gelten, wie es das bedürfniss des verses fordert, wonach diese fabeln ihre form frühestens im siebenten jahrh. p. Chr. erhalten haben. "Freilich wird bei dieser annahme das, was noch eine erinnerung an Babrios zu enthalten scheinen könnte, höchst unbedeutend, aber wir erkennen, wie die metrische gestaltung der äsopischen fabel seit früher zeit, vielleicht seit dem ersten jahrhundert p. Ch. eine reihe von jahrhunderten hindurch ein beliebtes spiel blieb und dass die neuen fabeln nur ein letztes glied in der staffel der umgestaltungen und verunstaltungen sind. zu denen wir schon die im ms. vom berg Athos enthaltenen wenigstens zum theil rechnen mussten."

Württembergische jahrbücher für vaterländische geschichte etc. jahrg. 1858. 2. heft. Stuttgart, 1860. 8. v. Stülin, münzfund auf dem Einsiedel p. 217—18, 863 römische silbermünzen in einem thontopfe, von den letzten zeiten der republik bis auf Severus Alexander, 477 davon sind in die k. münzsammlung in Stuttgart übergegangen. — v. Stülin, neue erwerbungen der sammlung römischer steindenkmäler im k. museum zu Stuttgart, p. 219—20: 1) kleiner altar zu Beutelsbach 1859 gefunden:

IN H DD
I. O. M. VI
D V C I V S
G E M I N I A
NVSVSSLM

. . . . . VS VIC

<sup>2)</sup> verstümmelte grabschrift in Mainhardt gefunden, einer römischen niederlassung am limes:

## TORINVS ET AD NAMATIA. SPERA TA. FILI. F. C.

3) vierseitiger altar in Güglingen ausgegraben, ohne schrift, auf den vier seiten Hercules, Minerva, Vesta, Mercur. - v. Stälin, cives Sumelocennenses auch auf einer Mainzer inschrift, p. 221; sie lautet (aus dem j. 231 p. Chr.):

BONVM. EVENTVM EEQQ. LEG. XXII. PR. P. F. ALBANIVS. AGRICOLA. ET MACRINIVS IVLI A]NVS Q. D. CIVES SVMELo[C PolMPEIANO ET PAELIGNIANIO

COS

[Diese inschrift ist ausführlicher besprochen und erklärt von Mommsen archäol. zeit. 46. liefg. — s. Phil. XVI, 551 —, der liest: Bonum eventum equitum legionis XXII primigeniae piae fidelis Albanius Agricola et Macrinius Iulianus quaestores decuriones cives Sumelocennenses Pompejano et Paeligniano consulibus.

Sitzungsberichte der k. k. akademie, Wien. XXXIII, 2, Febr. 1860: Friedr. Müller: das grammatische geschlecht (genus). Ein sprachwissenschaftlicher versuch, p. 373-396. "In der genusbeziehung kann man zwei perioden annehmen: 1, eine, wie sie sich im semitischen und ägyptischen erhalten hat, wo nur der gegensatz des agens und des recipiens festgehalten wurde: 2, eine zweite in den arischen sprachen ausgeprägte, wo das recipiens in ein belebtes und unbelebtes sich schied, in ein femininum und neutrum. Das zeichen des alten recipiens war der das äusserliche kennzeichnende dental, der sich in s lautlich entwickelte; bei der weiteren spaltung ging er in i, e über. Das zeichen der neuen neutralform war ein nasal. Das neutrum, sowohl das alte recipiens, als das neue eigentliche neutrum, wurde zur bildung des plurals, als einer das massenhafte bezeichnenden abstractform gebraucht." - Ludwig, zur kritik des Aeschylus, p. 397-470: sieben abhandlungen, emendationen zu sämmtlichen stücken desselben enthaltend. I. Verbesserungen von stellen, deren fehler durch falsche construction entstanden sind. Es soll zu lesen sein: 1, Prom. 371. (Dind. Oxf.) θερμοίς απληστον βέλεσι πυρπνόου ζάλης 2, Prom. 762 πρὸς αὐτὸς αίτοῦ κειεόσρων (nom.) βουλευμάτων. 3, Pers. 382 δή 'ς διάπλουν. 4. Pers. 859, wie Schütz. 5, Ag. 2 φρουράς έτείας μήχος, δε κοιμώμενος - κάτοιδα. 6, Ag. 621 ήξει συν υμίν τήνδε γην, φίλον κράτος. 7, Choeph. 61 δίκης, 64 μένει γρονίζουσαν άγη (ὁοπήν) mit auslassung von βούει. 8, Choeph. 250 έντελείς mit Schütz. 9, Choeph. 670 θελατήριος. 10, Eum. 402 Θησέως τόκοι. 11, Eum. 932 βαρέαι (statt βαρεών). 12. Prom. 427 δς αλαν υπέροχος σθέιος κραταιόν | ουράνιον τε πόλον νώτοις υποστενόζει. 13, Prom. 569 ὁ μυριωπός είςορῶν

βούτας. 571 γᾶ (statt γαῖα). 14, Suppl. 21 τετελέσθαι (statt τετέλεσται: zu ὅθεν in 19 soll ἐστὶ hinzugedacht werden). 15, Ag. 424 μεθνοτέροις (statt μεθύστερον, auf πτεροίς υπνου zu beziehen: die trauergestalt schwebt nicht mit zögerndem, hinter dem schlaf zurückbleibendem fittig auf den pfaden, d. h. die gestalt überdauert den schlaf, den traum nicht; die ganze stelle mit Weil auf Argos bezogen. 16, Ag. 626 πότερον ἀναγθέντ γειμώνα κοινόν ἄγθος άρπάσαι στρατού: (άρπάσαι abhängig von des herolds οὐ ψευδη λέγω). 17, Ag. 1333 οἴτιν ἀπειπών εἴργεις μελάθρων. 18, Choeph. 844 πῶς ταῖτ ἀληθῆ γὰ βλέποντα δοξάσω; 19, Suppl. 80 ἥβα μὲν τέλεον δάντες ἔχειν περ αίσαν. 20, Suppl. 968 καὶ τότ οὖν δικαίοις | Ζεὺς ἐνέξεται λόγοις. 21, Ag. 1512 ποῖ ποῖ (mit Weil statt ὅποι und sodann) δὲ καὶ φθάσασα | πάχναν κουροβόρον παρέξει; (das letztere von παρεξιέναι: wohin, wohin wirst du flüchten vor dem schauerregen des kinderbluts?). 22, Choeph. 585 zu interpungiren hinter πλήθουσι: "sie sind voll"; sodann sogleich: καὶ | λαμπάδας πεδαόρους | πτανά τε και πεδοβάμονα κάνεμοέντων | αυγίδων φράσαι κότον (πεδαίχμιοι glossem) [aber die antistrophe?]. 23, Ag. 1050 άλλ' εἴπερ είμι (statt έστί). 24, Ag. 1053 λέγω (statt λέγει). 25, Ag. 1054 έπίστασαι (mit Markl. und Pors. für επίσταμαι). 26, Ch. 569 απείργεται (statt ἀπείργετε, alt). 27, Choeph. 570 εκδημον περάν (statt έκδημός περ ων oder ένδημος παρών). 28, Prom. 347 έστηκε κίων (mit Pet.). 29, Sept. 364 τλάμονας δέ γ' αίγμάλωτον und 366 δυςμενών ύπερτέρου. II. Ueber die symmetrie im wechselgespräch. Danach zu ändern vorgeschlagen: 1, Ag. 1035-1071; es soll 1060 und 61 εί δ' άξυνήμων etc. hinter 1052 πείθω νιν λόγω gestellt werden. 2, Ag. 1612 1648; auszulassen 1620 τω τηλικούτω etc. und 1645 χώρας μίασμα etc. 3, Choeph. 505 - 7 παίδες bis λίνου für eingeschoben zu halten. 4, Prom. 38 zu streichen. 5, Prom. 256 mit Welcker dem Prometheus zu geben. 6. Prom. 380. 381; entweder ist 381 unecht oder beide verse. III. Umstellung von versen. 1, Es wird Sept. 810 corrigirt έκειθι κήλθεν und der vers alsdann hinter 802 (κραίνων etc.) gestellt; dagegen 804 zwischen 791 und 792: 811 gehört dem chor und 812 dem boten. 2, Suppl. 337 (σθένος μεν ούτω etc.) und 338 (καὶ δυστυχούντων etc.) hinter 343 (εἴπερ etc.). 3, Ag. 970, 71 gleich nach 967: und 968, 69 nach 970; so dass hinter κυνός fortgefahren wird όταν: in 968 ausserdem μέσω für μέν έν. 4, die umstellung von Ag. 1303 und 1304, welche seit Heath allgemein vorgenommen worden ist, wird mit Droysen gemissbilligt. 5, Choeph. 170, 171 (εὐξύμβολον etc.) hinter 179 (καὶ πως etc.). IV. Interpolationen und glossen. Dem verfasser scheint Hermann zu viel auslassungen, Dindorf zu viel einschiebsel anzunehmen. Ausser Prom. 38, 380 verwirft er noch die zweite hälfte von 674 und die erste von 675; 431-435; 734. 35; sogar 992-94, die er aus 1043 etc. entstanden glaubt; und Ag. 76 δ' οὐκ ἔνι χώρα: ferner Choeph. 66-74: 159-162; 274-296; 993-1004; 624; 629; 630; zuletzt Ag. 106 und 124, 144 und 158. V. Ueber den κόμμος Choeph. 315-478. VI. Ueber die πάροδος in Sept. VII. Vermischte emendationen: 1, Prom. 785 έμοι δε τον λύσοντά σ' αυτό γάο ποθώ. 2, Eum. 799 ἄστ' αὐτ' etc. 3, Suppl. 514 ἀνάτων (statt ἀνάκτων, ult) 4, Ag. 711 πάμπροσθεν πολύ, δεύτερον. 712 αίων άμφιπολίταν. 713 μέλεος αιν ανατλάσα. Αg. 1198 και τώς αν οίκου πημα δηναίως παγέν | αἰώνιον γένοιτο: so dass die ursprüngliche textüberlieferung, nur vos statt nos gesetzt wird. Choeph. 32 ὅτοβος (statt φόρος). Choeph. 1032 στόγω (statt τόξω). Eum. 140 έγω δε την (statt έγω δε σε). Suppl. 795 απρόςστειατος (statt ἀπροσδεικτος). Ag. 622 κεδνώ κάληθη (statt κεδνὰ τάληθη). Ag. 696 Σιμοεισίας (statt Σιμόεντος, wegen der oben angeführten änderung der antist.) und ἀεξιθύμους (statt ἀεξιφύλλους). Ag. 90 είχείρωτος (statt είθήρατος) und 94 κατιδεῖν ἄφραστοι (statt κατιδεῖν ἄφραστα). Ag. 1659 ἔρξαντ' ἄκαιρα. χρεών etc. (z. th. mit Hermann). Ag. 249 έθελξεν (statt έμελψεν). Choeph. 706 κατηξιωμέτον (statt κατεξειωμέτον). Choeph. 770 δωμάτων στύ-γει (statt δεσπότου στύγει). Sodann werden Choeph. 783—837 und 931-972 nach des verfassers weise constituirt. Seit Lachmanns vergessenem buch de systematis choricis ist kaum noch einmal wieder so dreist an Aeschylos herumcorrigirt worden als von dem verfasser [H. J. H.]. — Bd. XXXIV, H. 1. märz. Fridr. Müller: einiges über das y έφελαυστικόν im griechischen. Der verfasser betrachtet es als organisch und aus der ursprünglichen (im sanskrit etc. gebliebenen) t endung entstanden, die nach seiner ansicht allmählig in s, dann in h, zuletzt, flüchtig gesprochen aus h in einen nasal überging, der sodann in der schriftsprache als v fixirt wurde. - Friedr. Müller: zur suffixlehre des indogermanischen verbums. Man hat von dem verfasser eine allgemeine grammatik zu erwarten, von welcher die mitgetheilten drei abhandlungen auszüge und proben sind. - Bd. XXXIV, heft 2, april. - H. 3 mai. Motivirtes urtheil über die von der akademie für die als aufgabe gestellt gewesene untersuchung der zeitfolge der platonischen schriften getroffene preisvertheilung, p. 436-442.

Anzeiger für schweizerische geschichte und alterthumskunde, nr. 3. sept. 1860. Table celtique (dolmen) à Bure. — Keltisches grab in Sitten; es sind ringe, armbänder, nadeln gefunden worden. Dazu abbildungen. — C. H. Brügger v. Curwald: römische münzen und strassenspuren auf dem Iulier. Die kupfermünzen reichen von Augustus bis Constantius II, (361); dazu: nachträgliche bemerkungen über die Julier-säulen. Der verfasser betrachtet sie als reste eines dolmen und weist die ansicht zurück, welche säulen eines mithrastempels in ihnen zu finden geglaubt hat.

Augsburger allgemeine ztg., 1860, beilage zu nr. 312: Th. L.

Fr. Tafel: nekrolog. - beil. zu nr. 319: anzeige des buches von Hanoteau, Essai de grammaire de la langue Tamachek, so nennt der verfasser die sprache der Tuarik, d. h. der nomadischen stämme, welche die wüste Sahara von Aegypten bis Algier und Marocco bewohnen und durchziehen. Er liefert dann den beweis, dass diese stämme einer grossen nation angehören, die, von Carthagern, Griechen, Römern und Arabern von der seeküste zurückgedrängt, sich in der wüste erhalten habe: ihre sprache, die alte libysche, die noch zur zeit des Augustinus von allen stämmen geredet ward, ist jetzt in dialecte gespalten und mit arabischem viel vermischt: einige in Nordafrica gefundene alte inschriften werden auf sie bezogen. - Beil. zu nr. 320: kurzer bericht über ausgrabungen in Eleusis, durch welche die angabe der zerstörung des tempels daselbst durch Alarich 390 p. Chr. eine bestätigung erhalten soll. - Inschrift mit erwähnung eines büchergeschenks der Athener an die bibliothek in Ptolemais (?). - Auffindung eines kolossalen rumpfes einer bildsäule in Megara von schönster arbeit; man meint ihn auf eine von Pausanias erwähnte statue des Apollon beziehen zu dürfen. -

Ausland. 1860, n. 17, 18. Spiegel, die culturgeschichtliche stellung des alten Persiens, I. — Brugsch's geschichte des alten Aegyptens: übersichtlicher auszug. — Nr. 20: die nachtigall in alter dichtung: einzelne stellen über sie aus dem classischen alterthum werden mit stellen aus gedichten und volksliedern neuerer zeit zusammengestellt. — Spiegel, die culturgeschichtliche stellung des alten Persiens, II.

Correspondenzblatt für die gelehrten- und realschulen, nr. 8, Aug. — Nr. 9. Sept. — Nr. 10. Oct.: Horaz episteln lateinisch und deutsch mit erläuterungen von Ludwig Döderlein. Besonders bemerkungen über die übersetzungsgrundsätze und ihre durchführung von seiten des verfassers. — Keller: bemerkungen zu Hermann's lateinischer elementargrammatik.

Deutsches museum, 1860, nr. 28: J. Braun, reformbedürfnisse in den altherthumsstudien, VI: es werden die werke von K. Bötticher, tektonik der hellenen, Kugler's geschichte der baukunst, durchgenommen und wegen nicht gehöriger beachtung von Aegypten als unbefriedigend dargestellt [s. Philol. XVI, p. 552]. — Nr. 29, 30: J. Braun, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien, VII, VIII: die baukunst wird besprochen.

Gersdorf Repertorium, 1860, II, 1: A. Nauck, euripideische studien. 4. Leipz. 1859: abdruck aus Mémoires de l'Acad. impériale des sciences de St. Pétersbourg. Sér. VII, t. 1, nr. 12: inhaltsanzeige. — Pindar's siegesgesänge. Deutsch in den versmassen der urschrift, von J. J. C. Donner. Lpz. 1860. — Die gefangenen des Plautus lateinisch und deutsch. Herausgegeben von C. E. Geppert. 8. Berlin 1859. — II, 2: J. Caesar, der Prometheus des Aeschylos. Zur revision der frage über seine theolo-

gische bedeutung. 8. Marbg. 1860: G. F. Schömann, noch ein wort über Aeschylos Prometheus. 8. Greifswald, 1859: anzeige: referent entscheidet sich für Cäsar. — Sophokles. Deutsch von O. Marbach. 8. Lpzg. 1860: anzeige. — A. Arnold, das leben des Horaz und sein philosophischer, sittlicher und dichterischer character. 8. Halle. 1860: anzeige. —

Grenzboten, 1860, nr. 36: die polizei bei Griechen und Römern, von h. G.: schon öfter solche aufsätze: s. Philol. XV, p. 372: [es wäre unter anderm etwas mehr sorgfalt zu wünschen: wenn es p. 371 heisst: "der kaiser Caligula liess ihm (dem Vespasian) durch soldaten den busen mit strassenkoth füllen": was soll eine leserin der grenzboten dabei denken? — Nr. 41: das handwerk im alterthum. 1: auszug aus W. Drumann, die arbeiter und communisten in Rom. — Nr. 42: das handwerk im alterthum. 2.

Heidelberger jahrbücher, 1860, april: J. Vahleni in M. Terentii Varronis saturarum Menippearum reliquias. 8. Lips. 1858; anzeige von Kayser, der mehre stellen eingehend bespricht [vgl. Philol. XIII, p. 137].

W. Menzel, literaturblatt, 1860, nr. 41: A. Arnold, das leben des Horaz u. s. w. 8. Halle 1860: kurze anzeige, die von Menzel nur benutzt wird, um sein bedauern auszusprechen, dass die deutsche jugend verurtheilt sei, die poesie derartiger speichellecker wie Horaz zu lesen.

Mützell's zeitschrift für das gymnasialwesen 1860, 5: Deuschle, dispositionen von dialogen und reden des Platon und Demosthenes: I. apologie des Sokrates, die disposition selbst und die begründung derselben p. 353-76. - F. Schultz, de codicibus Demosth. etc. angezeigt von Vömel, p. 409-13, der die schrift für sehr wichtig hält, insbesondere wegen des vom vf. benutzten Laur. S, der zur familie des  $\Sigma$  gehört. — E. Göbel, zu Hom. II. IX, 579 sqq., p. 417-19. = "die eine hälfte vom weinland, die andere hälfte aber als blosses baumloses saatland vom blachfelde sich abzugränzen." - A. Göbel, ἀείδω, ἀοιδός, p. 419-22: ἀείδω wird auf die wurzel μιδ zurückgeführt, das digamma in ἀ μοιδός etc. ist aus äolischen inschriften nachzuweisen, das a wird als intensivum erklärt, also άςείδω = kennen lernen machen, kund thun, wie άς έξειν (αΰξειν),  $\vec{a}$ -λείφειν,  $\vec{a}$ -γάλλειν,  $\vec{a}$ -γαμαι,  $\vec{a}$ -τάλλω: ebenso  $\vec{a}$ -μεύ-ομαι =sich bewegen (mov-) machen, α-κέ-ομαι von κεσ (cf. κείμαι) = sedare, heilen. Endlich der nachweis dass das "singen und sagen" der ältesten dichtung mit recht ein kundthun (sogar das einzige) genannt wurde. - Obbarius, grammatische studien zu Horaz, I, p. 422-25: eigenthümlichkeiten für die erste declination, genus, eigennamen und ähnliches. - Wollenberg, zu Appian de rebus gallicis, p. 425-26: es fehlen in den ausgaben (Bekker I, p. 39) nach διὰ τῶν πολεμίων zwei zeilen, die sich im cod. Peirescianus finden, aber von Valesius beim copiren übersehen wurden, nämlich εδσιαθώς τον δε νεών εμπεποησμένον ίδων έθυσε επί τοῦ συνήθους τόπου· καὶ ἐπανῆλθεν αὖτις διὰ τῶν πολεμίων αἰδεσθέντων κτλ. — Kindscher, Cäsars flankenmarsch am Elaver, p. 426, schlägt B. G. VII, 35, 3 zu lesen vor misit laxatis (st. captis) quibusdam cohortibus. — Kindscher, die verbalsubstantive auf tor und trix bei Cicero, p. 427 — 29, ergänzt das von Schäffer im Prenzlauer programm von 1859 aufgestellte verzeichniss. — Bolze, p. 430, Plutarch. de defectu oraculorum c. 11 wird die zahl 54 als mitteldauer des menschenlebens erklärt als "bestehend aus der einheit, den beiden ersten grundlinien, den beiden ersten quadraten und den beiden ersten würfeln," nämlich 1+2+3+4+5+8+27=54.

6: Schuster, über die homerischen epitheta des schiffes, p. 451—67: zusammenstellung und erklärung, 1) von denen, welche das schiff als kunstproduct anschaulich machen: μαλή, περικαλλής, εὖεργής, ἐἴτη: 2) die sich auf den farbigen anstrich beziehn: μέλαινα, κυανοπρώσειος, μιλτοπάρηος, φοινικοπάρηος: 3) auf die form: κορωνίς, ὀθθόκραιρα, ἀμφιέλισσα, εὔπρυμνος: 4) auf die form, von innen gesehen: κοίλη, γλαφυρή, μεγακητής, εὖ-ρείη: 5) auf das rudern: ἐπήρετμος, δολιχήσετμος, πολυκληίζ, εὖζυγος, πολυζυγος, ἐκατόζυγος, ἐνοσελμος: 6) auf die schnelligkeit: ἀκείη, ἀκύπορος, ἀκύαλος, θοή. Endlich wird noch ποντόπορος und ἐὐκλεία besprochen. — Ciceros reden von Halm II, angez. von Tischer p. 471—77, giebt eine reihe von zusätzen oder berichtigungen, im allgemeinen mit der brauchbarkeit der ausgabe ganz einverstanden. — Wollenberg p. 505—07, berichtigt einige druckfehler in der Müllerschen ausgabe der excerpte des Joannes An-

tiochenus (histor. gr. tom. IV).

7: Schuster, der neueste englische homeriker und seine stellung zur homerischen frage, p. 513-35. Es handelt sich um Gladstone, studies on Homer and the Homeric age, an dem zwar wärme und begeisterung, mit klarheit und durchsichtigkeit verbunden, gerühmt wird: doch sei weder in der frage nach dem zeitalter des Homer (Gladstone setzt ihn in die zeit vor der eroberung des Peloponnes durch die Dorer) der genügende beweis geliefert, noch in der frage nach der glaubwürdigkeit des homerischen textes (einheit in der composition der Ilias, anerkennung der persönlichen existenz Homers als ihres verfassers) über die leistungen der deutschen philologie hinausgegangen. Die deutsche philologie kenne der vf. nur zum theil, jedenfalls einen geringeren theil als er selbst glaube. Manche gesunde ansichten werden beiläufig mitgetheilt, doch des bizarren auch recht viel, worunter die geometrische projection des schiffskatalogs wohl das bizarrste ist. — Tac. Agricola ed. Kritz, angez. von Pahle, p. 535-39, die abweichungen von Wex werden hervorgehoben und nach classen geordnet: im allgemeinen billigt recensent die lesarten von Kritz, doch werden einzelne ausstellungen gemacht, auch an einigen anmerkungen. — Seyffert, zu den oden des Horaz, p. 576-

87: I, 3, 1 ff. über sic, im ganzen wie Forchhammer Phil. XV. 721, gegen Döderlein Phil. XV, 352; I, 15, 16 schreibt neguiqua in thalamo; I, 16, 23 tentavit in puls i iuventa; II, 3, 9 für quo - quid mit Meineke; III, 1, 33 ff. iactis in alto molibus = durch gründung von riesenbauten im meere; III, 3, 13 Bacche, patri tuae; III, 4, 9 ff. für die hergebrachte lesart; III, 5, 36 ff.: sensit iners timuitque mortem | hinc, unde vitam sumeret. Aptius pacem etc.; III, 6, 23. 24. iam nunc ut incestos amores de tenero meditetur ungui; III, 8, 25 ff. = mach dir kein gewissen daraus, nicht allzusehr dafür besorgt zu sein, dass dem volke nicht etwas von dem, was ihm gebührt, entzogen werde und es so in noth gerathe, sondern nimm etc.; III, 23, 17, immunis = undienstfertig, cf. Cic. Sest. LVII, 122 u. a.; IV, 2, 30 plurimum zu laborem, nicht zu nemus. - Süpfle, zu Hor. ep. ad Pisones v. 265-68, p. 587-90; Rührmunds (p. 170-74) erklärung des intra in Cic. ad fam. 4, 4, Quint. XI, 3, 8, Liv. I, 43 und an der horazischen stelle wird zurückgewiesen und intra spem veniae cautus gefasst: ohne der hoffnung auf nachsicht mich hinzugeben, vorsichtig und auch die daraus geschlossene disposition für unstatthaft erklärt.

8. 9: Horatius ed. Ritter 1856. 57, angez. von Kämpf p. 642-69: zuerst sind die prolegomena besprochen, ausführlicher cap. IV de Horatii studiis Atticis et Graecis versiculis, wobei die annahme, Horaz habe einige gedichte erst griechisch abgefasst und später ins lateinische übersetzt, bekämpft und die von Ritter dafür vorgebrachten beweise umgestossen werden. - Ebenso wird der abschnitt, der über die zeit der herausgabe der gedichte handelt (er weicht fast durchgängig von Franke ab) als positiver beweise entbehrend und meist auf hypothesen beruhend dargestellt. Besprochen ist auch Ritters verhältniss zu den handschriften, namentlich denen des Cruqius, worüber sich schon früher Ritter und Mützell ausgesprochen hatten. In beziehung auf die texteskritik habe Ritter zwar selten aber doch noch zu viel conjecturen aufgenommen, z. b. Epod. I, 5 vita si est, Serm. I, 10, 50 dixti, I, 3, 25 cum tua per videas oculis = per tua mala videas. Mit der interpretation erklärt sich im allgemeinen referent einverstanden, doch nicht ohne einzelnes zu verwerfen: ausführlicher ist die erste ode besprochen, auch bei der 3, 6, 7, 25, 27, 28 und 35 des ersten buches ausstellungen gemacht. - Wollenberg, collation der Andria des Terentius aus einem codex der bibliothek zu Tours, p. 711-16; die handschrift aus dem 13. jahrh. ist aus der recension des Calliopius, 77 pergamentblätter in kleinfolio, die vor den einzelnen scenen befindlich gewesenen colorirten bilder sind zum theil herausgeschnitten. Der text läuft ohne versabtheilung fort, nur sind die anfangsbuchstaben bei rollenwechsel mit anderer tinte geschrieben. - Desselben bibliographische notiz zu den tragödien des Seneca p. 716-18. In Tours befindet sich eine pergamenthandschrift der tragödien des Seneca aus dem anfange des 15. jahrh., und eine andere aus der zweiten hälfte des 15. jahrh., bei der das erste blatt fehlt; aus jener theilt Wollenberg das argument des Hercules furens mit. Die argumente der tragödien finden sich noch in einer dritten handschrift (mitte des 15. jahrh.), nach den philosophischen schriften Senecas: auch aus dieser handschrift wird das argument des Hercules furens mitgetheilt. — Derselbe, p. 718, zur anthol. lat. II, CCXX: in dem Terenz-codex in Tours steht das genannte epigramm so:

Natus in excellse tectis cartaginis altis
Romanis ducibus bellica preda fui.

Descripsi mores hominumque senumque (?)

Quales et servi decipiant homines.

Quid meretrix, quid leno dolis confingat auarus.

Hec quicumque legit, sic puto, cautus erit.

10: Krüger, bemerkungen über die von Döderlein in seinen berichtigungen und zusätzen zu den Heindorfschen erklärungen der satiren des Horaz an verschiedenen stellen empfohlenen veränderungen in der interpretation, p. 721-39: Sat. I, 1, 88-91 wird at si und die bisherige interpunction, ebenso I, 4, 100. 110. 121; 5, 15; 6, 45; II, 1, 23; 3, 30 (wo statt hic von Döderlein hinc geschrieben wird), ib. 65. 158. 188-90 (wo Döderlein quaere oder quaeres und nachher ac si schreibt), ib. 201; 6, 27; 7, 24. 53 ff. bestritten — 11, 7, 63-65 sei die besserung durch die interpunction jedenfalls fraglich, II, 3, 326 gleichgültig, I, 8, 30 wird die von Döderlein nicht in den text, sondern nur in die anmerkung aufgenommene interpunction abgewiesen, I. 3, 137 sei die interpunction nicht geändert aber Krüger ist nicht damit einverstanden, dass Döderlein den nachsatz schon mit neque v. 138 beginnen lässt, auch I. 2, 13 und I, 3, 65 wird Döderleins änderung beanstandet, 1, 2, 19 theilweise gebilligt. - Kvicala, zur Iphig. Taur., Iph. in Aulis von Fritze, Kolster Sophokl. studien, kurze anzeigen von Wolff, p. 760 64. — Trompheller, über Hor. Od. II, 13 p. 801-09: die ode wird gegen Gruppe's Minos in schutz genommen, der die 1, die 4 und 5, und die 3 schlussstrophen abschneiden wollte; nur hält Trompheller an Bentley's illum o nefasto fest. - Gunther, zu Livius Andronicus, p. 909-14: für das todesjahr des dichters wird aus Cic. Cat. maj. 14, 50 mit wörtlicher interpretation des usque ad adolescentiam das jahr 189 gewonnen, wozu es passen würde, wenn man bei Hieronymus das jahr 188 nicht als die blüthezeit sondern als das todesjahr angegeben annähme, womit die sonstigen zeugnisse nicht im widerspruche ständen, geburtsjahr etwa 275; ausser dem Gladiolus und Ludius ist eine dritte komödie des Livius aus Festus p. 174 M. angenommen: aus den dortigen worten Livius in virgo sind die verschiedensten namen gelesen, Günther denkt an auriga, nach dem Hvioyog des Menander oder Antiphanes, dann liesse sich auch das unbestimmte

fragment Festus p. 257 M.: quinquertiones praeco in medium vocat (leicht in einen Saturnier zu verwandeln) passend unterbringen.

Zeitschrift für die österr. Gymn. 1860, 6: Schenkl, Ovidius und Livius p. 401-06, sucht anklänge an Livius in Ovids Fasten, namentlich dem 2. buche, nachzuweisen: zu Tacitus ann. I, II p. 406 -- 12, 1, 15 inani rumore gegen Nipperdey, für die gewöhnliche erklärung; 1, 17 postremo promptis — ministris = zuletzt. als schon auch andere mithelfer des aufruhres bereit waren: I, 19 für aggerebatur, und pectori ei usque statt pectori eiusque: 1, 35 wird auf den in addito acutiorem esse liegenden hohn aufmerksam gemacht: I, 41 non florentis etc. gegen Nipperdey: I, 42 ebenso zu summoveo: I, 52 zu quaesivisset nicht Tiberius, sondern Germanicus subject: 1, 59 delectus nicht = zum herrscher durch den staat erkoren: I, 74 insimulabat nicht insimulabant, an das vorhergehende postulavit anzuschliessen; sowie erklärung zu poenitentia patiens tulit: I, 79 für religiones sociorum: II, 6 Anteius als randglosse zu C. Antius gestrichen: II, 8 subvexit ac transposuit: II, 13 erklärung der vulgata per iocos eundem animum. - Derselbe, die excerpte aus den briefen des Symmachus in dem speculum historiale des Vincentius Bellovacensis, p. 412-16: es wird nachgewiesen, dass es nicht, wie Vincentius selbst glaubte, excerpte aus den briefen des jüngeren, sondern vielmehr des älteren Symmachus sind, übrigens nur aus einer auswahl, nicht aus einer vollständigen sammlung abgeschrieben, und für die kritik ohne werth. - Cholava, p. 416 zu Plat. Lach. 187 E tilgt λόγω, ώσπερ. - La Roche, zu Herodian, p. 480, weist einige scholien, die er (in seiner abhandlung über Didymus) dem Didymus zugetheilt hatte, jetzt dem Herodian zu.

7: Kloucek, zur erklärung des Horatius p. 481—84; der versuch C. IV, 4, 13—16 aufzuhelfen, indem man lacte depulsum erklärt lactis inopia depulsum hat wenig für sich und wird auch von Bonitz in einer anmerkung hierzu zurückgewiesen. — Homer. ed. Bekker, rec. v. La Roche, der die bedeutung der ausgabe würdigt und zu drei büchern die varianten mit angabe des urhebers zusammenstellt, nicht zufrieden mit Bekker's mehr als lakonischer kürze, dem V vetus aliquis grammaticus, R auctor recentior ist, dem leser überlassend das weitere zu suchen, p. 532—52.

8: Hoffmann, die construction der lateinischen zeitpartikeln, p. 569-606: ausgehend von dem unbefriedigenden der regel, cum causale stehe mit dem conjunctiv, cum temporale mit dem indicativ, behandelt der vf. in der vorliegenden abhandlung die conjunctionen postquam, ubi, ut, simulac, und gewinnt das resultat: "dass sie zunächst nur geeignet sind, ereignisse oder zustände, welche in dieselbe natürliche zeit gehören, in der form der coordination unter bewahrung der ihnen an sich zukommenden zeitgebung ihrer zeitlage nach zu vergleichen; dass jedoch postquam und ubi auch untergeordnete relativ gleichzeitige oder früher liegende umstände

in zeitbeziehung zu einem (historischen) ereignisse oder zustande setzen können, in diesem falle aber den conjunctiv der betreffenden relativen zeit des präteritums bedingen." Dasselbe gesetz für cum will der vf. in einem zweiten abschnitt nachweisen s. u. - Pindar, übersetzt von Donner und auswahl aus Pindar von Furtwängler, angezeigt von Ludwig p. 627 — 36: jenes ein ungeheurer schritt vorwärts gegen die früheren übersetzungen. Der rec. giebt einige verbesserungen; dieses in den mythologischen erörterungen "ein gemisch von altem Euhemerismus, neuerem Forchhammerismus, versetzt mit ahnungen einer neuesten vergleichenden mythologie, die mehr bösen träumen gleichen." Die beispiele sind allerdings höchst ergötzlich, wenn sie nicht noch durch die etymologischen studien überboten würden. Anerkannt wird dagegen der commentar, namentlich wegen der parallelstellen, sonst sei er zu breit und sei nicht streng genug in der methode der exegese. -Lissner, zur krasis in Hyperides p. 648-49, im anschluss an das, was Franke (Phil. Suppl. 1, p. 430 ff.) zur krasis bei Aeschines bemerkt hat.

9: Hoffmann, die construction der lateinischen zeitpartikeln II, p. 653-97, behandelt die conjunction cum und fasst die untersuchung so zusammen: "cum temporale kann mit dem indicativ construirt werden, wo es handlungen, ereignisse, zustände mit einander verknüpft, die in derselben natürlichen zeit liegen, jedoch unter der bedingung, dass das mit cum als zeitbestimmung gebrauchte seine volle zeitselbständigkeit bewahrt; wobei zu bemerken ist, dass auch imperfect und logisches plusquamperfect als selbständige zeitgebung zu gelten haben, wenn sie zuständliches in der vergangenheit als solches ausprägen sollen: dagegen muss der conjunctiv eintreten, wo cum handlungen etc. von absolut ungleicher zeitlage zu einander in beziehung setzt, oder wo das zur zeitbestimmung gebrauchte nicht in seiner selbständigen objectiven, sondern in derjenigen relativen zeitgestalt gegeben wird, welche durch die unterordnung unter das zu bestimmende satzglied bedingt ist. Hinsichtlich der fälle aber, wo man bei gleichheit der natürlichen zeit die wahl hat, die objective oder relative zeitgebung und danach den indicativ oder conjunctiv anzuwenden, ist zu beachten, dass bei anwendung des indicativs, also bei der correlativen und coordinirten satzform, der satz mit cum die zeit der haupthandlung durch nennung eines gleichzeitigen ereignisses oder zustandes beschreibt, dass hingegen eine wirkliche bestimmung des zeitpunctes, den historische handlungen oder zustände eingenommen haben, nur durch vergleichung der bezüglichen zeit anderer ereignisse oder zustände, also durch anwendung der relativen zeitgebung und somit des conjunctivs erreicht wird." Schliesslich noch einige bemerkungen über die construction von dum, antequam und priusquam. -

(Fortsetzung folgt.)

## VIII.

# Ueber epitheta der götter und menschen.

Dr. Pfeffer hat unter dem titel "Epitheta, quibus Homerus et epici latini et germanici carminis "der Nibelungen noth" inscripti auctor nomina exornarint inter se comparantur", Danzig, 1857 eine abhandluag erscheinen lassen, die manches interessante und anregende enthält, aber leider auf einer ungenauen sammlung selbst der homerischen epitheta beruht, von den lateinischen epikern nur einige berücksichtigt, die lehren der alten griechischen und lateinischen grammatiker über die epitheta gar nicht kennt, und endlich was in neuern zeiten von Lobeck, Lehrs und andern über den gebrauch der stehenden beiwörter bei Homer, Vergil u. a. gesagt ist, gänzlich ignorirt. Da ich eine abhandlung "De fixis quae dicuntur deorum et heroum epithetis" als programm 1) zu Königsberg 1851 habe erscheinen lassen, und mich für den gegenstand interessire, so folgt hier im anschluss an einzelne bemerkungen des pfefferschen programms ein etwas vollständigeres verzeichniss einiger epitheta, zugleich mit berücksichtigung der spätern griechischen dichter.

<sup>1)</sup> Aus der einleitung dieses programms mag herr Pfesser entnehmen, dass die literatur über diesen gegenstand nicht ganz dürstig ist und dass namentlich ausser Servius, den der versasser allein citirt, griechische und lateinische grammatiker zu berücksichtigen waren.

Iph. A. 173, Tzetz. Antehom. 98 und Pseudo-Pisander fr. 17; doch findet sich auch  $\xi \alpha r \vartheta o \tilde{v}$  ' $A \chi \iota \lambda \tilde{\eta} o \varsigma$  Quint. Sm. VII, 668. XII, 274, und  $\xi \alpha r \vartheta \delta \varsigma$  ' $A \chi \iota \lambda \lambda \tilde{v} \varsigma$  Pind. Nem. III, 43 obwohl uicht  $\xi \alpha r \vartheta \delta \varsigma$  ' $O \delta v \sigma \sigma \epsilon \tilde{v} \varsigma$ , während bei Tzetzes sonst fast alle helden dies beiwort erhalten. Mehr über dies beiwort findet man in meiner abhandlung 1852 unter dem namen Menelaos.

Zu den epithetis, welche ganzen völkern, nicht einzelnen helden bei Homer zukommen, gehört έλπεχίτων II. XIII, 685. Bei Nonnus lesen wir XIV, 206 Νύμφαι έλκεχίτωνες, XXII, 311 έλκεγίτων "Αττις. Bekannter ist έλκετρίβων aus Homer und έλκεσίπεπλος bei den trojanischen frauen. 'Αμιτροχίτων 2) ist Il. XVI, 419 beiwort der Lycier (aber weder Sarpedon noch irgend ein anderer Lycier wird damit geschmückt), ακρόκομος der Thracier Il. XVI, 533. Viel häufiger ist bei ihm bekanntlich καρηκο μόωντες zu lesen als beiwort der Achaeer 3), was einige alte grammatiker ἐν παραθέσει schreiben wollten κάρη κομόωντες, Eusth. p. 164, 46, gleichsam als gegensatz zu ὅπιθεν κομόωντες wie die Abanter erscheinen. Tzetzes hat den singular καρηκομόων (vgl. εὐχομόων bei Quint. Sm. IV, 403) als beiwort des Paris, Antehom. 127; die Achaeer sind bei Homer auch έλίκω πες Il. I, 389; III, 190. 234; XVI, 596; XVIII, 274; XXIV, 402. Wenn aber schon II. 1, 98 έλικῶπις κούρη gelesen wird, so wird es nicht auffallen, dasselbe auch Hes. Th. 998 und Orph. fr. VIII, 14 zu finden und νύμη ην έλικώπιδα Hes. Th. 298. 307, έλικώπιδι Νηρηίνη (von der Thetis) bei Quint. Sm. und Ελένη έλικώπιδι bei demselben XIV, 70, σεληναίης έλικώπιδος Manetho I, 294, έλικώπιδος Μυκήνης Nonn. XLI, 267, έλικώπιδες Μούσαι Hom. h. XIII, 1 und 'Ασροδίτη έλικῶπις, welche bei Homer έλικοβλέφαρος heisst, Pind. Pyth. VI, 1. Die bei Homer in der Ilias (in der Odyssee steht das wort gar nicht) allein vorkommende form έλικῶπις findet sich auch bei Nonnus XLVIII, 900; έλικωπὸς 'Αιταύγην in Orph. h. VI, 9. Nach dieser analogie scheint Aristophanes έλικοβόστουχος gebildet zu haben fr. 314, 1 Μούσας έλικοβοστούχους.

Ebenfalls nur in der Ilias erscheint als stehendes beiwort

Χαλχοχίτων gehört nicht in diese klasse, χουσοχίτων kommt bei Homer natürlich noch gar nicht vor, bei Pseudo-Pisander fr. XXII als beiwort der Lycier.
 Anders in dem epigr. Br. Anall. t. II, p. 249.

der Achäer ἐννημιδες, in der Odyssee der ἐταῖροι, was bei Rhianus fragm. IV, Gaisf. der Pallas gegeben wird, weshalb der dichter von den schol. Venet. II. II, 175 getadelt wird; bei Tryphiodor lesen wir κύκλον ἐνκνήμιδα und bei Nonnus ἐνκνήμιδος φάλαγγος ΧΧVII, 164, und dieser hat auch πουσὶν ἐνκνήμοισι ΧVIII, 60 in derselhen bedeutung wie ἐνκνήμις ist bei ihm ἐνκνημος VII, 140 und XXVIII, 179.

'I όμωρος ist beiwort der Argiver II. VI, 242; XIV, 479; έγχεσίμωρος der Arkader II. VII, 134, der Myrmidonen in der Odyssee III, 188; ἱπποπόλος II. XIII, 4 und XIV, 227 der Thracier, bei Quintus Sm. der Troianer III, 173, die bei ihm auch vorzugsweise ίππόδαμοι gegen den homerischen gebrauch heissen: ναυσιαλυτός der Phaeaken. Ναυσιαλειτός steht Od. VI 22, wovon das femin. Ap. Rhod. III, 1097: über den accent s. Lob. Parall. p. 456. Δολιχή ρετμος 4) ist beiwort der Phaeaken Od. VIII, 191, aber auch der schiffe ibid. IV, 499. In diese klasse der allgemeinen beiwörter gehört auch ayéowyog. Der scholiast freilich zu II. III, 36, wo Τρώων ἀγερώχων gelesen wird, sagt ή διπλη ότι άγερώχους τούς Τρώας οὐ μόνον έπὶ 'Ροδίων γρηται τῷ ἀγέψωχοι ἕνεκα τοῦ ἀγείφειν τὴν τφοφὴν, ἀλλ' έπὶ Μυσῶν καὶ Τρώων οἶον γεραόχων, σεμνῶν καὶ ἐντίμων: s. Lehrs Arist. p. 147, der diese bemerkung lobt. Aber abgesehen davon, dass die ableitung falsch ist, heissen die Rhodier άγερωχοι nur II. II, 654, die Troianer aber nicht nur in der oben angeführten stelle, sondern auch I, 623; VII, 343; XVI, 708; XXI, 584 Periclymenus, Od. VI, 285; Hes. fr. XXX, 1 (XXII Gaisf.); der verfasser der batrachomyomachie nennt scherzhaft auch die frösche so, andere dichter der spätern zeit alle möglichen völker und helden, und wie die lyriker das wort gebrauchen, darüber siehe Buttm. lex. II, p. 99. — Άγχέμαχοι, was Homer den Mysiern giebt, ertheilt Hesiod den Locrern, Scut. 25, gegen Homers gebrauch, bei dem die Locrer nicht ἀγχέμαχοι sind, s. Göttling. Diese und ähnliche beiwörter, von den grammatikern 2011ú oder καθολικά genannt, sind also wohl zu unterscheiden von den festen (χύρια), stehenden beiwörtern, die nur einem bestimmten gotte oder helden zukommen und deren übertragung gradezu eine κατάχρησις oder abusio genannt wird. Hier wird im folgenden

<sup>4)</sup> Αίγινα δολιχήρετμος: Pind. Ol. VIII, 27.

nur von den allgemeinen epithetis die rede sein. Es giebt aber etliche, die sowohl ganzen völkern als auch einzelnen helden zuertheilt werden, was bei den oben angeführten nicht der fall war. Solche sind  $i\pi\pi \delta \delta \alpha \mu \sigma \varsigma$  welches den von Passow 5) erwähnten helden viel seltener zukommt als dem Diomedes (siebenmal) und dem Hector (fünfmal cf. Tz. Hom. 338). Dem Castor geben es viele, nachhomerische dichter, dem Tydeus Quint. Sm. IV, 217; Homer ausserdem dem Atreus II. II, 60, dem Thrasymedes XII, 10, dem Hyperenor XVII, 25, dem Antenor VI, 299. XIV, 473, Hesiod dem Chaeron fr. LVII, 6 und dem Cycnus Sc. 346. Von völkern sind zu erwähnen die Phrygier XI, 131, die Troer (oft), welche Pindar ein ἐλάσιππον ἔθνος nennt, die Gerenier Hesiod. fr. XXXI, 3, die Achaeer Quint. Sm. VII, 661. Die spätern dichter, wie sie z. b. φερεσσαχής statt σαχεσφόρος geben, brauchen auch δάμνιππος, z. b. Orph. Arg. 743.

Καρτερόθυμος heisst Achilles II. XVIII, 350; Herakles Od. XXI, 25 und Diomedes II. V, 277 6), alle Mysier II. XXIV, 512, die winde Hesiod. th. 378, Chrysaor ib. 979, Penthesilea Tz. Hom. 250 und viele andere helden bei demselben dichter und bei Quintus. Die göttin der zwietracht Hes. Th. 225, Zeus ibid. 476. Bemerkt zu werden verdient noch, dass die epiker durch das metrum bestimmt, immer καρτερόθυμος und κρατερόφρων brauchen. Viel häufiger finden wir bei Homer μεγάθυμος, das ich hier erwähne, obgleich es zweimal auch die Pallas erhält: Od. VIII, 520, XIII, 1217), was Quint. Sm. XII, 153, 447 und Solon nachgeahmt haben, fr. XV, 3, und einmal der stier Il. XVI, 488, und bei dem verfasser der Cyneget. III, 430, wenn die lesart richtig ist, das ichneumon. Μεγαλήτωρ, das bei Homer nicht nur vielen völkern, sondern auch einzelnen helden zugetheilt und auch mit dem appellativ θυμός verbunden wird, wird von spätern dichtern auf die götter übertragen, den Oceanus Orph. h. LI, 1 und auf Apollo h. in Br. Anall. II, p. 578 v. 13. Wie bei Homer μεγάθυμος, so wirdCyneget. II. 102 μεγαλήτως der stier genannt. -Κυδάλιμος heisst unter den helden bei weitem am häufigsten Menelaos II. IV, 100. 177. XI, 591. 601. 606. XVII, 69. Od. IV,

<sup>5)</sup> Dem Nestor nur einmal Od. III, 17.

<sup>6)</sup> Durch diesen vers καρτερόθυμε δαίαρον Τυθέος υξέ vielleicht getäuscht schrieben einige, wie Passow, dieses beiwort auch dem Tydeus zu.

<sup>7)</sup> Die Leto in Orph. h. XXXV, 2, die Penthesilea Tzetz. Posth. 8.

2. 16. 23. 46. 217. XV, 5. 141, unter den völlkern die Solymer II. VII, 184 und 264. Das femininum findet sich bei Quint. Sm. II,  $34 \times v\delta\alpha\lambda'\mu\eta\nu$  ' $E\lambda\acute{\epsilon}\nu\eta\nu$ , das neutrum schon bei Homer, wie die lexica zeigen. Aber kein gott erhält dieses beiwort, nicht einmal der  $\varkappa\acute{\epsilon}\delta\iota\mu\sigma\varsigma$  ' $E\varrho\mu\eta\varsigma$ .

Diejenigen epitheta, welche bei Homer ganzen völkern, einzelnen helden und heldinnen 8) zukommen, sind: δίος, ἀντίθεος und ἀμύμων. Δία oft von göttinnen wird öfter von sterblichen frauen gebraucht; wie δία θεάων von jenen, so wird δία γυναιμων von der Helena, der Penelope u. a. gesagt. An unzähligen stellen aber findet sich das masculinum dios, von den Pelasgern II. X, 429, Od. XIX, 177, von den Achäern II. V, 451. XI, 455. 504. XVIII, 241. XX, 354. Od. III, 116. XIX, 119. Unter den helden heissen fast alle die, vornehmlich Odysseus: s. schol. zu Il. I, 440, und Achilleus: schol. zu Il. I, 7. Was Eusthatius sagt p. 1006, 32 δίος λέγεται παρ' Όμήρω πας ὁ διόθεν έχων τι, κυρίως δὲ δῖοι οἱ τοῦ Διὸς νίοὶ ist cum grano salis zu verstehen, wie ja schon des Odysseus abstammung von Zeus eine ziemlich weite ist. Bei den tragikern bezeichnet es oft Jove genitus, Schaef, ad Eurip. Hel. 460, wer wollte aber mit gewissheit angeben, ob δια 'Αθάνα die tochter des Zeus oder die göttliche Athene bezeichnet? s. Lob. Ai. p. 345. Auch darin hat Eustathius unrecht, wenn er p. 1036, 2 behauptet, Hector werde dios genannt, ώς τὸ διόθεν νικῶν εἰς τὸ πᾶν, und der scholiast, der zu Il. III, 251, wo Menelaus den Zeus anfleht ,,δός μοι τίσασθαι δῖον Άλέξάνδρον" bemerkt: καὶ δῖον ἀκαίρως ὁ Μενέλαος τὸν ἔχθρον λέ-Yet. Er verkannte den gebrauch dieser beiwörter, durch welche ein character indelebilis bezeichnet wird, so dass uns selbst φίλη μήτης αὐτὸν κατέκτα nicht auffällt und nicht πότνια in der Ilias XI, 452 und sonst. Ehemals aber wollte selbst Bentley in dem verse 'Ατρείδη κύδιστε φιλοκτεανώτατε für ersteres κέρδιστε lesen, vgl. Lobeck de antiphr. et euphem. in Act. Societ. Gr. T. II, p. 307. Einfacher und der wahrheit näher ist folgende bemerkung des Eustathius p. 21, 4: δίος ἐπιτάττεται διὰ διαφόgovs ἀρετάς. - 'Aντίθεος wird einmal von den Lyciern gesagt XII, 408, und einmal von den Phaeaken Od. VI, 241, zweimal von der Penelope ἀντιθέην ἄλοχον Od. XI, 116. XIII, 378

<sup>8)</sup> Dieses passt nicht auf die im vorigen abschnitte angeführten beiwörter.

und auch von den freiern: s. Eustath. p. 1749, 3, nicht um zu tadeln, sondern der auszeichnung wegen. - 'Αμύμων endlich von den Phaeaken Od. VIII, 4, 28, den Aethiopen II. I, 423, einigen frauen Od. XII, 42. XV, 15; denn Il. IX, 128 ist nicht ἀμίμονας ἔργα ίδυίας, sondern ἀμύμονα ἔργα ίδυίας zu lesen: s. Spitzner; bei spätern von der Medea Dionys. Perieg. 1021, der Europa Mosch. II, 93, sehr vielen helden schon bei Homer, sogar dem Aegisthus I, 29, dem Pandarus II. IV, 89. V, 169, und allen priestern. Aber kein gott erhält bei Homer dies beiwort, denn Asklepios Il. IV, 194 ist mensch; im Hom. hymn. aber vs. 100 Apollo 9). - Während δίος und ἀντίθεος, wie wir gesehen haben, auch von frauen gebraucht werden, geschieht dies, wenigstens im Homer, nicht mit διογενής, θείος, ἰσόθεος, θεοείκελος and θεουδής, die überhaupt nur von einzelnen männern gebraucht werden. Das erstgenannte bezeichnet ohne zweifel dasselbe wie diog, wie Silius Italicus XVI, 533 martigena vulgus für populus bellicosus sagt: s. Lob. z. Buttm. II, p. 436. Bei den tragikern ist διογενής fast ein stehendes beiwort der Athene, mag auch Aeschylus alle götter διογενείς nennen Suppl. 625. Hesiod hat dafür διόγνητος, Sc. 340 διόγνητος Ἰέλαος, Euripides διόγονος, Hipp. 560 διάγονον Βάκχον. — Διοτρεφής aber kommt schon in der Ilias XXI, 223 auch vom Scamander vor; O e ĩo ç nicht nur von helden sondern auch von sachen, s. Ellendt lex. Sophocl. I, p. 785, aber von keinem gotte oder göttin, denn Aesch. Suppl. 659 hat Hermann längst für θείας "Hoas verbessert θνιάδος, cf. de metris poet. graec. et rom. p. 234. Ίσόθεος bezeichnet zwar dasselbe wie αντίθεος, wird aber fast immer, verbunden mit φώς, nur von männern gesagt. Ueber θεοειδής bemerkte schon Eustath. p. 382. 1, dass es nur männern, wie  $\varepsilon \dot{v} \varepsilon \iota \delta \dot{\eta} \varsigma$  den frauen zukomme. Von Homer weicht aber bereits Hesiod ab, der es der nymphe Urania giebt Theog. 350. Θεονδής wird von jenem dichter meist mit vóos verbunden, bei Quintus aber ist es ganz gleichbedeutend mit θείος. Uebrigens scheint es θεοσεβής, ενσεβής, δίκαιος, ενγνώμων (Hesych.) zu bezeichnen, s. Buttm. Lexil. I, p. 169 sqq., und in der Odyssee nicht vorzukommen. Was dagegen θεοείκελος bezeichnet, sagt uns Homer selbst, da wir neben θεοείκελ' 'Αγιλλεῦ II. I, 131 öfter θεοῖς ἐπιείπελ' 'Αχιλλεῦ lesen Od. XXIV, 36. Il. IX, 485. 493. XIII, 80. XXII, 279. XXIV, 486 und

<sup>9)</sup> Opp. Cyneg. III, 245 αμύμονας ήμιθεαίνας.

oft ἐπιείκελος ἀθανάτοισιν bei ihm, bei Hesiod und den hymnographen; θέσκελος aber nur von sachen, sowie θεσπέσιος, θέσφατος, ζάθεος, ἠγάθεος, s. Buttm. lexil. I, p. 165 sq., der auch die späteren abweichungen angeführt hat; daher genügt cs nur noch θέσχελος Έρμης anzuführen Coluth. 126, und θεσπέσιος Πάν Nonn. XIV, 78. — Ueber άγήνως haben wir eine bemerkung des Aristarch zur Ilias I, 699 ή διπλη (τι ένίστε μεν έπὶ έπαίνου ό ἀγήνωρ ὁ ἄγαν τῆ ἡτορέη καὶ τῆ ἀνδρεία χρώμενος, νῦν δὲ ἐπὶ ψόγου ὁ ἄγαν ύβριστικὸς καὶ διὰ τῆς ἀνδρείας ὑπερπεπτωκώς είς "βριν. In jener stelle lässt der dichter den Diomedes über den Achilles sagen: ὁ δ' ἀγήνωρ ἐστὶ καὶ ἄλλως; oft sind auch die freier  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\eta}\nu\sigma\varrho\varepsilon\varsigma$  und die götter bei den späteren: so  $B\dot{\alpha}\varkappa\gamma\sigma\varsigma$ άγήνως Nonn. XXX, 339, cf. XXIX, 60; Παλλάς άγήνως id. XX, 59, ἀγήνορος Μαίης ibid. 79. Den thieren giebt Pindar dieses beiwort, dem gefolgt sind Epigr. 'Αδεσπ. CCCCLXVII, 3 und Nonnus XXXVII, 294 ἵππος ἀγήνως, der auch μάστιγος ἀγήνοgos hat XXXVIII, 334. — ᾿Αγαπήνως findet sich nicht in tadelnder bedeutung: s. Lehrs Arist. p. 148. 'Αγανός gehört kaum in diese klasse, da es schon bei Homer im superlativ vorkommt: Od. XV, 229 Νηλέα τε μεγάθυμον άγανότατον ζωόντων, wie im comparativ bei Opp. Halieut. III, 93 Δημήτης φη γάς άγανοτέρη τε φυήν ξιμμεναι Περσεφόνης. Die letztere göttin ist bei Homer ἀγανή Od. XI, 213. 226. 634: add. Hom. h. Cer. 348. Orph. h. XLIV, 6; Apollo bei Quint. X, 165; Τρῶες ἀγανοί lesen wir Il. XVI, 103; und so von anderen völkern ἀγαύων 'Ιβήρων Dionys. Perieg. 334. 564, Λατίνων 350, 'Αμνιτάων 571, 'Iώνων 822. - 'Aγανρός, was nach den bemerkungen einiger grammatiker dasselbe bedeuten soll, kommt in Homers gedichten nicht vor.

Kriegerische helden erhalten zunächst das beiwort θ ρ α σ ν ς, wie die kriegerische göttin Pallas bei Pindar III, 50; θ ρ α σ ν μέμνων nur Herakles. Von den andern mit θρασύς zusammengesetzten wörtern findet sich bei Homer nur θρασυκάρδιος, aber noch nicht θρασύφρων, θρασυμήχανος, θρασύμητις, θρασυμήδης, θρασύθνμος u. s. f. — Κρατερόφρων heisst ausser vielen helden auch der könig der thiere II. X, 184, wie Opp. Cyneg. II, 469; cf. id. 484. III, 337. Κρατερόφρονα θυμόν scheint Hesiod. Opp. 147 nach analogie des homerischen μεγαλήτορα θυμόν gesagt zu haben. Bei Quintus kommt jenes von Poseidon vor,

VIII, 394 und bei dem verfasser des hymnus in Br. Anall. II, p. 518 v. 11 von Apollo. 'Ολοόφοων aber, dessen gebrauch in der Ilias 10) die lexicographen bemerkt haben, wird in der Odyssee dem Minos gegeben XI, 321, dem Atlas I, 52 (so auch bei Hesiod) und dem Aletes 11) X, 137. Die etymologie wird bekanntlich verschieden angegeben; zweifelhaft bleibt es, ob es bei Homer "teufelskerl" bezeichnet, wie Nägelsbach will, Homer. Theol. p. 83, oder etwas anderes 12). Schwierig ist auch die frage über  $o\vec{v}$   $\lambda o \varsigma$  und  $o\vec{v}$   $\lambda \iota o \varsigma$ : jenes scheint Il. V, 461. 717, wo es beiwort des Ares, und XXI, 536, wo es beiwort des Achilles ist, dasselbe wie οὐλόμενος zu bedeuten, und ebenso ist wohl ουλος "Ερως bei Apollonios von Rhodos zu verstehen, s. Buttm. lexil. I, p. 183 sq., der auch zeigt, dass οὖλος ἄνειρος nicht den verderblichen schlaf bezeichnet 13). Οὔλιος wird von Homer mit ἀστήρ verbunden: Il. XI, 36 vom Sirius, von Hesiod mit Ares, Sc. 192. 441, von Pindar mit  $\mu \dot{\alpha} \gamma \eta$ . Aber es ist auch beiwort des Apollo, desselben gottes, der auch ἐπικούριος ist, wie ja auch Poseidon nicht nur 'Ενοσίηθων sondern auch 'Ασφαλίων ist. Ausführlicher handelt über diese und ähnliche epitheta Lobeck de antiphr. et euphem. l. c. Stehende bezeichnungen aber kriegerischer helden und der waffen (ἔντεα 14) Odyss.) sind ἀρηΐφιλος ἀρ ήτος, beide am häufigsten des Menelaus. "Aprios kommt bei Homer selten vor (wie ποτάμειος vielleicht nirgends); dass jenes später ein beiname der Pallas geworden, ist bekannt, weniger vielleicht, dass ἀρηΐφιλος der Aphrodite beigegeben wird von Tryphiod. 665, wenn auch aus andern gründen, als den vielen helden, die so bei spätern genannt werden. - Δουρικλειτός und δουρικλυτός kommen bei Homer öfter vor, jenes II. V, 55. 578. X, 230. XXIII, 355. Od. XV, 52. XVII, 116. 147: vgl. Hes. fr. XCVI. 1 'Ατρείδης δουρικλειτός Μενέλαος und II. VI, 333 δουρικλειτός  $\Delta ιομήδης$ , was ich Passow's wegen anführe. Darüber wie über ἀγάκλυτος, τηλέκλειτος u. a. s. Spitzner Exc. II. XVI, p.

<sup>10)</sup> Dass δαίφρων in den beiden gedichten verschiedene bedeutung hat, ist bekannt.

<sup>11)</sup> Diesen nennt Apoll. Rhod. II, 890 ολοόν.

<sup>12)</sup> Spätere dichter folgen bald dem gebrauche in der Ilias, wie Opp. Cyn. III, 310, Pseudo-Phocyl. 57. Mnesalc. Epigr. XVII, 1, bald dem gebrauche der Odyssee, wie Apoll. Rh. IV, 828 Σχύλλης ολοόφρονος, Τz. Posth. 301 Τυφῶνι ὁλοόφρονι.
13) Οὐλε Όνειρε Orph. h. LXXXVI, 1.
14) Αρήτφιλον μέλος ήχοῦς Nonn. XXVII, 222.

xix sqq. — Σακέσπαλος 15) heisst Tydeus II. V, 126, Athene bei Quint. Sm. 1, 514; öfter findet sich έγχέσπαλος und έγχε- $\sigma i \pi \alpha \lambda \sigma \varsigma$  (wie έγχεσίμως  $\sigma \varsigma$  und έγχεσίμας  $\sigma \varsigma$ ), bisweilen έγχεσφόρος. In dieselbe klasse gehört auch μενεπτόλεμος, das viele helden, die in den krieg gehen, erhalten, Bacchus bei Nonnus XIV, 316, niemals aber ganze völker 16), denn Il. II, 749 ist unecht. Μετεπόλεμος kann natürlich bei den dichtern nicht vorkommen. So findet sich auch nur ἀπτόλεμος bei den epikern, wie in der Ilias, so Nonn. XXX, 271. 288. XLVIII, 244, φυγοπτόλεμος ib. XXXII, 241. XXXVII, 345. XL, 30, φιλοπτόλεμος ib. XXXVI, 66 XL, 439. XLI, 272, λιποπτόλεμος XXXV, 389. Eine ähnliche bedeutung wie μενεπτόλεμος hat μενεχάρμης und μενέχαρμος in dem unechten verse Il. XIV, 376, was bei Nonnus öfter vorkommt, z. b. XXXIX, 33 μενέγαρμος 'Υδάσπης und XLIII, 83 Σάτυρος μετέχαρμος. Von den ähnlichen compositis, deren einige Passow unter μετεπόλεμος erwähnt, findet sich bei Homer nur μενεδήτος. - Ἐ υμμελίης als beiwort des Priamus kommt öfter vor, in jenem bekannten verse, den auffallender weise keiner der spätern epiker hat, die das beiwort andern helden geben (vgl. schol. Ap. Rh. I, 96), so Quintus z. b. dem Agamemnon IV, 127. 407. V, 165. 427. IX, 203. 490, dem Achilles I, 96. II, 632. III, 12. IV, 173. Homer giebt dasselbe noch an drei andern stellen der Ilias den söhnen des Panthus und einmal dem Pisistratus Od. III., 440; der verfasser der Cynegetica ἐϋμμελίην 'Υάκινθον Ι, 362; der genetiv ἐνμμελία steht Epigr. 'Αδέσπ. CLXII, 5 (Br. III, p. 182), εὐμελίας wohl nur bei den grammatikern.

' $I\pi\pi\delta\tau\alpha$  und  $i\pi\pi\eta\lambda\dot{\alpha}\tau\alpha$  sind monoptota: Eustath. p. 1457, 14; denn den genetiv hat Aratus Phaen. 664  $i\pi\pi\delta\tau\alpha$  φηρός, wo die verbesserungen von Voss und Buttmann nicht zu billigen sind: Lob. Parall. p. 183.  $I\pi\pi\delta\tau\alpha$  heisst in der Odyssee an unzähligen stellen bekanntlich Nestor, der  $i\pi\pi\eta\lambda\dot{\alpha}\tau\alpha$  ist Od. III, 436. 444: in der Ilias andere helden;  $Tv\delta\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  V, 126, der IV, 387  $i\pi\pi\eta\lambda\dot{\alpha}\tau\alpha$  ist;  $II\eta\lambda\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  Il. XVI, 33. XXIII, 89, Orph. Arg. 378. 448 und  $i\pi\pi\eta\lambda\dot{\alpha}\tau\alpha$   $II\eta\lambda\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  Il. VII, 125. IX, 458. XI, 772.

<sup>15)</sup> Nonnus hat, wie πορυθαίολον ἄντρον, so auch σακέσπαλον ἄντρον VIII, 178: s. Lob. ad Soph. Ai. p. 230.

<sup>16)</sup> Ich spreche von Homer, denn bei Quintus z. b. lesen wir μενεπτολέμων Καρῶν, 'Αργείων u. a.

XVIII, 331: ἱππότα Οἰνεύς II. XIV, 117, derselbe ἱππηλάτα II. IX, 581. Aber ίππότα Φυλεύς ΙΙ. ΙΙ, 628 heisst nie ίππηλάτα und ίπηλάτα Φοῖτιξ II. IX, 732. XVI, 196. XIX, 311 nie ἱππότα. Dass beide ausdrücke nicht den flüchtigen, sondern den ritter, den reisigen bezeichnen, bemerkte schon Aristarch: s. Lehrs Ar. p. 112 sq. Aus dem späteren gebrauch verdient erwähnt zu werden ίππότα Περσεύς Hes. Sc. 216 und ἱππότα σοφώ von den Dioskuren Alcm, fr. II, 1: s. Schneidewin in den addend. zu Ibyc. p. 223. Was inπότης bei den prosaikern bedeutet, ist bekannt; es findet sich aber auch bei den dichtern: so Aesch. Sept. 80 ģεῖ πολὺς όδε λεώς πρόδρομος ίππότας, Soph. O. C. 903 λεών ανιππον, ίππότην und daselbst 59 τον ίππότην Κολωνόν, wo es ein beiwort des helden ist: s. Ellendt Lex. I, p. 845; Eurip. Hec. 694 ist Θρήχιος ἱππότας, id. Elect. 447 πατης ἱππότας, was der scholiast zu Eur. Hec. 697 durch φίλιππος erklärt: id. fr. inc. CXCVIII έφος ίππότας ἀστήρ und Tz. Chil. III, 164; das femininum inπότις haben Tryph. 670 inπότις Hώς und Nonn. 1, 172  $i\pi\pi\acute{\rho}\tau\iota\varsigma$  " $\Omega\varrho\eta$ . —  $i\pi\pi\eta\lambda\acute{\alpha}\tau\alpha$  findet sich etwas anders gebraucht bei Hesiod. fr. CLIV, vergl. Schol. ad Hom. Il. Ξ, 119; iπποσόας hat ausser Pindar auch Nonnus XXXVI, 320. Die Theokriteische stelle endlich ἱππαλίδας Κάστωρ ist verschieden erklärt: s. Schäfer. ad Mosch. I, 3. Πλήξιππος, das doch so vielen helden beigegeben wird, kommt keinem von denen zu, die ίππότα oder ίππηλάτα heissen; ίπποκέλευθος bei Homer nur dem Patroklos. Eben so fest ist bei Homer der gebrauch der beiwörter, welche sich auf die klugheit und schlauheit beziehen; πολύφρων ist Odysseus und Hephästos, περίφοων viele frauen, έχέφοων die einzige Penelope; πεπνυμένος in der Odyssee 17) der einzige Telemachos; denn wenn es auch von Nestor heisst μάλα γὰο πεπνυμένος ἐστίν Od. III, 20 und ebenso von Menelaus III, 328 vgl. IV, 190, von Odysseus οὐ γὰο πώ τις ἀνὴο ὧδε πεπνυμένος ἵκετο Od. XIX, 350 und πεπνυμένα πάντ' άγορεύεις ibd. 352, ferner ἐπεὶ τά περ ἄλλα μάλα ανθρώπων πέπνυστο XXIII, 210 und Μέδων πεπνυμένα είδώς IV, 696. 711. XXII, 441, so erhält doch keiner der genannten das beiwort πεπνυμένος, wie in der Ilias sehr viele, wo na-

<sup>17)</sup> Ausser XVIII, 64 Αντίνοός τε καὶ Εὐούνομος πεπνυμένω άμqω; denn XXIV, 374 Λαέρτης πεπνυμένος ist unecht.

mentlich der dual πεπνυμένω oft vorkommt. Das femininum findet sich nicht.

Zuletzt in diesem abschnitte von den beiwörtern der könige: vgl. Pfeffer p. 7. Dass nicht jeder, der ein σκήπτρον έγει deshalb σχηπτοῦχος genannt werde, bemerkt schon Eustathius p. 104, 26, sondern ος βασιλεύς 18) είναι ίδιάζεται. Die götter heissen bei Homer noch nicht σκηπτοῦγοι, wie bei Pindar, obschon sie doch arantes sind. Spätere dichter gaben das beiwort den königen, wie Nonn. Paraphr. XVIII, 182, wo wir σκηπτούγον 'Iovδαίων lesen; bald göttern, wie dem Poseidon Epig. 'Αδεσπ. LII, 4, dem Zeus Orph. h. XV, 6, vgl. XVIII, 3. Nonn. II, 581, dem Ares Hom. h. XXIX, 6. Orph. h. LXXXVIII, 6 (ἢνορέης σκηπτούχε), dem Apollo Nonn. XXVII, 253 (τοξοσύνης σκηπτούχε) und göttinnen, wie der Rhea Orp!. h. XXVII, 14, der Aphrodite id. XV, 6. Ausserdem steht es noch Nonn, XXXIX, 153 von Zeus σκηπτοῦχε βίου, σκηπτοῦχε κυδοιμοῦ und von dem gotte der Christen ύψιμέδων σκηπτούχος Paraphr. III, 81 und von Jesus Christus XIX, 112. Ausserdem heissen die könige im homerischen hymnus auf die Demeter 103. 215. 472 θεμιστοπόλοι (was bei Homer gar nicht vorkommt), was ganz gegen die homerische ansicht ist: es geht aus Il. I, 138, wo alle Achaeer δικασπόλοι sind, οίτε θέμιστας πρός Διός είρύαται und aus Od. XI, 186 hervor.

<sup>18)</sup> Σχηπτούχοις τιμαΐουν d. h. königlichen ehren: Tz. Chil. VII, 563.
19) Dieses findet sich viermal im Homer h. Cer. verbunden mit Μετάνειρα, die auch βαθύζωνος erhält. — ἐΰζωνος Πολυχάστη Hes. fr. CIII, 1: ἢΰζωνες steht in fragm. Hom. LIV.

nur die barbarischen frauen, nicht die griechischen, wie eine feine bemerkung des Aristarch uns lehrt, der deshalb die lesart des Zenodot II. II, 484 έσπετε νῦν Μοῦσαι Ὀλυμπιάδες βαθύχολποι verwarf für "Ολύμπια δώματ' έχουσαι, vgl. denselben zu II. Σ, 339 (ἀμφὶ δέ σε Τρωαὶ καὶ Δαρδανίδες βαθύκολποι κλαύσονται) οὐδέποτε γὰρ Ἑλληνίδας βαθυκόλπους φησί. Πῶς οὖν Ζηνόδοτος γράφει ,, έσπετε νῦν Μοῦσαι 'Ολυμπιάδες βαθύκολποι' und zu II. ΧΧΙΥ, 215 (Τρωϊάδων βαθυκόλπων) ή διπλη πρός τούς γράφοντας .. εσπετε νύν Μούσαι κτλ. ότι έπὶ βαρβάρων τὸ ἐπίθετον τίθησιν. Ausserdem findet sich das wort  $\Sigma$ , 122 20) und in Tz. Hom. 414 ebenfalls Τοωϊάδες βαθύχολποι. Aber schon in den homerischen hymnen wird es promiscue gebraucht. Νύμφαι βαθύπολποι Hom. h. Ven. 258 führt Lehrs an, Arist. p. 119: er hätte hinzufügen können Hom, h. Cer. 5. Hegesipp. V, 3. Nonn. XLII, 199. — Σεμέλην βαθύπολπον Orph. h. XLIV, 2, Εὐουνόμης βαθυπόλπου id. XL, 2, Θέτις βαθύπολπος Theorr. XVII, 55, βαθυπόλπων Movoãν Pind. Pyth. I, 12. — Dieselbe bedeutung, welche ×όλπος an einigen homerischen stellen hat (s. Passow zu Tac. Germ. II, p. 84. Jacobs. ad Anth. Pal. T. III, p. 231) überträgt Nonnus auf das compositum βαθύπολπος Paraphr. IV, und Dionys. XXVII, 298 πηγή βαθύκολπος, Paraphr. XVII, 86 βαθύκολπα θέμεθλα, Dionys. XLV, 210 κενεώνα βαθύκολπον und daselbst ΧΙΙ, 327 γειην βαθύμολπον.

Πε ρ l φ ρ ων hätte Eustathius nicht übersehen sollen, als er p. 46, 12 folgendes schrieb: Ἰστέον δὲ, ὅτι τὰς γυναϊκας εἰωθὼς ὁ ποιήτὴς ἐπιθετικῶς ἐπαινεῖν, ἐκ μὲν τῶν κατὰ ψυχὴν δαΐφρονας καλεῖ καὶ ἰφθίμας καὶ κέρδεα πόλλ² εἰδυίας καὶ ὅσα ἄλλα ἐθέλει, ἀπὸ δὲ τῶν ἐκτὸς εὐπατερείας εἰειδέας, καλλιπαρήους, ἐλικώπιδας, ῥοδοδακτύλους, βοώπιδας, ἀργυροπέζας καὶ ἔτερα. In der Ilias kommt περίφρων nur einmal vor V, 412 Αἰγιάλεια περίφρων Ἰδρηστίνη, oft in der Odyssee und ausser X1, 344, wo es der Arete gegeben wird, stets als beiwort der Penelope und Eurykleia. Von männern braucht es zuerst Hesiod im Scut. 297, der auch περίφρονα τέκνα in der Theogonie hat, von göttinnen andere dichter, Hom. h. Cer. 375 περίφρων Περσεφόνεια; Quint. Sm. III, 534. X1, 294 περίφρων Τριτογένεια; Anthol. gr. ep. II, 5 Κύπριδος περίφρονος. Eigenthümlich ist der gebrauch bei

 <sup>20)</sup> Έλλεσίπεπλος ebenfalls nur von trojanischen frauen,
 21) Gf. Aesch. Sept. 846 ἐκ βαθυκόλπων στηθέων,

Aeschylus Suppl. 738 περίφροιες δ' άγαν αντέρφ μένει, d. h. ύπέρφονες und Agam. 1401 περίφρονα δ' έλακες.

Εὐπατέρεια kommt dreimal vor II. VI, 292. Od. XXII, 227 von der Helena und ibid. XI, 234, welcher vers bezweifelt wird, Τυρώ ίδον ευπατέρειαν, d. h. άγαθοῦ πατρός θυγατέρα, s. Hesych. s. v. Εὐπατρία, wie an folgenden stellen: Κλεάδος άγνης πόσις εὐπατερείης Εμίατ. Άδεσπ. CCCLXXV, 3: εὐπατέρειαν Νόνrar Anthol. gr. VII, n. 77: εὐπατέρεια Κυμαιθώ Tryph. 159: εὐπατέρεια Δίκη Macedon. ep. XXXVIII, 1; εὐπατέρεια Μοῦσα Τz. Antehom. 19: "Αρτεμιν Ap. Rh. I, 570: Εκάτην εὐπατέρειαν Orph. ap. Procul. Tim. I und Schol. Ap. Rh. III, 407, 'Αφοοδίτη εὐπατέρεια Orph. h. LV, 10. Christod. Ecphr. 99, Θέμιν Orph. h. LXXVIII, 1, 'Ατροπε καὶ Λάγεσι Κλωθώ μόλετ' εὐπατέρειαι Orph. h. LVIII, 16 u. a. mehr: s. Lob. Paralipp. p. 214. not. g. Die übertragung geht aber noch weiter: εὐπάτερειαν αὐλήν 22) (Zηνός) Eur. Hipp. 66 d. h. wo sich εὐπάτορες aufhalten, nicht την καλλίστην του πατρός αὐλην wie der scholiast will. Ueber die masculinform s. Lob. Parall. l. c. — Εὐπάτειρα steht Menand. fragm. inc. CCXVIII von der Minerva. Της εὐπατρίδος Nηρηίδος Eur. lph. A. 1064 ist eine fehlerhafte beziehung: - s. Lob. ad Soph. Ai. p. 389. Εθπατρίδαν nennt derselbe dichter den Hippolytus Hipp. 51.

Wir gehen jetzt zu den beiwörtern über, welche göttinnen mit sterblichen frauen gemein haben. Obgleich es eine richtige bemerkung des Eustathius ist p. 1094, 52 und p. 1393, 33 (vgl. Schol. Ar. Thesm. 575) dass πλόκαμος von frauen, πλογμός von männern gesagt wird, so hat doch schon Pindar beide ausdrücke gleichbedeutend gebraucht. Aehnliches gilt auch von den epithetis, die von πλόκαμος herkommen, von denen ich zuerst ἐνπλόκαμος erwähne. Dieses erhält in der Ilias noch keine göttin, sehr viele aber in der Odyssee, den hymnen und andern epischen gedichten: ἐυπλοκάμου 'Αφυοδίτης Quint. Sm. XIII, 343 Manetho I, 17: Θέτις Quint. Sm. IV, 543, Χάριτες Hom. h. Ap. II, 16, vrgl. Quint. Sm. V, 72: 'Ωράων id. I, 50, Σελήνη Hom. h. XI, 6. XII, 18. Diese göttinnen heissen bei Homer nicht ευπλόκαμοι 23): die 'Αθήνη ευπλόκαμος des Quint.

22) Aehnliche beispiele bei Lob. ad Soph. Ai. 230.

<sup>23)</sup> Dasselbe gilt, wie sich von selbst versteht, von sehr vielen frauen, die bei späteren mit diesen epitheten geschmückt werden, wie z. b. ευπλοχάμου Βρισητόος Quint. Sm. IV, 276 (nicht bei Homer).

Sm. XIII, 417 ist schon in der Odyssee zu finden. Die form έυπλοκαμίς wird zweimal in der Odyssee gefunden, II, 119. XIX, 54?, verbunden mit 'Αχαιαί, dagegen Τφωαί ἐϋπλόκαμοι, in der llias VI, 380 und 385: vgl. Spitzner zu der ersten stelle. E'vπλόκαμος findet sich zuerst Eurip. Iph. A. 797 εὐπλοκάμους κόμας, oft bei andern dichtern wie Meleag. ep. CV, 6: so auch γαίτην Opp. Cyn. II, 131 (cf. III, 182), λίμνης Rufin. ep. XIX, 2, αύτη Orph. h. I, 19, Αητώ εὐπλόκαμον θείην Manetho I, 56. I, 75, Κυθερείης id. I, 17, Κύπριδα und αίζηοῦ δουρικλυτοῦ εὖπλοκάμοιο Orph. Lith. 433. — Καλλιπλόκαμος, das vielen frauen zukommt, heisst die Demeter II. XIV, 326, die Thetis XX, 207, die Circe Od. 220. 310., die Leto Hom. h. Ap. 101, die Musen Eur. Iph. A. 1047, die Nymphen Quint. Sm. II, 588. X, 227. Aber γουσοπλόκαμος (Hom. h. Ap. II, 27. Pind. Nem. VI, 41 Δητώ) kommt wie γρυσογαίτης und γρυσοκόμης bei Homer nicht vor. — ''Hΰκομος ist ausser Athene II. VI, 213, 385 bei Homer keine göttin genannt, welche εὐπλύκαμος hiesse; denn weder Leto II. I, 36. XIX, 413. Od. XI, 317. Hom. h. Ap. 178. h. X, 21, noch Thetis II. IV, 512. XII, 860. XXIV, 466, noch Here Il. X, 5, noch Calypso Od. III, 452, XII, 389 sind ἐϋπλόκαμος genannt. Die homerische oft wiederkehrende bezeichnung Ελένης πόσις (oder ἔνεκ') ἢῦκόμοιο nahmen Hesiodus auf opp. 165 und Quint. Sm. XIV, 150. Dass andere dichter andere göttinnen und sterbliche mit demselben beiwort geschmückt haben, verdient nicht erwähnt zu werden. Nur das füge ich noch hinzu, dass wir bei Tzetz. Posth. 129 νυμφίω ηθκόμω und bei dem verfasser der Cvnegetica ή ΰχομος λίς d. h. bene iubatus lesen III, 43. IV, 80. 133. 179, der auch  $\eta \dot{v} \times \delta \mu \omega v \delta \dot{\epsilon} v \delta \rho \omega v^{25}$ ) hat IV, 336 : cf. Secund. ep. I, 4. Die form εύχομος kommt bei dichtern nicht vor. — Kαλλίκομος gab den göttinnen zuerst Hesiod. opp. 75  $^{\circ}$ Ωραι καλλίκομοι; Coluthus der Aphrodite, 386 vgl. Maneth. III, 387; den Charitinnen Stesichor. fr. XXXIX Klein. und Aristoph. Pac. 797, anderen andere, wie die lexica ausweisen. Dasselbe gilt von  $\varepsilon \tilde{v} \pi \varepsilon \pi \lambda o \varsigma$ , wofür Pindar ×  $\alpha \lambda \lambda i \pi \varepsilon \pi \lambda o \varsigma$  hat, und  $\gamma \rho v$ . σόπεπλος oft bei den lyrikern. Aber τανύπεπλος heisst schon bei Homer die göttin Thetis II. XVIII, 385. 424. In be-

Ueber den accent s. Spitzner zur II. II, 74.
 Καλλικόμοισι δουσίν Dionys. Perieg. 503, οὔοεσι Opp. Cyn. I, 318.
 Εὐπέπλω Δαμάτερι Theocr. VI, 22.

treff der epitheta  $\times \alpha \lambda \lambda i \sigma \varphi v \varrho o \varsigma$  und  $\mathring{\epsilon} \mathring{v} \sigma \varphi v \varrho o \varsigma$  irrt Ilgen, welcher zu Hom. h. Cer. 23 sagt, dass dies dem Homer gewöhnliche beiwörter der göttinnen und frauen seien; denn das erstgenannte erhält bei Homer fast keine göttin  $^{27}$ ), das andere zuerst bei Hesiod Scut. 16 ( $\mathring{\epsilon}\mathring{v}\sigma\varphi v\varrho o\varsigma$  ' $\mathcal{A}\mu\varphi \iota\tau\varrho \iota\tau \eta$ ). Weiter entfernt sich im gebrauche Manetho V, 214, welcher vers mit den worten beginnt  $\mathring{\epsilon}\mathring{v}\sigma\varphi v\varrho o\varsigma$  ' $E\varrho\mu \mathring{\epsilon}i\eta\varsigma$  und noch weiter der verfasser der Cynegetica III, 183  $\mathring{\epsilon}\mathring{v}\sigma\varphi v\varrho ov$  ő $v\alpha \gamma \varrho ov$ .

'Ευστέφανος heisst bei Homer einmal eine sterbliche, wie bei Mus. 220 'Ηρῶ und Nonnus XII, 85 κούρης. In der Ilias kommt es einmal vor als beiwort der Artemis XXI, 511, in der Odyssee der Aphrodite VIII, 267, was Passow übersehen hat: auch bei Orph. h. XLVI, 3, und sehr oft verbunden mit Κυθέρεια Od. VIII, 28. XVIII, 192. Hom. h. Ven. 6. 175. 287, Hes. Th. 106. 1008, Theogn. 1339, Quint. Sm. X, 318, Maneth. VI, 194. Rufin. ep. XX, 5. Orph. h. XLII, 7: Κύπρις ἐνστέφαros Quint. Sm. IV, 667. V, 71. Epigr. 'Αδεσπ. CCCXCIX, 4; der Demeter h. Hom. Cer. 224. 307. 384. 469. Hes. opp. 298, der Nymphen Hes. Th. 255. fragm. LXX, 2, des Bacchus Orph. h. LXXIV, 2, Hymenaeus Nonn. XXIX, 76, Orph. Epigr. ' Αδεσπ. CCCCLXXXI, 2. — 'Αρετης ενστεφάνου steht einzig bei Quint. Sm. XIV, 200. Dass unter den städten am häufigsten Thebe έυστέφανος heisst, ist bekannt, z. b. Il. XIX, 99. Hes. Th. 978. Sc. 80, ausserdem Croton Dionys. Perieg. 369, Tenedus Tryph. 217. So ist denn auch ἐυστεφάνοις ἐπὶ πύργοις nicht weiter auffallend in dem anhange der Epigr. CCCVI, 2. Die form evστέφανος, die weder von göttinnen noch sterblichen frauen gebraucht wird, findet sich Pind. Pyth. II, 58, ferner Arist. Nubb. 309 εὐστέφανοί τε θεῶν θυσίαι θαλίαι τε und Opp. Cyn. I, 462 εὐστέφανοι λειμώνες. — Ueber καλλιστέφανος und φιλοστέφανος an einer andern stelle.

Die zweite klasse der den unsterblichen und sterblichen frauen gemeinsamen epitheta mögen diejenigen sein, die — bei Homer wenigstens — von männlichen gottheiten nicht gebraucht werden:  $\varkappa \nu \delta \varrho \acute{\eta}$ ,  $\delta \widetilde{\iota} \alpha$ ,  $\pi \acute{\varrho} \acute{\iota} \nu \iota \alpha$ ,  $\pi \varrho \acute{\varepsilon} \sigma \beta \alpha$ . Das masculinum des zuerst genannten epithetons findet sich zuerst Hom. h. Merc. 461, dann

<sup>27)</sup> Nur einmal lesen wir χαλλίσσυοον Ήβην Od. XI, 602, wie im Hom. h. XXVI, 8: so Δήμητρος χαλλισφύρου Hom. h. Cer. 453, Δητώ χαλλίσφυρος Hom. h. X, 19.

Orph. Arg. 14 αυδρου "Ερωτα; in Alem. fr. II, 2 Πολυδευκής πυδρός schreiben einige πυδνός, andere anderes: s. Schneidew. zu Ibvc. p. 159. Das femininum kommt bekanntlich in dem oft wiederkehrenden verse Διὸς κυδρή παράκοιτις von der luno, aber auch von der Leto vor Od. IX, 479; Demeter hat es Hom. h. Cer. 179. 292, Athene Hom. h. IX, 1, sonst bei Homer αυδίστη, die göttin der wahrheit Tz. Antehom. 385. In der Odyssee sagt die Athene zu Telemachos XV, 26 εἰσόκε τοι φήνωσι θεοί κυδρήν παράκοιτιν und in demselben sinne kommt allerdings bisweilen ανδνή vor: als beiwort der Dike Hesiod. Opp. 257, wo jedoch Göttling  $\varkappa v \delta \varrho \dot{\eta}$  schreibt, der Hecate ibid. 442. Apoll. Rh. IV, 1332, der Iuno Hes. Th. 328, s. Göttling. Von πότνια findet sich das masculin, so viel ich weiss, nur Orph. h. IX, 20. XVII, 8 πότνιε δαίμον, von πότνα nirgends. Welche von beiden formen die ursprüngliche, ist noch nicht entschieden. Buttmann's ansicht gr. gr. 1, 256 hat nicht mehr für sich als Passow's. Aehnliche beispiele sind θούφος, υστατος neben θούφιος u. s. f. Doch zurück zu πότνια. Dies ist zunächst substantiv in der bedeutung von δέσποινα II. XXI, 470 πότνια θηρών und Antip. Sidon. ep. XXIII, 1 πότεια γυναικών von Diana: Pindar Pyth. IV, 213 sagt πότνια βέλεων von Aphrodite und von derselben Eurip. Phaeth. fr. V, 16 ταν έρωτων πότνιαν: von Demeter steht es Hom. h. Cer. 118, bei Quint. Sm. IV, 212 von Thetis bei Theocrit. XVII, 45 von der Aphrodite und Arat sagt schliesslich 112 πότνια λάων. Ohne hinzugefügten genetiv steht das wort Paul. Silent. ep. XXIV, 8. XXX, 10; πότρια im vocativus hat Theod. Prod. Galeom. 308 & πότνια: in Opp. Cyn. ist 1, 2 πότνια δία und sonst oft in der anrede: Hom. h. XXXIII, 6. Epigr. VIII, 1: Eur. Or. 1241 πότνι ἐμά und sonst. Als adjectivum ist πότεια beiwort mehrerer göttinnen und frauen, bei Homer bekanntlich am häfigsten der Hera: II. VIII, 218. XIII, 826. XIV, 197. 300. 329. XV, 83. 100. 149. XIX, 7. Od. IV, 513; vgl. Hom. h. in Ap. I, 131 28); der Pallas II. VI, 305, der Hebe IV, 2, der Artemis, Kirke und Kalypso; fast aller göttinnen bei den späteren dichtern aller art, von denen ich nur diejenigen hier ausziehe, wo

<sup>28)</sup> Ich habe hier nur diejenigen stellen aufgeschrieben, wo πότνια ohne das andere beiwort βοῶπις (s. meine abhandlung unter luno) steht, wie so oft bei den tragikern, wobei ich bemerke, dass βοῶπις ohne πότνια von der Hera nie vorkommt (etwa ήμη τε βοῶπες oder dgl.)

es von der Aphrodite vorkommt, weil dies bezweifelt worden ist: Sapph. fr. I. 4. Arist. Lys. 133. Leon. X, 1. Quint. epigr. II, 6 (in Brunck's Anall. II, p. 236). Procul. h. III, 12. IV, 20 (Brunck III, p. 175). Theorr. ep. XIII, 5. id. Idyll. XVII, 36. - Das homerische πατήρ καὶ πότνια μήτηρ kehrt oft wieder in den hymnen und sonst: Epigr. Append. 238, 6. Nonn. 1, 7. Ausser dem nominativ und vocativ findet sich am häufigsten der accusativ: Hom. h. Cer. 204. Ven. 24. Hes. Th. 11. 26, bei Callimachus, bei Eurip. Ion. 705. 872. fr. Phaeth. V, 16; der nom. pluralis Soph. O. C. 84. 1053. Arist. Thesm. 760, der acc. pluralis Append. Epigr. 376 Θεσμοφόρους σεμνάς ποτνίας: vgl. lacobs ad Anth. Pal. T. III, p. 961. — Der superlativ ποτνιωτάτη (Diogen. Laert. 1) ist beiwort der stadt Lindos, wie wir den positiv ähnlich gebraucht finden πότνια Τριτωνιάδος άκτά Eur. Ion. 872, ώ πότνια χθών καὶ πότνι ἀκτὴ χώματος Aesch. Choeph. 711 und δέσποινα πόλεων, πότνι 'Αθηναίων πόλις fragm. com. inc. T. IV, p. 616 Mein. Doch hier hat Bergk Comment. p. 244 δέσποιτα δεσποτών 'Αθηναίων πόλιν vermuthet. Ausserdem erwähne ich noch πότνια λήθη Eur. Or. 203, ἀνάγκη Orph. Arg. 882, δημος άπας καὶ πότνια βουλή Epigr. LIX, 3 in Br. Anall. III, p. 31. Den ausdruck πόττια συκή aber tadelt Aristot. Rhetor. III, 24 τὸ δὲ πότνια θεοῖς καὶ θείοις άρμόζουσα. — Die form πότνα, die oben schon bei Homer nachgewiesen, findet sich sehr oft bei den spätern dichtern: h. Hom. Cer. 118, Apoll. Rh. III, 79. 462. IV, 1026. Theorr. id. II in dem versus intercalaris gr. (πύτια Σελάνα), Iulian. Aegypt. II, 2 und Arab. Schol. II, 2 (Δίκη), Anthol. gr. I, 70 ('Pέβεκκα), Orph. h. XIV, 1 (πότνια 'Pέα) 29), Antip. Sidon. ep. XXIII, 1, Paul. Silentiar. XXIV, 8. XXX, 10. Procul. h. III, 12. IV, 20. Auct. Cyneg. IV, 26. Agathias 1, 4 (φύσις); bei den tragikern einmal Eur. Ion. 460 (Νίκα); nie bei den lyrikern. — Das compositum παμπότνια hat Leon. Tarent, VII, 3 von der Ceres, die Apollonius 30) 1, 1125 nolvποτνίαν nennt; im dual Arist. Thesm. 1156 & Θεσμοφόρω πολυποτνία. Dass das verbum ποτνιᾶσθαι nur von frauen, welche eine göttin anrufen, gebraucht würde, war eine irrthümliche behauptung im Hellad. Chrest. p. 18; jetzt weiss man, dass es

<sup>29)</sup> Oder sollte hier auch jemand lieber πότνια Ρέα wie πότνια θεά bei Homer lesen wollen?

<sup>30)</sup> Vgl. id. I, 1151 und IV, 1069.

auch von männern gebraucht wird, s. Spanheim ad Call. h. in Dian. 259.

 $\Delta \tilde{\iota} \circ \varsigma$ , wovon oben die rede war, wird von Homer nie den göttern gegeben. Dies geschieht zuerst bei Hesiod, Theog. 991:  $\delta \tilde{\iota} \circ \varsigma \delta \alpha / \mu \omega r$ , so bei Quintus VIII, 290  $\delta \tilde{\iota} \circ r / A \varrho \eta \alpha$ , wenn hier nicht vielleicht  $\delta \circ \tilde{\iota} \circ \varrho \circ r / A \varrho \eta \alpha$ , was hei Quintus so oft vorkommt (s. meine abhandlung unter Mars) zu lesen. Dass  $\delta \tilde{\iota} \alpha \vartheta \varepsilon \acute{\alpha} \omega r$  von vielen göttinnen, wie eben  $\pi \circ \tau r i \alpha \vartheta \varepsilon \acute{\alpha} \omega r$  erwähnt wurde, bei Homer vorkommt, ist bekannt.

Πρέσβα ist in der Ilias ein attribut der göttinnen, in der Odyssee einer sterblichen frau.  $^{\sigma}$ Ηρη πρέσβα θεά Il. VIII, 338. XIV, 194. 243: Orph. Arg. 831.  $^{\prime\prime}$ Ατη πρέσβα Διὸς θυγάτηρ η πάντας ἀᾶται Il. XIX, 90 mit Eustath. 977, 2 und 1173, 37: es ist darin kein euphemismus zu suchen, s. Lob. de Antiphr. I. c. p.  $367^{-51}$ ). Εὐρυδίκη πρέσβα Κλυμένοιο θυγατρῶν Od. III, 452. Hierfür braucht Apoll. Rh. IV, 800 πρέσβειρα (Θέμις), womit Hom. h. XIX, 3 πρεσβηΐς (τιμή) zu vergleichen; für πρέσβη in diesem sinne weiss ich keine stelle. Aus dem superlativ πρέσβιστος (πρέσβιστα Μοῖρα) Erinna fr. IV, 5. h. Hom. XXX, 2, Aesch. Sept. 372, hat Nicander, bei dem wir auch κυδίστατος finden, einen neuen superlativ gebildet πρεσβίστατος.

Eine neue klasse können die epitheta bilden, welche mehreren göttinnen gemeinsam sind und daher nicht zu den stehenden epithetis gerechnet werden dürfen, die nur einer göttin zukommen. Dass den kreissenden frauen mehrere göttinnen hülfe brachten, weiss jeder, wie auch, dass bei Homer dies das geschäft der Είλειθνιών μογος τόκων ist; in meiner ahhandlung habe ich nachgewiesen, wie dieses beiwort auf andere göttinnen übertragen wird; sonst heisst λυσίζωνος nicht nur die Ilithyia Theocr. XVII, 60, sondern auch Diana Orph. h. XXXV, 5, obwohl dies wort zunächst von jungen frauen, die den gürtel vor der vermählung ablegen, gebraucht wurde. Λοχία aber oder λογείη Orph. h. XXXVI, 3 heisst die Ilithyia selbst nicht, wohl aber Diana Eurip. Iphig. T. 1071: ευλογος ist beiden gemein: ταν εύλοχον "Αρτεμιν Eur. Hipp. 167, Είλείθνια Callim. 21 (VI, 146), vgl. Jacobs Ann. t. III, p. 156. Es ist dies in der spätern zeit um so weniger auffallend, da Artemis selbst oft Είλείθνια heisst.

Λαφρία, wenn es dasselbe bedeutet wie  $λη \ddot{\tilde{v}}$ τις und  $\ddot{α}γε$ -

<sup>31)</sup> Vgl. Lehrs "populäre aufsätze aus dem alterthume" a. a. o. p. 224.

λεία, scheirt vorzugsweise der Athene zuzukommen, Pausan. II, 18, 6: es wird aber selten gefunden und im masculinum gar nicht. Schwierig ist die stelle bei Suidas s. v. Βαθύπλουτος: Βαθύπλουτος πολὺν πλοῦτον ἔχουσα. Εὐδαίμονα καὶ βαθύπλουτον εἶναι τὴν Λαφρίαν "Αρτεμιν.

 $\Phi$  a e e  $\ell$   $\ell$   $\ell$   $\ell$  , das auch einige appellativa erhalten, wie das feuer, das kleid  $\ell$  , der mond  $\ell$  , erhält unter den göttinnen nur Eos, Od. IV, 188, was Pindar aufgenommen hat, Nem. VI, 59,  $\varphi$  as  $\ell$  im genitiv, wie er denn diese form immer hat, s. Böckh zu Ol. I, 6, welche die grammatiker verschiedenen dialecten zuschrieben: Ellendt lexic. Sophocl. II, p. 889. Den Helios nennt Aratus  $\varphi$  as  $\ell$   $\ell$  (Dios. 21).

Der gebrauch des adjectivs ἐρικυδής hat sich auch nicht in eben engen gränzen erhalten; denn es wird nicht nur den göttinnen von Homer gegeben, sondern auch den den göttern dargebrachten speisen, Il. XXIV, 802. Od. III, 66, und den geschenken der götter, Il. III, 155. XX, 265; der jugend XI, 225. Hes. th. 988. Diesem gebrauche entsprechend wird τιμή έρικνδής gesagt Hom. h. Cer. 311, νίκη Quint. Sm. V, 579. IX, 277. ΧΙV, 86, βουλή id. VII, 544, σοφίης έρικυδέος Ερίστ. 'Αδεσπ. CCCXLV, 5, μορφήν έρικυδέα Cyr. epigr. I, 3, γενέης Dionys. Perieg. 1021. Weiter noch entfernen sich von dem homerischen gebrauche Opp. Cyn. I, 143 θήρης έρικυδέος: Dionys. Perieg. τύμβον. Unter den göttinnen heisst bei Homer so Leto Il. XIV, 337: add. Hom. h. Merc. 176. 189. 416, Apoll. Rh. II, 4, die erde Od. XI, 575, Matro. ep. IV, 1 (Brunck II, p. 250), und daher das appellativ im Orph. fr. II, 3 Herm. und vielleicht Opp. Cyn. I, 1: vgl. πάτρην ἐρικυδέα Quint. Sm. VIII, 432. Christodor. fr. III, 5. Opp. Hal. III, 206, daher auch mehrere länder und städte, wie Lycien Quint. Sm. VIII, 34, Troia id. 1, 26. XIII, 416, Theben Dionys. Perieg. 248. Um so weniger wird es auffallen, dass die spätern epiker das beiwort andern göttinnen als Homer geben wie Maia Hom. h. Merc. 89. 550, Athene Hom. h. in Ap. II, 130. Quint. Sm. XIV, 508: sagt ja doch Homer selbst schon θεων έριχνδέα τέχνα Od. XI, 630 und ähnliches oft bei den hymnographen und bei Quint. Sm. II, 539 νιήες μακάρων έρικυδέες.

<sup>32)</sup> Wie stehend hier das beiwort ist, geht daraus hervor, dass es auch von dem schmutzigen gewande und von dem durch wolken verdunkelten monde gebraucht wird (Hom.).

Aber Homer nennt weder einen einzelnen gott ἐρικνδέα, wie Quint. Sm. IV, 638 Ἐννοσιγαίφ, noch einen einzelnen helden, wie derselbe XIV, 236 den Achilles, VI, 371 den Herakles, den Diomedes IV, 257 und viele andere; ausserdem Ἡετίωνος IV, 152, Εὐρνπύλοιο VI, 579, Ἰλον I, 784, Τρώων ἐρικνδέα φῦλα IX, 23, Τρώων ἐρικνδέες νἶες VI, 77, φῶτα Orph. Lith. 279, βασιλήων Ερίgr. Append. 336, 11, noch auch eine einzelne sterbliche frau, wie Quint. Sm. VI, 90 κούρην Ἑρμιόνην, IV, 388 Μίνωος Κούρην, X, 270 Οἰνώνην, Hom. h. Bacch. 1 Σεμέλης ἐρικνδέος, Ερίgr. ᾿Αδεσπ. CCCVIII Διδοῦς. Was Matro schrieb (Brunck Anall. II, p. 246) ist scherzhaft geschrieben. — In demselben sinne brauchen die spätern epiker, die so oft für περίκλντος die form ἐρίκλντος brauchten, περικνδής, wie Quint. Sm. IX, 6 περικνδέος ἀμφ ᾿Αχιλῆος, XIV, 395 Κασσάνδρην περικνδέα.

Aus der ursprünglichen bedeutung von  $\vartheta \varrho \acute{o} v \circ g$  folgt, dass die davon hergeleiteten beiwörter mehr von göttinnen, als von göttern gebraucht werden wie  $\mathring{v}\psi \ell \vartheta \varrho o v \circ g$  von den Nereiden Pind. Nem. IV, 65,  $\varepsilon \mathring{v} \vartheta \varrho o v \circ g$  bei Homer nur von der Eos,  $\chi \varrho v \circ \acute{c} \vartheta \varrho o v \circ g$  von mehreren göttinnen, wie Hera (vgl. Hom. h. XVIII, 1. Apoll. Rh. II, 127. Pind. Nem. I, 37. Pall. Alex. ep. XI, 5. Nonn. II, 539. V, 134); Artemis II. IX, 533. Od. V, 123. An allen übrigen stellen der Odyssee ist es beiwort der Eos, wie auch Hom. h. Ven. 219. 226. Quint. Sm. XIV, 1. Tzetz. Posthom. 298; bei Nonnus finden wir  $\chi \varrho v \sigma \acute{o} \vartheta \varrho o v o v {}^{\sigma} H \beta \eta v XIX$ , 48, bei der Sappho fr. LXXXV Neue die Muse und bei Pind. Pyth. IV, 26 Kyrene, die nymphe, so benannt.

 $X \varrho v \sigma \acute{\alpha} \mu \pi v \xi$ , das in der Odyssee nicht vorkommt, ist in der Ilias heiwort der pferde, und an diesen homerischen gebrauch hielt sich zum theil Pindar, wenn er Ol. XIII, 63 χάλιτον χενσάμπνκα sagte. Dagegen schmückten damit andere dichter verschiedene göttinnen wie  $^{\tau}\Omega \varrho \alpha \iota$  Hom. h. VIII, 5. 12. Pind. Hymn. fr. 1, Μοῦσαι Hes. th. 916. Pind. Pyth. III, 89. Isthm. II, 2, die Lachesis Pind. Ol. VII, 64, Peitho Nonn. XLVIII, 712. So braucht Homer ἄμπνξ vom stirnband der frauen, von den zügeln der pferde spätere dichter. Aller goldener schmuck der göttinnen ist Homer fremd, daher ist χενσέη ἀφεοδίτη nicht gleich πλούχενσος, wie in den homerischen hymnen oder χενσοφόρος, wie die mädchen oft erscheinen, Athen. p. 565: vgl. Herm. ad Eur. Hec. 149.

'I o στέφανος findet sich noch nicht in den homerischen ge-

dichten und ist übrigens nicht nur bezeichnung der göttinnen wie der Aphrodite Hom. h. VIII, 18. Theog. 1304. 1332. 1383. Solon. fr. XXIII, 4. Polystrat. ep. I, 6, der Musen Theogn. 250. Callim. ep. L. 12. Anthol. Pal. XIII, 28. XV, 21 Theocr. Syrinx, der Gratien Anthol. Gr. VIII, 12. 127, sondern auch der stadt Athen, wie ἐνστέφανος, χουσοστέφανος Pind. Dithyr. fr. 7. Arist. Eqq. 1323. 1329: vgl. Acharn. 637 und den becher bei Marian. Scholiast. II, 4. — Hiermit lässt sich ἐοπλίκαμος vergleichen, das ausser Simonides auch Pindar den Musen giebt Pyth. I, 1.

Ich gehe jetzt zu den beiwörtern über, welche bei Homer göttern und helden gemeinsam sind, deren zahl auffallend gering ist. Denn wenn hie und da einmal ein stehendes beiwort eines helden auf einen gott ühertragen wird, wie εὐρυκρείων, πολύφρων, πολύμητις u. a., so wird man darum diese beiwörter, da sie an unzähligen stellen immer von einem bestimmten helden vorkommen, Agamemnon, Odysseus u. s. w., noch nicht aus der reihe der epitheta perpetua streichen wollen. Daher sind jene oben genannten, ἀνδροφόνος, κύδιστος u. a. wenn sie gleich einige male auch von göttern gebraucht werden, in meinem programme unter die stehenden epitheta gebracht worden. Im allgemeinen bat Homer für götter und helden verschiedene attribute, wie er auch z. b. jene μέδοντες, diese μεδέοντες nennt. Aber κλυτός werden nicht nur alle helden 33) sondern auch die götter genannt, unter diesen am häufigsten Poseidon; dasselbe gilt von περικλυτός, das vor allen dem Hephästos gegeben wird, vielleicht wegen seiner περικλυτά έργα. Das femininum περικλυτή ist dem Homer, der sogar κλυτός Άμφιτρίτη sagt (s. Schol. ad Il. II, 742. Eustath. p. 174, 27) unbekannt.  $A\gamma \alpha \times \lambda \varepsilon \iota \tau \circ \varsigma$ ,  $\tau \eta \lambda \varepsilon \times \lambda \varepsilon \iota \tau \circ \varsigma$  u. a. mit κλειτός oder κλυτός (s. Buttm. lexil. I, p. 93) zusammengesetzte adjectiva scheinen von göttern nicht vorzukommen.

Τπερμενής ist beiwort des Zeus und der könige. In der Odyssee freilich wird es dem könige der götter nicht gegeben (vgl. XII, 205. XX, 222), aber desto häufiger in der Ilias, wo es meistens mit dem patronymicum  $(K\rho oν iων ι, K\rho oν iων α)$  verbunden wird. Διτ  $\dot{v}$ περμενέι kommt nur zweimal vor Il. IX, 23. XIV, 69: Διός Hes. Sc. 413. Dem Homer sind hierin gefolgt Hes. Th. 534, der verfasser der Cyneg. III, 8. Orph. fr. VI, 30:

<sup>33)</sup> S. Eustath. p. 992, 5 κλυτὸς ἐπίθετον καθύλου τοῦ ἀνθρωπείου είδος λεγόμενον πρὸς διαστολὴν τῶν τοῦ ἀλόγου ζώου είδῶν.

33. Einmal kommt auch δπερμενέων ἐπιπούρων vor II. XVII, 367 und Orph. Lith. <math>366 ἱπερμενέεσσιν ἀοιδαῖς. Spätere brauchen dafür ἱπερμενέτης: Åρες ἱπερμενέτα Hom. h. XXIX, 1. Orph. h. LXXXVIII, 1.

" $O\beta\varrho\iota\mu\circ\varsigma$ , auch von sachen gebraucht, wird Hector, Achilles und Ares gegeben. Die form  $\delta\mu\beta\varrho\iota\mu\circ\varsigma$  ist bei Hesiod jetzt hergestellt: Herm. de emend. rat. gr. gr. p. 21.

Πτολίπορθος heisst in der Odyssee nur Odysseus, vgl. Anthol. gr. XIV, n. 44, in der Ilias mehrere helden, nicht nur Achilles 34), vgl. Tz. Anteh. 284. 304. Quint. Sm. 1, 377. Epigr. 'Aδεσπ. CCXIV, 2, sondern auch Oïleus II, II, 728 und Otrynteus XX, 384; ferner die kriegerischen gottheiten, wie Ares Il. XX, 152. Hes. Th. 934. Leon. Alex. XIX, 1 (Br. Anall. II, p. 194) und die Enyo II. V, 332: vgl. Nonn. XXXVII, 131; die Pallas Athene zuerst Thryphiod. 390. Diese göttin allein, wie es scheint, heisst περσέπτολις Stesichor, fr. XCVII. Callim. h. Pall. 43. Arist. Nubb. 966: cf. Dio Chrys. or. XIII, p. 224. Eupol. Mein. fr. com. t. II, p. 607 n. XVII. In Orph. Lith. 673 schwankt die lesart zwischen περσέπτολις und έρνσίπτολις. - Sonst aber wird πτολίπορθος bei spätern vielen anderen helden gegeben: Μίνως Nonn. XXV, 165, στίχα Μήδων Epigr. 'Αδεσπ. CXLIII, 3 (Br. Anall. III, p. 178), ανδροφόνων Joan. Geom. h. IV, 45. - Tryphiodor pennt den brand Troja's πτολίπορθον φλόγα und Tzetzes Antehom. 17 das troianische pferd πτολίπορθον. Die form πολίπορθος kommt zweimal in der Odyssee vor. ebenfalls von Odysseus IX, 504. 530: vgl. Eustath. p. 200, 8. 1643, 27; πτολιπόρθιος von Pyrrhos bei Christodor. 57. 192 und bei Nonn. XXV, 154. XLI, 394. Πτολιπόρ θης endlich findet sich bei Aeschylus Ag. 459. Die formen πολιπόρθος und πολίεθρον 35) scheinen nicht gebraucht zu sein. Daher that Graefe unrecht Nonn. XXXVII, 311 πολίπορθον Εννώ zu schreiben und XLI, 394 πολιπόρθιος, zumal Nonnus stets λιπόπτολις III, 296. IX, 78. XIII, 245. XXV, 244. XLV, 118, φερέπτολις XXVII, 282. XLIV, 40, σαόπτολις XLI, 395. XLVII, 557 (über Φερέ-

35) nólis und niólis waren promiscue im gebrauch. Mein. fr.

Com. t. III, p. 191.

<sup>34)</sup> Dass einige ältere kritiker, unter diesen Aristarch, meinten, dass dies beiwort dem Achilles nicht zukomme, weil er Troja nicht zerstört habe und deshalb II. VIII, 372. XV, 77. XXI, 550. XXIV 108 für unecht erklärten, ist aus Wolf's Prolegg. (nr. 44) bekannt.

πτολις vgl. XLIII, 127), ομόπτολις IV, 32, έτερόπτολις XXXVII, 37, πρωτόπτολις XLI, 357, μητρόπτολις XIII, 166 36) sagt 37).

Δαοσσόος erwähne ich an dieser stelle, weil es Od. XV, 244 ein epitheton des Amphiaraus ist, des Electryon Hes. Sc. 3, des Amphitruo ibid. 37. 44, des Eurypylus Quint. Sm. VI, 513, des Hercules Orph. Lith. 10 38). Oefter freilich, wie schon Gesner angemerkt hat zu Orph. l. c., ist es ein beiwort des Mars Il. XVII, 398. Nonn. XXXII, 173. XXIV, 125; der Minerva Il. XIII, 128. Od. XXII, 210; der Eris II. XX, 48, einmal des Apollo, der den Aeneas zum kampfe mit Achill antreibt Il. XX, 79, des Mercurius bei dem verfasser der Lithica 58.

Die mit oóos zusammengesetzten adjectiva werden häufig bei den epikern gefunden; die meisten kommen von σεύω her, und Eustathius irrt, wenn er p. 1111, 60 λαοσσόος als beiwort der Athene und des Apollo von σόω, als beiwort des Ares von σεύω herleitet, p. 1112, 2. 80, 48. Bei Nonnus freilich bezeichnet es nach analogie von πολισσόος Hom. hymn., νηοσσόος Apoll. Rhod., οἰχοσόος, βιοσσόος, νεχνοσόος u. a. "das volk errettend", Χριστός άναξ λαοσσόος Paraphr. VII, 116 und λαοσσόον πορείην id. ibid. XI, 217.

Jetzt ist noch übrig über die den göttern oder mehreren von ihnen gemeinsamen beiwörter zu sprechen, und fangen wir billig mit denen an, welche mit θεός selbst proprietatis oder ornatus caussa verbunden zu werden pflegen, die von den grammatikern zum theil so oft ornantia oder otiosa genannt worden sind. Hierhin gehören άθάνατοι, φεία ζώοντες, αίεν εόντες, άειγενέται und gewissermassen auch μάκαρες. Für ἀειγενέτης haben die späteren ἀειγενής und ἀείγνητος. Einem bestimmten einzelnen gotte geben sie aber diese beiwörter gewöhnlich nicht, ebensowenig wie etwa ὁεῖα ζώων oder αἰὲν ἐών von einem einzelnen gotte

<sup>36)</sup> Vgl. unten über μενεπτόπλεμος u. a.

<sup>36)</sup> Vgl. unten über μενεπιόπλεμος u. a.
37) Dagegen hat Nonnus nie δπιπεύω, sondern immer δπιπένω, XLII, 383 δπιπεύονοι XLVII, 231 δπιπεύονειε XVIII, 14. XXV, 158. XXIX, 152. 263. XXX, 13. 57 XXXVI, 136. XLII, 285. XLVI, 274 XLVII, 662. XLVIII, 486. δπιπεύων XL, 354 δπιπεύοντι XIV, 170. XXXVI, 16. XLI, 313. XLVIII, 212. 749. 812 δπιπεύοντα XIV, 366. XX, 85 δπιπεντήρα XXXVII, 270. 603. 695 δπιπεντήρες.
38) Ααοσσόα τείχεα Epigr. I, 1 in Br. Anall. T. III, p. 132. Ueber den pindarischen gebrauch vergl. Boeckh zu Nem. X, 23. Dissen, zu Pyth. XII, 24. — λαοσσόος ήχώ Nonn. Dionys. XIII, 507. XLIII, 69, φωνήν XXVII, 167.

gesagt wird. Ja nicht einmal θεαί όεια ζώουσαι oder αίεν έουσαι wird bei irgend einem der spätern epiker gefunden. Auch ist es zweifelhaft, ob αθάνατος 39), dessen femininum II. III, 158 gelesen wird (άθανάτησι θεῆς), von Homer einem einzelnen gotte beigefügt ist; denn Il. II, 741. XIV, 434. XXI, 2 702 άθάνατος τέκετο Ζεύς las Zenodot άθάνατον und XXIV, 693, wo dieselben worte wiederkehren, ist unecht. Diese worte finden wir auch bei den spätern wieder, wie Hom. epigr. XII, 5. Nonn. XXV, 242. Ausserdem lesen wir άθανατος Πρωτεύς Od. IV, 385, άθανάτης ήλίησιν und άθανάτη Κίρκη, bei der Sappho άθανάτ' 'Αφροδίτα, bei Pindar άθατάτα Θέτις Pyth. III, 100, bei Quintus oft άθανάται Νηρηίδες u. a. oft, άθανάτην 'Αγελείην bei demselben XII, 416. Aber άθάνατος 'Απόλλων, Ποσειδών, 'Aϊδωτεύς und dergleichen finden wir weder bei den epikern noch bei den tragikern. Aehnliches lässt sich auch von αμβροτος ausführen: Il. XX, 358. Od. XXIV, 444 θεός ἄμβροτος 40), Deus immortalis. Aber wie bei den Römern die beispiele selten sind, wo etwa Jupiter, Apollo oder irgend ein anderer gott so genannt wird, so auch bei den Griechen: ἄμβροτ' 'Αθάνα Soph. O. R. 159, ἄμβροτον 1ριν Quint. Sm. XIV, 407. "Αβροτος, was in Soph. Antig. 1121 von Turnebus herrührt, steht im femininum, νίξ<sup>41</sup>) άβρότη II. XIV, 78. — 'Aμβρόσιος meistens von sachen, doch von einer nymphe Hom. h. Merc. 230. - Der gebrauch des wortes  $\mu \acute{\alpha} \varkappa \alpha \varrho$  bei Homer ist bekannt. Anders schon Hom. h. Apoll. 14 und Aesch. Sept. c. Theb. 147, wo μάκαιρα von der Latona gebraucht wird, und Eur. Iph. A. 1486 την μάκαιραν "Αρτεμιν. Das neutrum, dessen die andern adjectiva auf αρ alle enthehren, findet sich Anthol. Pal. IX, 424 μακάρων ἐτέων und Nonn. XXI, 261 μακάρων τεκέων Διός, wenn nicht dieses per synesin zu entschuldigen und jenes mit μακρῶν zu vertauschen ist oder beides von einem nominativ μάκαρος herkommt, der sich öfter auf inschriften findet: s. Lobeck Parall. p. 208. — Μάκαρς steht Alcman. fr. LXI, p. 68 Welck.; μακάριος ist die gewöhnliche prosaische form.

<sup>39)</sup> Δαίμονες ἀθάνατοι Orph. h. XXXVIII, 14, obwohl nicht δαίμονες αίξν ξόντες.

<sup>40)</sup> Βρότος bei Homer substantivisch: als femininum einmal Od. V. 334.

<sup>41)</sup> Andere beiwörter der nacht wie ἀμφιλύχη oder εὐουχόωσα (anders Euphor. fr. LXXXVI, p. 150) entbehren auch des masculinum.

Dass kein einzelner gott  $\vartheta \varepsilon i \circ \varsigma$  genannt werde, ist oben gezeigt; es heisst aber auch keiner  $\delta \alpha \iota \mu \acute{o} r \iota \circ \varsigma$ , denn wenn Schneidewin Simonid. fr. CXCIV,  $2 \varepsilon i \chi \acute{o} \mu \varepsilon r \alpha \iota K \acute{v} \pi \varrho \imath \delta \iota \delta \alpha \iota \mu o r \imath \acute{o} \varsigma$  gab, so traf hier Gaisford das richtigere, fr. XXXIII, 2; denn einer göttin wird dies beiwort nicht gegeben; dagegen erhalten es mädchen: s. Iacobs. Append. Epigr. T. III, p. 910, Lehrs "gott, götter und dämonen" in den pop. aufs. p. 121—150.

Alle obern götter heissen Ολύμπιοι 42); bei Homer ist Όλύμπιος nur Zeus genannt; Schol. II. I, 353 ούτω κατ' έξογην τον Δία καὶ Κρονίδην αὐτόν φησι. Die Musen Ὀλύμπια δώματ' έχουσαι (Hom.) heissen zuerst Hes. Theog. 25. 52. u. Hom. h. Merc. 450 Όλυμπιάδες. Zenodots lesart II, II, 484 wurde von Aristarch aus andern gründen verworfen; die form Όλυμπία hat Menander T. IV, p. 154 Mein.: Θεοίς Όλυμπίοις εύχώμεθα Όλυμπίαισι πᾶσι πᾶσαις, womit Meineke Aristoph. Av. 880 und Pac. 1104sqq. vergleicht. Im allgemeinen blieb der homerische gebrauch auch hier geltend: selten heisst ein anderer gott Όλύμπιος als Zeus; so Hera Όλυμπία Arist. Av. 1731; doch 'Ρείης 'Ολυμπιάδος Antip. Sidon. ep. XXVII, 20 und Apollo wird Ολύμπιος genanat in h. Ap. Br. Anall. T. II, p. 518; die 'Αφροδίτη 'Ολυμπία in dem hymnus des Proculus III, 7 bezeichnet die himmlische, die sonst unter dem namen Ovoavía so oft gefeierte göttin: s. Manso "verzeichniss über einige gegenstände der mythologie" und Siebelis zum Pausan. III, 12, 2. O vo av 10 5 kommt bei Homer noch nicht vor, oft bei den spätern: Hom. h. Cer. 55, Pindar Beol ovράνιοι, Soph. El. 1053 τὰν οὐρανίαν Θέμιν, Eur. Hippol. οὐρανίαν "Αρτεμιν, Nonn. XXXI, 58 Οὐρανίης "Ηρης und sehr oft ausser ' Αφροδίτη ούρανία auch besonders Ζεύς ούράνιος. Έπουράνιοι θεοί aber finden wir schon im Homer Od. XVII, 484 und im singular ἐπουράνιος θεός II. VI, 129. 131. 537: so Quint. Sm. II, 611 θεοῖς έπουρανίοισι: aber nicht als beiwort eines namentlich angeführten gottes, wie z. b. bei Nonn. XLVI, 39 Ζηνὸς ἐπουφανίου; nicht als substantiv wie bei Coluth. 168. 812. Quint. Sm. VIII, 687. XI, 268. XIII, 494; und nicht im femininum wie bei Quint. Sm. Ι, 490 έπουρανίησι θεήσιν, ΙΙ, 429 έπουρανίης άθανάτησιν: Ευstath. p. 1575, 48 erklärt ή ἐπὶ ἀντὶ τῆς ἐν λαμβάνεται καὶ δη-

<sup>42)</sup> Uebrigens nicht nur mit θεοί verbunden, sondern auch mit δαίμονες, z. b. bei Solon: s. "Lehrs populäre aufsätze" p. 124 note.

λοῖ τὸν ἐν οὐρανῷ. Wie sich endlich die Οὐρανίωνες und die Ὁλύμπιοι bei Homer unterscheiden, lehrt Aristarch zur II. Ξ, 279 ἡ διπλῆ ὅτι τοὺς περὶ Κρόνον θεοὺς ὑποταρταρίους προςαγορεύει πρὸς τὸ ,, ὁππότε μιν ξυνδῆσαι Ὁλύμπιοι (Α, 399), ὅτι τοὺς περὶ Κρόνον λέγει Ὁλυμπίους und zu Ο, 225 Ἐνερτέρους δὲ καλεῖ καὶ Οὐρανίωνας καὶ ὑποταρταρίους καὶ Τιτᾶνας τοὺς περὶ Κρόνον θεούς. Bei den späteren dagegen ist es oft zweifelhaft, ob οὐρανίωνες kinder des Uranos bezeichnen oder schlechtweg caelites, wie auch die patronymische form οὐρανίδαι zweideutig ist; z. b. Pind. P. IV, 346. Eur. Hec. 148: s. Lob. zu Buttmann gr. gr. II, p. 437. — ᾿Αἰθέριος heisst Iupiter erst bei Mus. 8 und Nonn. VII, 267. VIII, 263 (wofür Theocr. Ζεὺς αἴθριος sagt IV, 43), obwohl schon bei Homer Zεὺς ἕλαχ οὐρανὸν εὐρὰν ἐν αἰθέρι καὶ νεφέλησιν und bei Hesiod Zεὺς αἰθερι ναίων.

Aus dem gesagten ergiebt sich schon, was sich weiter unten noch deutlicher bestätigen wird, dass die allgemeinen beiwörter (ἐπίθετα κοινά oder καθολικά) dennoch zum grossen theil per excellentiam nur bestimmten einzelnen göttern gegeben wurden, also zum theil wieder κύρια wurden. Wer wollte z. b. leugnen, dass πολυώνυμος allen göttern passend beigegeben werden könnte, wenn er sich erinnert, wie vielfach zumal in den hymnen die namen aller götter gefeiert werden. Und doch kommt dies beiwort in der ältesten zeit noch gar nicht vor und wird dem Zeus, der Athene, dem Ares u. a. nie gegeben. Von Apollo heisst es im Callim. h. Ap. 70 πάντη δέ τοι οὔνομα πουλύ, aber 'Απόλλων πολυώνυμος wird nicht gefunden, wie πολυώνυμε Θεία Pind. Isthm. IV, 1, was Dissen multipotens übersetzt, πολυώνυμος πότνια Νίκη Bacchyl. fr. XIX, 1, Πολυδέγμων Κρόνου πολυωνύμου νίός Hom. h. Cer. 18, Μοῖραι πολυώνυμοι Orph. h. LIX, 2 und πολυώνυμον Καδμείας νύμφας ἄγαλμα Soph. Ant. 1102 bezeichnung des Dionysos und bezieht sich, wie der scholiast anmerkt, auf seine bekannten beinamen. Ausserdem wird es, so viel ich weiss, der Artemis beigefügt, Orph. h. XXXVI, 1. Nonn. XLIV, 193, der Hera Orph. h. XVI, 9, der Rhea ibid. XXVII, 4, dem Adonis Orph. h. LVI, 1, dem Styx quia multum est in ore poetarum, wie Göttling sagt zu Hes. Th. 785, und einigen andern, s. Spanh. ad Callim. h. Dian. 7 und die lexica. Aehnliches gilt von πολυτίμητος, das im plural oft mit θεοί von den komikern verbunden wird, aber seltener im singular und da nur mit Zevg: Arist. Av. 667. Eqq. 1390. Eubul. fr. 6, T. III, p. 260 Mein., Alex. ibid. T. IV, p. 175, fr. Inc. CDLXXX und Δημήτης Arist. Thesm. 286. In demselben sinne braucht Menander πολύτιμοι θεοί T. IV, p. 108. Das femininum, welches Passow erwähnt, erinnere ich mich nicht gelesen zu haben. Wer wollte ferner den göttern die macht alles zu bändigen absprechen? Aber πανδαμάτως ist bei Homer nur ein stehendes beiwort des schlafes: Il. XXIV, 5. Od. IX, 373: vgl. Schneidew. ad Simon. 43) fr. CXLII. Dies hat Nonnus aufgenommen, der die Iris zum gotte des schlafes sagen lässt "Υπνε πανδαμάτως κικλήσκεαι, XXXI, 143. 158: s. 171. In den orphischen hymnen freilich heissen alle götter so, und bei Nonnus u. a. Eros II, 223. XXXIII, 109, die Erinnys bei Apoll. Rh. IV, 475, Orcus Leon. Tarent. LIII, 14 u. s. w. In der stelle Soph. Phil. 1453 (πανδαμάτως δαίμων) verstanden einige die göttin Τύχη, Ellendt lex. Soph. T. I, p. 381 den Zeus. Die form πανδαμάτηρ kommt nicht vor, wohl aber πανδαμάτειρα Νέμεσις Nonn. XLVIII, 416, Μοΐρα id. XXX, 132, "Hoα XLVII, 555. 609, 'Pείην 44) XXV, 322. Ebenso fragen wir vergebens, weshalb kein gott ausser Zeus und Helios παντόπτης genannt werde; jener heisst so Aesch. Suppl. 131. Soph. O. C. 1088, dieser Stesich. fr. 170: Aesch. Prom. V, 178. wird der bekannte Argus πανόπτης (Aesch. Suppl. 300. Soph. fr.) "Α παντόπτης, bemerkt Lobeck Phryn. p. 673, aliquid differt πανόπτης, sed ita parum, vix ut animadverti possit". Niemals wird der bekannte Argos παντόπτης genannt, dagegen Zeus Aesch. Eum. 997 und von der sonne heisst es id. Prom. 91 τον πανόπτην κύκλον ήλίου. Dazu kommt, dass bei Hesychius 45) Jupiter und Apollo Θεοί έπόψιοι heissen: vgl. Spanh. ad Call. h. Jov. 82; und Neptun wurde unter dem beinamen ἐπόπτης bei den Megalopolitensern verehrt, Pausan. VIII, 30, 1. So lesen wir Ζηνὸς ἐποψίου Apoll. Rh. II, 1124, Ζηνα ἐπόψιον Orph. Arg. 1038, in anderm sinne bei Sophocles Phil. 1029 (1040 Schneidew.) θεοί τ' ἐπόψιοι d. h. οί ἐφορῶντες ἐμὲ δυστυχοῦντα, Schol. Ausser ἐπόψιος giebt es mehrere vom futur abgeleitete epitheta der götter wie φύξιος, ίκε-

<sup>43)</sup> Derselbe braucht es von der zeit fr. IX, 5, andere vom golde.
44) Die stelle Orph. h. IX, 26 ist in den lexicis erwähnt.
45) Derselbe sagt Ἐπωπὶς ἡ Δημήτης παςὰ Σικυωνίοις καὶ Ἐπωτός (sic). Jenes scheint so viel als ἐπόψιος, ἔφοςος zu bedeuten, dieses wagte nicht einmal Lobeck zu erklären Ag!. Ì, p. 224.

σιος, καθάρσιος, στήσιος, δρθώσιος (beiname des Zeus und der Artemis), adjectiva wie μετάρσιος, ὑπόψιος, ἰσοστάσιος u. a.

Alle götter sind  $\delta \omega \tau \tilde{\eta} \rho \epsilon \varsigma \dot{\epsilon} \dot{\alpha} \omega \nu$  (Hom.); als stehendes beiwort kommt diese bezeichnung aber nur bei Hermes vor Od. VIII, 335, Hom, h. XXIV, 12, XXX, 8, der auch γαριδώτης heisst Hom. h. XXIV, 12 Έρμη γαριδώτα διάκτορε δώτορ έάων. Dass so auch Jupiter und Bacchus genannt seien, berichtet Eustath. p. 989, 40; die Venus nennt γαριδώτιν Orph. h. LV, 9, die Selene id. IX, 9. Nur Hermes heisst χαρμόφρων Hom. h. Merc. 127, s. Hesych. s. v. — Θεοί ἐπιδόται sind nach Siebelis zu Pausan, II, 27, 7 Jupiter, Somnus et Nymphae xovooτρόφοι: aber was das wort bedeute, ist schwer zu sagen: ob arerruncus oder wie Pausanias selbst es erklärt VIII, 9, 1 beneficus (s. Siebelis zu II, 10, 2), wo der schlaf erwähnt wird ἐπιδότης ἐπίκλησιν, d. h. beneficus quod placet tranquilletque nach Lobeck Agl. T. II, p. 1240. I, p. 695. Πλουτοδόται endlich wurden die unterirdischen gottheiten und, wenn ich nicht irre, auch Heracles genannt.

So waren fast alle götter den reisenden zu lande und zu wasser gnädig 46), wie denn Diomedes der Athene ἀνεμῶτις einen tempel errichtet haben soll, Pausan. IV, 35, 5, und des Διὸς εὐανέμου gedenkt derselbe III, 13, 5; aber οὕριος heisst, so viel ich weiss, nur Zeus, Aesch. Suppl. 589. Meleag. ep. LXXX, 8. Dasselbe gilt von 'Yériog, obwohl" The, wofür Hesych. Teve hat, auch Sabazius genannt wurde: Eustath. p. 1155, 63 coll. Mein. ad Euphor. fr. XIV, p. 60. Was Augustinus sagt de Civ. Dei IV, 11 "Jupiter terram tanquam coniugem eandemque matrem fecundis imbribus et seminibus fetat", das lässt sich zum theil auch von Poseidon u. a. behaupten, aber allein dem Zeus 'Yéτιος und "Ομβριος hat man altäre errichtet nach Pausan. II. 19, 7. IX, 39, 3, demselben gotte, der auch, weil er den regen aufhören lässt, 'A q é o t o ç heisst, id. I, 44, 3. Die übrigen beinamen, die sich auf den Jupiter pluvius beziehen, haben längst andere zusammengestellt, welche Lobeck Agl. T. 1, 609 erwähnt.

<sup>46)</sup> Ein jeder gott erhielt angemessen seinem character oder wesen gewisse sphären seiner wirksamkeit und seiner gaben, war aber doch stets aller hülfe mächtig und wurde um alle hülfe augegangen, wo er nahe, wo er wohlwollend, wo er verehrt war: s. Lehrs populäre aufsätze p. 138.

Hieran wollen wir diejenigen bezeichnungen reihen, welche sich auf kampf und sieg beziehen. Aeschylus nennt Ag. 499. Suppl. 186. 239. 328. 350 wie es scheint, alle obere götter θεούς άγωνίους, Soph. Trach. 26 den Zeus άγώνιος; mehr bei interpp. ad Arist. Plut. 1162. Ferner wird ἀγώνιος Έρμης erwähnt Pind. Isthm. 1, 60; den Apollo rechnet unter die 3600c άγωνίους Aesch. Suppl. 695, der dem Homer als solcher wohl unbekannt war, wenn auch Eustathius aus der II. XXII, 257. XXIII, 661 und Plut. Sympos. VIII, 4 das gegentheil folgern. Einen Equis eray wrios hat Pind. P. II, 10. (s. Dissen zu Ol. VI, 79), Simon. fr. XXVII, 1. Orph. h. XXVIII, 2. u. a. Einen altar dieses Hermes erwähnt Pausan. V, 14. Aber weder Ares noch Pallas Athene werden mit diesem beiworte bezeichnet, obwohl diese doch Στρατία heisst und Zeus Στράτιος und "Αρης Στράτιος von Photius u. a. erwähnt werden. Πρόμαyoş ist wieder beiname des Hermes Pausan, IX, 22, 2, des Mars, der Minerva, der Venus u. a., und dass die Lacedämonier fast alle götter ώπλισμένους darzustellen beliebten, sogar die Aphrodite, bezeugt Pausanias a. a. o.: s. Mitscherlich zu Hom. h. Cer. 4 und über den Zeus Όπλόσμιος und die Hera δπλοσμία Tzetz. zu Lycophr. 858. In diese klasse scheinen auch gerechnet werden zu müssen Έρμης ἀγήτως VIII, 31, 4; Ζεὺς άγέτως Stob. Serm. 42, p. 294: 'Αγέστς ατος heisst die Minerva. - "Iovis Purifici et Prodigialis, sive, graecis nominibus Μειλιχίου, Παλαμναίου, Καθαρσίου, Φυξίου ab Homeri carminibus abest Averruncorum et ultorum Manium religio" sagt Lobeck Agl. T. I, p. 303, womit zugleich ein wichtiger noch immer nicht genügend beachteter beitrag zur griechischen götterlehre gegeben ist. Gehen wir die einzelnen genannten beiwörter durch, so finden wir, dass Μειλίγιος ausser Zeus auch Bacchus genannt wurde, wie aus Plutarch a. m. o., Athen. III, 78. Eustath. p. 1964 bekannt ist, ferner Diana Orph. h. LXXII, 2, Venus Paul. Silentiar. ep. XXXVII, 4, Pan Nonn. XXIX, 313 und andere, worüber Siebelis zu Paus. X, 28, 4. — Ueber den Ζεύς παλάμναιος wollen wir Photius hören p. 371, 3: καὶ Ζεὺς παλάμναιος ό τούς τοιούτους τιμωρούμενος καὶ προστρόπαιος ό προςτρέπων τὸ ἄγος αὐτοῖς (d. h. ἀνδροφονοῦσι). Bei Sophokles und Aeschylos scheint das wort nur von dem urheber des mordes gesagt zu werden: s. Ellendt lex. Soph. II, p. 485. Dasselbe bezeichnet ' $A\lambda \acute{\alpha} \sigma \tau \omega \varrho$  (vindex)  $Z \dot{\epsilon} \dot{\nu} \varsigma$  Orph. h. LXXIII, 3, ' $E \varrho \iota \nu \dot{\nu} \varsigma$  Soph. Trach. 1225. Die tragiker übertragen dieses wort wieder auf den übelthäter selbst: Aesch. Eum. 227 δέχον δὲ πρενμενῶς ἀλάστορα, und Soph. Ai. 366 δς χερὶ μὲν μεθῆκα τοὺς ἀλάστορας, und noch anders Soph. Trach. 1092 auf den nemeischen löwen βονκόλων ἀλάστορα. Es ist klar, dass der rächende Zeus, welcher eigentlich ἀλάστω ρ und παλαμναῖος heisst, von den frommen mit dem namen Μειλίχιος angerufen wurde "velut antîcipata spe placandae irae", wie Lobeck sagt in der oft angeführten schrift "de antiphr. et euphem." p. 302.

Τροπαῖος, das nach Pollux I, 24 dasselbe wie λύσιος, και θάρσιος, άγνίτης, φύξιος bezeichnet, wird von Sophocles zweimal dem Zeus gegeben und bezeichnet hier einmal den verleiher des sieges, Antig. 143, und einmal den deus averruncus Trach. 302: vgl. Eur. Herc. 862 El. 676. 932. Τροπαία "Ηρα Schol. Lycoph. 357. Ueber die θεοὶ ἀποτρόπαιοι vgl. Paus. II, 11, 12 (Aesch. hat dafür Pers. 199. Choeph. 42 ἀπότροπος); am häufigsten heissen so Zeus und Apollo, der letztere Arist. Vesp. 161. Avv. 61. Plut. 359. 854. Dasselbe bedeutet ἀλεξητήριος, Aesch. Sept. 8. Ζεὺς ἀλεξητήριος, wo der scholiast bemerkt: τοῦτο γὰρ ἔχει ἐπώνυμον ἐν Θήβαις ὁ Ζεύς, und ἀ λεξήτωρ Soph. O. C. 141. 'Aleginanos ist ebenfalls beiwort mehrerer götter: Eustath. p. 765, 63 οἱ μεθ' Όμηρον ἀλεξίκακον είπον τὸν Δία καὶ 'Απόλλω καὶ 'Ηρακλῆ: er hätte den Asclepios, Hermes u. v. a. hinzufügen können. In Orph. h. LXVII, 5 steht für άλεξίκακος die form ἀπαλεξίκακος, was Lennep verwirft, s. ann. ad Coluth. p. 134. Hier könnte noch vieles angeführt werden; da es aber mehr die beinamen als die beiwörter betrifft, so möge das gesagte genügen.

Die θεοὶ γενέθλιοι, γενέσιοι, γαμήλιοι, τέλειοι sind, wie die in der vorigen klasse erwähnten, dem Homer und Hesiod noch unbekannt: "Genethliorum religio poste a celeberrima omnibusque communis fuit": Lob. Agl. I, p. 766: vrgl. p. 770. Ζηνὶ γενεθλίω Pind. Ol. VIII, 16. Pyth. IV, 107: Ποσειδάωνι Apoll. Rh. II, 3: vgl. Pausan. II, 32, 7. II, 38, 4, ferner τὰν γαμήλιον ἀφροδίταν Eur. Phaeth. fr. V, 17. Für γενέθλιοι sagten die tragiker γένεται, Aesch. Suppl. 73. Eur. Ion. 635 (655). Τέλειος in activem sinne heisst zunächst "vollbringend, vollendend, erhörend u. dgl.", wie bei Aeschylus in den Sieben ω τέ

λειοι τέλειαί τε γᾶς τᾶςδε πυργοφύλακες: so Ag. 947  $Zε\tilde{v}$ ,  $Zε\tilde{v}$  τέλειε τὰς ἐμὰς εἰχὰς τέλει, Eum. 28 τέλειον ὕψιστον Δία, Suppl. 521 im superlativ, Pind. Ol. XIII, 110, wo andere aber τέλει statt τέλει schreiben. Ausserdem aber — und insofern gehört es in unsere klasse —, werden  $Zε\dot{v}_{\varsigma}$  und  $^{\prime\prime}Hρα$  so genannt als schützer der ehe. Den altar des  $Zε\dot{v}_{\varsigma}$  τέλειος beschreibt Pausan. VIII, 98, 4; die  $^{\prime\prime}Hρα$  τελεία (pronuba) wird im Aesch. Eum. 205 gefeiert: vgl. fragm. 327, Arist. Thesm. 973: es meint zwar Dissen zu Pind. Nem. X, 17, dass vorzugsweise die  $^{\prime\prime}Hρα$  Αργεία so genannt worden sei, allein es wurde die τελεία auch anderwärts verehrt, z. b. bei den Platäensern, so wie die Nνμφενομένη und Xήρα Pausan. IX, 3, 5.

Φύτιος als beiwort des Helios und Zeus führt Hesych an; es ist aber auch beiwort der Αητώ κουροτρόφος, jedoch nicht der Artemis, wie noch immer unsere lexica angeben, trotz der bemerkung Lobeck's zu Soph. Ai. p.113. Dieser hat daselbst auch gezeigt, dass es auf keine weise für Πυθία gesagt sei, wie es Göttling zu Anon. Oecon. p. 110 auf die auctorität Otfr. Müller's hin annahm. — Φυτάλιμος bezeichnet nach dem E. M. dasselbe wie γόνιμος und Hesych, s. v. sagt φυτάλιμος Ζεύς ζωογόνος. Den Poseidon φυτάλμιον (dies bedeutet ohne zweifel dasselhe) erwähnt Pausan. II, 32, 2, wo Siebelis anmerkt: φυτάλμιος Neptunus dictus esse videtur quod τὰ φυτὰ ἄλμη ἐλύμαινε quasi φυθάλμιος, ut Leucippus, Cratippus etc. Es scheint aber doch ein paragagon zu sein. Die form φυτάλιος steht Orph. h. XV, 9. Aeschylus nennt den Zeus auch συτουργός Suppl. 587, was ebenfalls ζωογόνον bezeichnet und den winden beigelegt wird, welche die pflanzen beleben und kräftigen: Lob. Agl. 1, p. 760, ad Soph. Ai. v. 558. - Dass die Αητώ φυτία die πουροτρόφος bezeichne, ist eben gesagt worden. Dies letztere ist aber ausserdem beiwort des Apollo und der flüsse: Eustath. p. 1293, 3. 1150, 47 47), der Nymphen Diodor. IV, 79, der Aphrodite Nicomach. Smyrn. ep. V, 1, der Demeter Orph. h. XL, 12, der Artemis Orph. h. XXXVI, 8 und somit natürlich auch der Hecate, Apoll. Rh. III, 861, wie übrigens schon hei Hesiod Th. 450. 452: add. Orph. h. I, 7; bekannt ist auch die Th xovgozgógos, Artemis

<sup>47)</sup> Andere appellativa wie πόλις Eustath. p. 1631, 57, εἰρήνη Eurip. Bacch. 39 und der mutter erde Hes. Opp. 228: s. Spanh. Call. h. Del. 2.

heisst auch παιδοτρόφος, Siehelis zu Pausan. IV, 34, 3: Diod. Sic. V, 73 sagt: "Αρτεμιν δέ φασιν εύρεῖν τὴν τῶν νηπίων παιδίων θεραπείαν καὶ τροφάς τινας άρμοζούσας τῷ φύσει τῶν βρεφῶν ἀφ' ἦς αἰτίας καὶ παιδοτρόφον αὐτὴν ὀνομάζεσθαι. Welcker freilich in der zeitschrift für geschichte und alte kunst I, p. 122 hält diese Diana für die Kora Demeter κουροτρέφος.

Πατρῷος ist, wie von selbst klar, epitheton aller möglicher götter und göttinnen. So nannten die Athenienser den Apollo, Spanh. Call. h. Ap. 57. Bergler zu Alciphr. II, 4, p. 357, den Ares die Eleer, andere den Poseidon Pausan. I, 38, wo Lobeck Agl. II, p. 791 πατρῷον für πατρός mit recht verbessert hat, u. s. f. Dieselben heissen als stammväter bisweilen auch γενέθλιοι, wie oben gezeigt wurde, wo auch Neptunus γενέθλιος  $^{48}$ ) erwähnt ist, und vielleicht auch γενέσιοι. "Patrii dii, sagt Serv. z. Virg. Georg. I, 494, sunt qui praesunt singulis civitatibus, ut Minerva Athenis, Iuno Carthagini, sicut Diana Ephesiorum, Venus Cypriorum, Apollo Delphorum θεὸς πάτριος": s. Lobeck Agl. T. I, p. 277. Mehr über den unterschied der wörter πάτριος, πατρῷος, πατρικός findet man bei Hermann zu Elmsl. Eur. Medea 420, zu Bacch. 1365, zu Hecub. 80.

Diejenigen gottheiten, welche einzelne bestimmte städte vorzugsweise schützen und schirmen, heissen bekanntlich πολιούγοι, eine gewöhnliche bezeichnung der Athene nicht nur in Athen, sondern auch in Camarina, wie die münzen ausweisen: schol. Pind. Ol. V, 10 und anderwärts. Für πολιούγος wird auch πολισσούχος gesagt, z. b. Tryphiod. 444 πολισσούγοιο θεῆς ὑπὸ νηὸν 'Αθήνης, Nonn. Dion. XLIV πολισσούχοιο θεαίνης von derselben göttin, derselbe III, 26 πολισσούγοιο Φοίβου; und πολιή ογος Apoll. Rh. I, 312 'Αρτέμιδος πολιηόγου, wo der scholiast bemerkt: ἐν τῷ πολιήσχος ἐπεντέθη τὸ η, aber nicht hinzufügt wo πολίοχος gelesen wird. Joann. Barbuc. ep. IX, 1 (Br. Anall. III, p. 13) Κύπρις πολιήσχος. Oppian nennt auch die könige πολισσούχους. Πολιεύς seheint nur beiname des Zeus zu sein bei den Atheniensern, die ihm zu ehren die Diipolia feierten; Hesych. s. v. Διιπολία έορτη 'Αθήνησιν από τοῦ Πολιεί Διτ θύειν ' Αθηναίους είς μνήμην u. s. f.: vgl. Siebelis ad Paus. II, 30, 32. 4, Ottfr. Mueller de Minerva Poliade, Götting. 1820. Freunde

<sup>48)</sup> In Sparta unter diesem beinamen verehrt.

stehen unter dem schutze des  $Z\epsilon\dot{v}\varsigma$   $\varphi t\lambda \iota o \varsigma$  und  $\dot{\epsilon}\tau \alpha \iota \varrho \epsilon \tilde{\iota}o \varsigma$ , Dio. Chrys. I, p. 57:  $\varphi i\lambda\iota o \varsigma$  καὶ Ἑται $\varrho \epsilon \tilde{\iota}o \varsigma$  ( $Z\epsilon\dot{v}\varsigma$ ) καλεῖται, ὅτι πάντας ἀνθρώπους ξυνάγει καὶ βούλεται εἶναι ἀλλήλοις φίλους. — Ὁ  $Z\epsilon\dot{v}\varsigma$  ὁ  $\varphi i\lambda\iota o \varsigma$  wird auch erwähnt bei Meineke fr. Com. T. III, p. 544; ein tempel des  $Z\epsilon\dot{v}\varsigma$   $\varphi i\lambda\iota o \varsigma$  war in Arkadien, Pausan. VIII, 31, 4: vgl. Suid. s. v.  $\varphi i\lambda\iota o \varsigma$ . Des  $\Delta\iota \dot{o}\varsigma$  έτα $\varrho \epsilon i o v$  gedenkt Diphilus Mein. ap. Com. Gr. T. IV, p. 385.

Der beschützer der gastfreunde ist der schon von Homer gepriesene Zevs & évios +8), welches beiwort nicht einmal dem Hermes gegeben wird, obwohl ihn Aeschylus πρόξενον nennt Suppl. 898 d. h. advenarum patronum. Die 'Αθήτη ξενία wird erwähnt von Pausan. III, 11, 8. Verschieden hievon sind die Errixol οί παρά 'Αθηναίοις τιμώνται; die, welche zu dieser klasse gehörten, zählt Meineke auf, s. fr. Com. T. II, p. 881, add. Lob. Agl. T. I, p. 628. Der letztere setzt auch l. c. p. 768 auseinander, was die θεοί ομόγνιοι gewöhnlich bedeuten; doch bei Soph. O. C. 1835 werden, wie es scheint, die die gentilicii damit bezeichnet: s. Ruhnken, ad Tim. Lex. p. 192: Eur. Andr. 897 hat es von Zeus gebraucht: vgl. Arist. Rann. 1333. - Das eigenthum schützten die θεοί κτήσιοι (die hausgötter), und so ist Ερμής κτήσιος bei Plutarch und Ζεύς κτήσιος zu erklären, und die Κύπρις κτησία ist die beschützerin der hetären: Leon. Tar. ep. V, 6. - Zeugen der wahrheit und rächer der unwahrheit bei dem eidschwur waren viele götter, wie die verschiedensten bei solchen handlungen als Ocoi őoxioi (s. die lexica) angerufen werden; doch heisst ὄρκιος κατ' έξοχήν wieder Zeus, Eur. Hippol. 1022. Soph. Phil. 1308. Apoll. Rh. IV, 95, vgl. Pausan. V, 24, 2. Ausserdem erwähnt τὰν Ζανός ὁρχίαν Θέμιν Eur. Med. 212. Dafür sagt Soph. Trach. 1178 nach des scholiasten erklärung Ζην (έγων) ἐπώμοτον, obwohl es auch anders erklärt werden kann (ἐπομόσας) und die lesart nicht sicher ist: s. Ellendt lex. Soph. T. I, p. 667 sq.

Die  $\alpha \gamma \circ \varrho \alpha \tilde{\iota} \circ \iota \vartheta \varepsilon \circ i$  Aesch. Ag. 90 sind zunächst die auf dem markte verehrten, entgegengesetzt den  $o \tilde{\iota} \varrho \alpha \iota \iota \circ \iota$ , dann aber auch die den versammlungen vorstehenden wie  $Z_{\varepsilon} \tilde{\iota} \varrho \alpha \iota \circ \iota$  bei Aesch. Eum. 931. Eur. Heracl. 670. Arist. Eqq. 410. 500 u.

<sup>48)</sup> Ausführlicher über dies wort habe ich in dem genannten programme 1852 unter Jupiter gehandelt.

a., aber Έρμης άγοραίος ist ὁ παρά την Ποικίλην Lucian Jup. Trag. 33, wo der scholiast: ώς ἐν τῆ ἀγορᾶ ίδρύμενος, s. Siebel. zu Pausan, I, 15, 1 ad Philochor, fragm. p. 48 sq., der als solcher vorzugsweise bei den Korinthiern verehrt wurde nach Paus. II, 9, 7. Einzeln kommen bei Pausanias noch vor Minerva III, 11, 8, Diana V, 14, 3; Themis bei Hesych. (= ἐκκλησιαστική). Bovλαιος ist ebenfalls ihr beiwort und das des Zeus, φράτριος des Zeus Fr. Com. T. III, p. 378 Mein. und der Minerva Plat. Euthyd. p. 302 D, αμφικτιονίς der Demeter nach Herod. VIII, 200. — Die gränzen schützte Ζεύς δμόριος II, 39, die heerden Παν νόμιος Hom. h. VII, 5. Nonn. XV, 416. XLI, 373. Orph. h. XI, 1, auch 'Απόλλων νόμιος Call. h. Ap. 47. Apoll. Rh. IV, 1218. Theorr. XXV, 21, Ερμης νόμιος Arist. Thesm. 977, Νύμφαι νομίαι 49) Orph. h. LI, die anderswo auch 'Επιμηλίδες heissen, wie Apollo und Hermes 'Επιμήλιος, endlich Bacchus h. in Bacch. in Anthol. Pal. (IX, 524, 14). Doch genug über diese beinamen der götter, um nicht in andere gebiete überzugehen. Wie schwer es aber ist die gränze zwischen den bei dichtern üblichen epithetis und den im kultus üblich gewordenen beinamen zu halten, geht schon daraus hervor, dass mehrere der erstgenannten später in letztere übergegangen und ein beiname eines irgendwo verehrten gottes, wie sich das zum theil schon oben uns ergeben hat, von dichtern auch auf andere gottheiten übertragen wurde έπιθετικώς, wie die alten grammatiker zu sagen pflegten, nicht selten mit veränderung der ursprünglichen bedeutung; mit einem worte: die gränzen zwischen dem adiectiv und substantiv sind schwankend, wie bei to Deior selbst und bei to δαιμόνιον, das ja zunächst als adjectiv das "dämonische" bezeichnet: vgl. Lehrs populäre aufs. p. 127. Μελάναιγις z. b. (bei Suid. s. v. 'Aπατούρια mit falschem accente geschrieben, s. Herodian zu Hom. II. II, 175, E. M. p. 518 s. v., Phavor. p. 1072) ist ein beiname des Dionysos in Athen, Siebel. zum Pausan. II, 35, 1 p. 257, und doch wird niemand leugnen, dass es in Aesch. Sept. c. Th. 861 μελάναιγις 'Ερινύς ein passendes beiwort ist, wie Wellauer übersetzt "alram procellam tuens". -Schliesslich erwähne ich unter den epithetis, die mehreren göttern gemeinsam sind, folgende: Χονσοκόμης des Dionysos bei

<sup>49)</sup> Vergl. Lehrs über die Nymphen in den "pop. aufs." p. 89--119.

Hes. Th. 947, öfter des Apollo Pind. Ol. VI, 41. VII, 32. Isthm. VI, 49 (al. VII, 70). Arist. Avv. 217. Eur. Iph. A. 550. Iph. T. 1206. Suppl. 977. Epigr. in Br. Anall. T. I, p. 87, vgl. Himer. Orat. X, S. 5, des Eros Anacr. fr. ap. Athen. XIII, p. 599 c; des 'Υμέναιος Philipp. ep. LIV, 3 in Br. Anall. II, p. 226: γρυσοχόμα Ζεφύρφ Alcaeus fr. XXIV Matth. So heisst vorzugsweise Apollo Χουσογαίτης Pind. Pyth. II, 16, doch auch Amor Anacr. VI, 2. — Χρυσήνιος kommt zweimal im Homer vor Il. VI, 205, "Αρτεμις Od. VIII, 285; "Αρης der sonnengott heisst so in dem hymnus des Proculus I, 1 (s. Lob. ad Soph. Ai. p. 372); die Eos Quint. Sm. V, 395. Orph. Arg. 565. Ausserdem verdienen noch erwähnung χουσηνία Μήνη Nonn. XLIV, 253, χουσόνιος 'Αφροδίτα Soph. O. C. 699: wegen χουσήνιος 'Αιδης verweisen wir auf Pausan. IX, 13.

 $X \rho v \sigma \sigma \pi \eta \lambda \eta \xi$  heisst Athene 52) bei Callimachus, aber in Aesch. Sept. c. Theb. 102 ω γρυσοπήληξ δαίμον scheint Ares gedacht zu sein, wie dieser erscheint in Orph. h. LXXXVIII, 1 und sonst. Euripides nennt auch χουσοπήληκα σταχύν Σπαρτών. In betreff des epitheton  $l\pi\pi\iota o\varsigma$  endlich geben unsere lexica keinen genügenden aufschluss; es ist nämlich nicht nur ein gewöhnliches beiwort des Poseidon 53), den Pind. Pyth. IV, 45 ιππαρχον 54) nennt, und der Minerva Pind. Ol. XIII, 79. Soph. O. C. 1072, sondern auch des Ares, Pausan. V, 15, 4 (der freilich sehr verschieden ist von dem Aρης ίππιος des Tryphiodor 105) und der Juno Pausan. l. c., die anderswo nicht erwähnt wird; denn an die ήνιόγη "Hoa Paus. IX, 39, 4 (obwohl sie sich als solche auch zeigt Ilias V, 748) ist nicht zu denken. Uebrigens steht die form uniog durch viele stellen der tragiker, des Aristophanes und anderer dichter fest, ist auch durch das metrum gesichert "ne quis κατά κτητικόν τρόπον factum Ίππειος inducat": Ellendt. lex. Soph. I, p. 848 sq.

Da es kaum möglich ist alle beiwörter und beinamen der götter zu erwähnen, wir die letzteren so wie die epitheta temporaria überhaupt in der regel ausschliessen wollten, so möge

<sup>51)</sup> Χουσόχομος war auch im gebrauch, wie die lexica zeigen.

<sup>52)</sup> Χουσάσπιδος Ηαλλάδος lesen wir Eur. Phoen. 1377.
53) Die beste erklärung, weshalb Poseidon εππιος, sindet sich bei
Lehrs popul. aufsätze p. 140 sqq.
54) So erklärten einige das beiwort der Demeter εππολεχής.

<sup>55)</sup> Bekannt ist auch die "Ηρα σώτειρα, luno Sospita.

schliesslich nur noch eins der hehrsten beiwörter aus der religiösen sprache der Griechen erwähnt werden, σωτήρ, σώτειρα, "theils wenn es beigegeben wird für rettung aus bestimmter gefahr, woran sich schliesst, wenn es solchen gottheiten insbesondere ertheilt wird, deren wirksamkeit auf vorzüglich gefahrvolle lagen sich bezieht, z. b. den heilgöttern, den Dioscuren als rettern in seegefahr, mehr aber noch als allgemeines die götter erhöhendes beiwort. Am höchsten erscheint da Zeus Soter (stator stabilitorque quod stant beneficio eius omnia Senec. Benef. 4, 7), beim schwur und sonst und bei manchen gelegenheiten ward herkömmlich gerade seiner gedacht. Es ist ein schöner zug, dass zu diesen gelegenheiten auch der schluss fröhlicher gelage gehörte (s. Leutsch ad Apostol. X, 5 a). Die hohe bedeutung dieses beiworts für die götter entstand ohne zweifel in derselben zeit und nach demselben gefühl der unsicherheit menschlicher dinge, welches der Tyche ihre bedeutung gab, wo denn auch die "götter erhalter" lebhafter gefühlt und erfasst wurden": Lehrs popul. aufsätze p. 156.

Insterburg.

L. Krah.

## Aeschylus Prometheus v. 86:

Πελασγία δε δέξεται θηλυκτόνφ "Αρει δαμέντων νυκτιφρουρήτφ θράσει.

Ueber die früheren versuche, die stelle zu erklären oder zu verbessern genügt es auf Hermanns anmerkung zu verweisen. Hermann selbst nimmt zwischen  $\delta i \xi i \pi u$  und  $\partial \eta \lambda \nu \varkappa \tau \delta r \varphi$  eine lücke an. Francken, de Aeschyli interpr. p. 101, schlug vor:

Πελασγία δε δέξεται θηλυκτόνον άγος —

und traf damit ohne zweifel den sinn dessen was Aeschylus geschrieben hat. Dieser wird aber durch eine viel leichtere und, wie ich glaube, evident richtige änderung hergestellt, wenn wir lesen:

Πελασγία δ' ἐνέξεται θηλυκτόνφ ἄγει — Greifswald.

G. F. Schömann.

## IX.

Beiträge zur erklärung und kritik des sophokleischen Oedipus auf Kolonos.

(S. oben p. 29 flgg.)

V. 452-454 sind uns in allen handschriften in folgender gestalt überliefert:

— — — — — τοῦτ' ἐγῷδα τῆσδέ τε μαντεῖ ἀκούων συννοῶν τὰ τ' ἐξ ἐμοῦ παλαίφαθ', ὰ μοὶ Φοῖβος ἥνυσέν ποτε.

Heath nahm zuerst an der stellung des ze in den worten: τά τ' έξ έμοῦ anstoss und stellte dafür τε τάξ έμοῦ her, welche besserung von den meisten herausgebern angenommen wurde. Dagegen wiesen Wunder und nach ihm Hartung nach, dass diese worte keine richtige erklärung zulassen und die versuche Döderlein's, Reisig's, Hermann's und Schneidewin's diese worte zu deuten ohne erfolg geblieben sind. Nauck behält noch die frühere erklärung mit einiger modification bei, indem er die worte so auffasst: "die orakel, die ich meinerseits habe." Er hat aber durchaus nicht gezeigt, dass έξ έμοῦ so gedeutet werden kann und hat auch keine belege dafür beigebracht. Somit werden wir diese worte wohl als verderbt ansehen müssen. Hartung hat nun in der meinung, dass in diesen zeichen ein substantiv stecken müsse, da παλαίφατος bloss adjectivisch gebraucht werde und auch nicht den begriff "orakel" einschliesse, συννοών τὰ θέσμια vorgeschlagen. Doch θέσμιον bedeutet überall: "satzung, brauch, sitte" und ist keineswegs mit γρησμός oder μαντείον verwandt; sodann ist nicht abzusehen, warum nicht το παλαίφατον substantivisch gebraucht werden könne, in der bedeutung: "alter spruch". Allerdings ist darin der begriff "orakel" nicht direct eingeschlossen; aber das wort erhält denselben an unserer stelle durch den zusammenhang mit  $\mu\alpha\nu\tau\epsilon\tilde{\iota}\alpha$  und den folgenden relativsatz. Bergk vermuthet  $\sigma\nu\nu\nu\sigma\tilde{\iota}\nu$   $\tau^{2}$   $\dot{\epsilon}\pi\dot{\alpha}\rho\gamma\epsilon\mu\alpha$ ; aber dieses epitheton, welches Aesch. Ag. 1072 ganz an seinem platze ist, würde an dieser stelle überflüssig erscheinen. Den buchstaben sowol als der bedeutung nach entspricht vielmehr  $\sigma\nu\nu\nu\sigma\tilde{\iota}\nu$   $\tau^{2}$   $\dot{\epsilon}\xi\alpha\dot{\iota}\sigma\iota\alpha$  "die unheilvollen (unheil verkündenden) alten sprüche" (vgl. 0. T. 789). So findet sich  $\dot{\epsilon}\xi\alpha\iota\sigma\dot{\iota}\alpha$   $\dot{\alpha}\varrho\dot{\eta}$  II. 15, 598,  $\ddot{\varrho}\varrho\nu\iota\vartheta\epsilon\varsigma$  (opp.  $\dot{\epsilon}\nu\alpha\dot{\iota}\sigma\iota\iota\iota$ ) Dio Cass. 38, 13.

V. 457 — 460 schliesst Oedipus seine erklärung, dass er weder der list noch der gewalt der Thebaner weichen wolle, mit dem ausdrucke des vollen vertrauens auf die treue der Koloneer:

έὰν γὰρ ὑμεῖς, ὧ ξένοι, θέλητέ μου πρόςταισι ταῖς σεμναὶσι δημούχοις θεαῖς ἀλκὴν ποιεῖσθαι, τῆδε μὲν τῆ γἤ μέγαν σωτῆρ᾽ ἄρεῖσθε, τοῖς δὲ γῆς ἐχθροῖς πόνους.

Früher suchte man den entstellt überlieferten vers 458 nach dem vorgange Canters in der weise herzustellen, dass man πρόςταισι in πρὸς ταῖσδε verwandelte. Aber die widerwärtige häufung gleicher silben in diesem verse, welche man dem grossen dichter unmöglich zutrauen kann, bewog Hermann und Dindorf weitere umgestaltungen zu versuchen, die wir hier nicht näher besprechen wollen. Dagegen bemerkt Nauck richtig, dass die überlieferte lesart noch an andern gebrechen leide, indem in der verbindung der Koloneer mit den Eumeniden eine herabsetzung dieser heiligen schutzgottheiten liege, und schlägt demgemäss vor die verse 458 und 459 umzustellen, wodurch denn zu den bereits das land beschirmenden gottheiten Apollon als neuer schutzherr hinzutreten würde; zugleich will er vs. 458 προς ταίσι τρίς σ. δ. θ. schreiben. Bei dieser besserung ist erstlich auffällig, dass die worte μέγαν σωτῆρα auf Apollon bezogen werden sollen, während sie doch augenscheinlich auf Oedipus gehen, der nach seinem tode ein schützender heros für das land werden soll (vgl. 577, 582, 621 ff., 646, 1524 ff., 1554); dann scheint mir auch die verbindung des Oedipus als zukünftigen beschützers mit den uralten hehren göttinnen etwas anstössiges zu haben, besonders im munde des Oedipus selbst. Unter solchen verhältnissen stehe ich nicht an den vers 458 für eine blosse interpolation zu erklären. Das wort δημούχος findet sich zweimal in unserer tragödie v. 1087 und 1348, σεμναί θεαί werden die Eumeniden vs. 90 genannt. Dem interpolator schien es nicht genügend zu sein, dass Oedipus an dieser stelle bloss des beistandes der Koloneer erwähnt; er wollte auch noch den schutz der Eumeniden hervorheben, dem sich Oedipus anvertraut hatte. Wahrscheinlich rührt der vers von demselben stümper her, dem wir den elenden vers 1436 verdanken.

V. 536 erwidert Oedipus auf die frage des chors: "sind es deine sprösslinge?" die worte:  $\varkappa o\iota \imath \varkappa a\iota$   $\gamma \varepsilon$   $\varkappa \alpha \imath \iota \varrho \delta \varsigma$  åδελφεαί. Es ist wohl  $\varkappa o\iota \imath \varkappa a\iota$   $\tau$   $\varepsilon$   $\varkappa \alpha \imath \iota \varrho \delta \varsigma$  åδελφεαί zu schreiben: "ja! und des vaters geschwister auch!" Darauf scheint auch die überlieferte lesart des vorausgehenden verses  $(\sigma \alpha \iota \ \iota \ \mathring{\alpha} \varrho)$  εἰσιν ἀπόγονοί  $\tau \varepsilon$   $\varkappa \alpha \iota$ ) hinzudeuten, welche Nauck trefflich emendirt hat. Ueber die verwechslung von  $\tau \varepsilon$  und  $\gamma \varepsilon$  vergl. Lex. Soph. 1, 339.

Vs. 539—541 werden in allen handschritten so überliefert: . . . . ἐδεξάμην

δῶρον ὁ μή ποτ' ἐγὼ ταλακάρδιος ἐπωφέλησα πόλεως ἐξελέσθαι.

Die neuern herausgeber schliessen sich fast sämmtlich an Hermann an, welcher πόλεως des metrums wegen in πόλεος änderte und die stelle also erklärte: ἐπωφέλησα την πόλιν ώστε μή ποτε αὐτῆς ἐξελέσθαι τοῦτο τὸ δῶρον. Doch gesetzt dass eine solche construction an unserer stelle syntaktisch möglich sei, woran ich indess zweifle, so ist doch der sinn, welcher dadurch erzielt wird ein durchaus nicht entsprechender. Denn diese worte können nur bedeuten: "ich habe der stadt genützt, so dass ich von ihr nie dieses geschenk empfing", nimmer aber, wie man gewöhnlich meint: "ich habe es um Theben verdient, niemals ein solches geschenk zu empfangen." Verständiger ist die erklärung Döderleins; aber der sinn, welchen sie giebt, ist eben so wenig passend; denn kann wohl ein satz wie: "ich habe der stadt genützt, um nie ein solches geschenk zu empfangen" mit dem zusammenhange stimmen? Was für ein sinn an unserer stelle gefordert wird, das hat schon der scholiast richtig erkannt; nur ist seine erklärung von ἐπωφέλησα durch ἄφελον grammatisch unmöglich. Dazu kommt noch, dass έξελέσθαι nicht, wie man will, "empfangen", sondern "für sich auswählen oder auslesen" bezeichnet, welche bedeutung mit dem unmittelbar vorhergehenden δωρον nicht stimmen will. Diese übelstände hat schon Hartung zum theil

genügend erörtert; aber die von ihm vorgeschlagene besserung ὤφελον ἐπωφελής πόλεος έλέσθαι weicht nicht bloss sehr von der überlieferung ab, sondern bringt auch ein wort der spätern gräcität in den text, welches seiner bedeutung nach nicht entspricht, und statuirt eine ganz unmögliche construction, indem weder ἐπωφελής ohne ein participium stehen kann, noch der genitiv πόλεος, mag man ihn nun von έπωφελής oder von έλέσθαι abhängig machen, sich syntaktisch rechtfertigen lässt. Wenn ich nun nach diesen einleitenden bemerkungen selbst einen versuch zur herstellung dieses verses mache, so thue ich dies im vollen bewusstsein der schwierigkeiten und ohne hoffnung etwas sicheres bieten zu können. Was zuerst die letzten worte πόλεος έξελέσθαι anbelangt, so liessen sich dieselben vielleicht emendiren, wenn man πόλεος έξ έλέσθαι schriebe, in welchem falle für den gebrauch der präposition Aesch. Eum. 854 τοιανθ' έλεσθαι σοι παρέστιν έξ έμοῦ verglichen werden könnte. Ich weiss recht wohl, dass eine solche nachstellung der präposition nur dem homerischen sprachgebrauche angehört, dass sich bei den tragikern die präposition nur dann dem substantivum nachgesetzt findet, wenn dieses noch ein attribut bei sich hat, welches dann hinter die präposition zu stehen kommt, z. b. Aesch. Pers. 308 vads έκ μιᾶς, Eur. Phoen. 11 ματρός έκ μιᾶς u. a. Aber da besonders in chorpartien sich ganz vereinzelte nachahmungen des epischen sprachgebrauchs finden, so möchte wohl eine solche annahme wenigstens nicht zu den unmöglichkeiten gehören. Hinsichtlich ἐποφείλω müsste man annehmen, dass dasselbe sich nur durch eine leise modification der bedeutung von dem gewöhnlichen ὀφείλω unterscheidet und somit denselben aorist, wie ὀφείλω, mit derselben bedeutung bilden konnte. Dann liesse sich durch die änderung: ἐπώφελόν γε πόλεος ἐξ έλέσθαι wenigstens ein entsprechender sinn herstellen.

Schien es nun bei der eben behandelten stelle kaum möglich etwas gesichertes bieten zu können, so entstehen bei den nun zu besprechenden versen noch grössere, ja unlösbare schwierigkeiten. Ich meine nämlich die verse 701 und 702 aus jenem herrlichen gesange, in welchem der chor seine heimath feiert:

τὸ μέν τις οὔτε νεαρὸς οὔτε γήρα σημαίνων ἀλιώσει χερὶ πέρσας.

Gewöhnlich beruhigte man sich bei der von Reisig gegebenen er-

klärung, wonach hier Xerxes und Archidamos bezeichnet werden sollten, und suchte nur die metrischen übelstände zu beseitigen. Dagegen bemerkten Hartung und Nauck, dass weder diese erklärung passend noch überhaupt der griechische ausdruck der stelle zu rechtfertigen sei. Und das steht wohl ausser allem zweifel. Denn erstlich lässt sich in unserer stelle eben so wenig der gebrauch von zis statt ovzis mit beispielen belegen, als man das μέν irgendwie passend erklären kann; sodann müsste wohl zu γήρα noch die präposition έν hinzutreten, da ein solcher temporaler dativ ohne alle analogie ist. Auch ist es kaum glaublich, dass der dichter σημαίνων im folgenden verse allein hinstellte; er wird es wohl mit einem entsprechenden genetiv oder dativ verbunden haben, der natürlich seinen platz im verse 701 einnahm. Endlich hat ja schon der dichter, wie der scholiast ganz richtig bemerkt, mit den worten έγχέων φόβημα δαΐον auf jenen einfall des Archidamos angespielt, und somit könnte eine nochmalige andeutung schwerlich passend erscheinen. Aus diesen bemerkungen dürfte sich, wie mich däucht, klar ergeben, dass der vers 701 uns vielfach entstellt überliefert ist; auch ist es gar nicht unwahrscheinlich, dass die stelle nur lückenhaft erhalten war und erst spät in der weise, wie sie uns jetzt vorliegt, ergänzt wurde, wobei man dann recht gut jene beziehung auf Xerxes und Archidamos, die sich in der jetzigen fassung nicht verkennen lässt, in die stelle hineinbringen konnte. Dagegen haben wir nicht den geringsten grund an der integrität des verses 702 zu zweifeln. In diesem aber deuten ausdrücke, wie σημαίνων, χερὶ πέρσας, offenbar auf eine verheerung durch feindesmacht, und wenn dieses sicher ist, ohne zweifel auf jenes berühmte factum hin, welches Herodotos VIII, 55 erzählt. Wäre es doch auch unglaublich, dass Sophokles dasselbe bei dieser gelegenheit unbeachtet gelassen hätte! Auf grundlage dieser darstellung wage ich nun die vermuthung, dass in den beiden versen der gedanke ausgesprochen war: "weder das alter noch feindeswuth wird je den heiligen baum vertilgen!" Nehmen wir an, dass in der handschrift nur ein oder das andere wort etwa, ούτε γῆρας, erhalten war, als jene ungeschickte ergänzung erfolgte, so könnte man sich vielleicht den vers in der ursprünnglichen form: ,,τάν οἴτε γῆράς πος' ούτε λαῶν' denken.

V. 813 und 814 erwiedert Kreon auf die aufforderung des Oedipus: "entferne dich, ich sag' es euch im namen dieser!"

μαρτύρομαι τούσδ', οὐ σέ, πρὸς δὲ τοὺς φίλους οἶ' ἀνταμείβη ῥήματ', ἤν σ' ἔλω ποτέ.

Zu diesen versen sind uns folgende erklärungen in den scholien überliefert: ,,μαρτύρομαι] μάρτυρας καλῶ. — ἤν σ' ἕλω] ἐάν σ' έλω, δικαίως σε δηλονότι. Τιμωρήσομαι γάρ τούσδε οία άνταμείβη με φήματα." Ganz richtig bemerkt Dindorf (Schol. Soph. Vol. II, p. 55), dass das letztere scholion in seiner jetzigen gestalt sinnlos sei und die worte: τούσδε . . . . δήματα an das vorhergehende scholion angeschlossen werden müssen; zugleich will er δικαίως in δικαιώσω ändern. Aber so bleiben noch immer die worte: τιμωρήσομαι γάρ unerklärlich. Es dürfte somit besser sein anzunehmen, dass die partikel γάρ ihren ursprung der folgenden corruptel verdanke, und demgemäss: "δικαίως σε δηλονότι τιμωρήσομαι" herzustellen. Was für einen text der scholiast vor sich hatte, kann man aus diesen erklärungen nicht mit bestimmtheit erkennen; es ist nur so viel gewiss, dass er den satz οἶα ἀνταμείβη δήματα von μαρτύρομαι abhängen liess. Doch muss man sich hüten daraus auf eine bestimmte gestaltung des textes zu schliessen; denn wer nur oberflächlich die scholien durchblickt, dem kann es nicht entgehen, zu welch seltsamen constructionen öfters die scholiasten greifen, um nur eine erklärung geben zu können. Man sieht, der gewinn, welchen wir aus den scholien erzielen können, ist sehr gering und alle die schlüsse, welche Hartung daraus ziehen wollte, sind theils entschieden unrichtig, theils ganz unsicher. Dagegen lässt sich nicht leugnen, dass die bedenken, welche derselbe gegen die überlieferte lesart vorbringt, vollkommen beachtung verdienen. Kreon kann doch nicht den Oedipus zum zeugen der ungerechtigkeit machen, die er ihm selbst zum vorwurf macht; man muss vielmehr, da Oedipus sich auf die Koloneer berufen hat, erwarten, dass Kreon eben diese auch seinerseits als zeugen anruft. Daher hat die conjectur Hartung's ovs σύ statt οὐ σέ etwas ungemein ansprechendes. Dagegen hat man nicht den geringsten grund an der echtheit der folgenden worte zu zweifeln. Wie Oedipus so beruft sich auch Kreon jetzt auf den chor, der sich bisher noch für keine der beiden parteien erklärt hat und sich erst auf den hülferuf des Oedipus v. 822 an Kreon mit dem befehle wendet, dass er alsogleich das land

verlassen solle. Hatte aber Kreon früher im milden und freundlichen tone als zärtlicher schwager zu Oedipus gesprochen, so lässt er sich doch allmählig durch dessen vorwürfe zu bittern entgegnungen hinreissen und fällt endlich, da Oedipus unter berufung auf die bewohner des landes ihn sich entfernen heisst, ganz und gar aus seiner rolle. Daher ruft er: "für die worte aber, welche du deinem blutsverwandten erwiederst, sollst du. wenn du einmal in meiner gewalt bist - nämlich: büssen." So erhält die stelle einen ganz entsprechenden sinn, den ich in den besserungen anderer nicht finden kann. Wenn Hartung: "μαρτύορμαι τούσδ' ους συ προυστήσω φίλους, οδ άνταμείβη φήματ', ήν σ' έλω ποτέ,', zu lesen vorschlägt und dazu die übersetzung giebt: "sie, die du mir hier vorschützest, sind mir zeugen, wenn ich einst dich hasche, wie du freundeswort vergiltst," so bleibt abgesehen von der bedeutenden umänderung der überlieferten lesart und der ungenauigkeit der übersetzung der satz ην σ' έλω ποτέ rein unverständlich. Denn um die Koloneer zu zeugen der ungerechtigkeit zu nehmen, welche Oedipus seinen blutsverwandten anthut, braucht doch Kreon diesen nicht in seine gewalt zu bringen. Wollte man diese conjectur annehmen, so müsste man wenigstens nach δήματ' einen punkt setzen, wiewohl freilich das asyndeton auch sehr bedenklich wäre. Dieselben gründe gelten gegen die besserung Halms: οθς σὸ πρόσθε, so wenig sich auch sonst dieselbe von dem buchstaben der überlieferung entfernt; auch zweisle ich, ob zur hinweisung auf eine unmittelbar vorausgehende rede richtig noóode gebraucht werden kann.

V. 842 und 843 wurden früher also geschrieben: πόλις ἐναίρεται, πόλις ἐμὰ σθένει προβᾶθ' ὧδέ μοι.

Hiegegen hat Hartung die interpunction  $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$  έμά.  $\sigma \vartheta \acute{\epsilon} r \epsilon \iota$   $\pi \varrho \sigma \delta \vartheta \vartheta \acute{\epsilon}$  μοι vorgeschlagen, indem er diese änderung durch das schon von andern angeregte bedenken begründete, dass  $\sigma \vartheta \acute{\epsilon} r \sigma \varsigma$  nicht mit  $\beta \iota \alpha$  gleichbedeutend sei uud folglich  $\sigma \vartheta \acute{\epsilon} r \epsilon \iota$   $\acute{\epsilon} r \alpha \iota \varrho \epsilon r \alpha \iota$  nicht, wie die scholien wollen, durch  $\beta \iota \alpha$   $\pi \sigma \varrho \vartheta \epsilon \delta \tau \alpha \iota$  erklärt werden könne. Diese änderung haben Nauck und Bergk ohne weitere bemerkung in den text aufgenommen. Es ist vollkommen richtig, dass  $\sigma \vartheta \acute{\epsilon} r \sigma \varsigma$  kein synonymon von  $\beta \iota \alpha$  ist; auch möchte ich nicht rathen zu dem von Hermann vorgeschlagenen auskunftsmittel zu greifen, wonach der dichter  $\sigma \vartheta \acute{\epsilon} r \epsilon \iota$  statt  $\beta \iota \alpha$  gesetzt

haben soll, um den unangenehmen gleichklang ἐμὰ βία zu vermeiden; aber ich vermag nicht einzusehen, was gegen die erklärung Schneidewin's "mit macht, mit übermacht, im gegensatze zur ἀσθένεια des chores" eingewendet werden könnte; mit σθένει wird besonders auf die körperliche kraft der begleiter Kreons im gegensatze zur ohnmacht der greise von Kolonos hingedeutet, so dass man sehr passend Eur. Bacch. 953 οὐ σθένει νικητέον γυναϊκας mit unserer stelle vergleichen kann. Dagegen erheben sich gegen die von Hartung vorgeschlagene interpunction zwei gewichtige bedenken; einmal ist der blosse dativ σθένει in einer solchen verbindung sehr befremdlich und ich wüste keinen beleg dafür aufzubringen; sodann nehme ich anstoss durch eine so bedeutende interpunction den vers an seinem ende zu zerspalten.

Indem ich nun zu der besprechung des herrlichen chorgesanges είην όθι δαίων v. 1044-1095, welcher leider an so vielen stellen verderbt ist, übergehe, glaube ich, wiewohl ich dies schon im allgemeinen bemerkt habe, nochmals bestimmt aussprechen zu müssen, dass die folgenden bemerkungen lediglich als bescheidene versuche zur herstellung und erklärung dieses liedes zu betrachten sind und in keinerlei weise anspruchsvoll auftreten. Jeder versuch einer interpretation und kritischen herstellung muss hier von einer richtigen bestimmung der in diesem chorgesange bezeichneten örtlichkeiten ausgehen. Als Theseus von der gewaltthat Kreons kunde bekommen, befiehlt er einem aus seinem gefolge das bei dem opfer versammelte volk zur verfolgung der räuber aufzubieten; die reisigen sollen dorthin eilen, wo zwei strassen gerade zusammenstossen (v. 900 ff.). Es sind hier, wie wir aus dem chorgesange ersehen, die pythische und eleusinische strasse gemeint, welche bei Thria in einander münden. In der ersten strophe werden uns nun zwei punkte der eleusinischen oder heiligen strasse bezeichnet, nämlich η πρός Πυθίαις η λαμπάσιν ἀκταῖς (v. 1047 ff.). Ueber die Πύθιαι ἀκταί weiss ich nach dem, was E. Curtius de XII inscript. Att. (Berlin 1843), p. 5 und L. Stephani reise durch das nördliche Griechenland (Leipzig 1846) p. 81 erörtert haben, nichts weiteres zu bemerken. Kann man nicht annehmen, dass die ganze absenkung des Ποικίλον ὄρος gegen das meer hin von dem Πύθιον den namen Πύθιαι ακταί erhalten hatte, dann bleibt kein anderer ausweg als eine verderbniss der stelle zu vermuthen, nämlich dass IlvFíais seinen ursprung dem ἀκταῖς am ende des folgenden verses verdankt, während die ursprüngliche lesart Πυθίφ lautete. Dagegen scheinen mir die bedenken, welche Nauck gegen die folgenden worte vorbringt, in keiner weise begründet. Denn wenn derselbe an dem adjectivischen gebrauche von λαμπάς anstoss nimmt, weil unsere stelle das einzige beispiel hierfür darbietet, so muss man bemerken, dass, wie μαινάς rasend, λυσσάς wüthend, νομάς weidend, so auch λαμπάς ursprünglich "leuchtend" bedeutet und dann erst in den substantivischen gebrauch: "die leuchtende, leuchte, lampe" übergeht. Auch müsste man ja aus eben demselben grunde πέτρα νιφάς v. 1061 beanstanden. Der weitere einwand, dass λαμπάδες ἀκταί eine zu unbestimmte bezeichnung sei, wird durch die bemerkung widerlegt, dass λαμπάδες nur eine vorläufige andeutung ist, während die eigentliche bezeichnung im folgenden relativsatze gegeben wird. Und was endlich den tadel anbetrifft, dass λαμπάδες zu wenig hervorgehoben sei, um zu erkennen, dass der folgende satz sich nur auf die Elevoiriai, nicht auf die Πύθιαι ἀκταί beziehe, so entgegnen wir, dass die scharfe scheidung der beiden bezeichnungen durch  $\mathring{\eta}$  . . .  $\mathring{\eta}$  eine beziehung dieses satzes auf das erste glied der disjunction unmöglich macht. -

Schwieriger ist die deutung der in der gegenstrophe bezeichneten örtlichkeiten. Was nun zuerst den demos Oe oder Oie anbetrifft, so sind wir bei unseren vermuthungen über seine lage hauptsächlich auf unsere stelle beschränkt. Einigen aufschluss kann vielleicht eine stelle des Hesychios T. II, p. 721 gewähren: Oiἀτιδος ἐκ τομοῦ, 2οφοκλῆς Οiδίποδι ἐπὶ Κολωνῷ τῆς προβατενομένης ἐκνεμήσεως οἱ δὲ ἀντὶ τοῦ δήμου κακῶς οὐ γὰρ ἐγγὺς κεῖται. Da nun die scholien unter der πέτρα νιφάς durchaus einen in der nähe von Kolonos gelegenen punkt erkennen wollen (ἃ δὴ περιχώρια φασὶν εἶναι), so ist es sehr wahrscheinlich, dass auch Hesychios derselben erklärung dieser worte folgte. Wir müssen daher ἐγγύς durch: "in der nähe von Kolonos" deuten und den demos Oie in weiterer entfernung von diesem gaue ansetzen ¹). Fragen wir nun weiterhin, welchen fels der dichter

<sup>1)</sup> Kaum der erwähnung werth scheint die ansicht von K.O. Müller (Encycl. von Ersch und Gruber, I, 6, p. 225, anm. 21), welcher unter der Oläns dieser stelle des Olov bei Dekeleia verstanden wissen will. Auch das, was Leake in seinen demen von Attika (p. 147) hierüber bemerkt, kann, da es meistentheils auf die erklärung des

πέτρα νιφάς nenne, so ist es gewiss, dass diese worte nur die erklärung: "schneefels" zulassen und somit darunter eine kuppe zu verstehen ist, welche im winter mit schnee bedeckt ist und diesen wenigstens bis in den frühling bewahrt. Der scholiast hat gar keine lokalkenntniss besessen; das ersieht man leicht aus der art, wie er in den "Aranta des Istros nach berggipfeln in der nähe von Kolonos sucht, um so die πέτρα νιφάς deuten zu können. Ueberdies bemerkt Nauck ganz richtig, dass schon wegen des φεύγοντες (vgl. 1023) ein entlegenerer punkt als in der strophe angenommen werden müsse und somit an eine bergspitze bei Kolonos nicht gedacht werden könne; auch passt das beiwort νισάς schlechterdings auf keine der bei Kolonos gelegenen höhen, welche in keinem punkte 1500 fuss überragen. Nauck denkt nun an den zwischen Megaris und Korinth gelegenen berg Geraneia, welcher eine höhe von 4200 fuss erreicht. Aber wie kann man wohl annehmen, dass Kreons begleiter auf einem solchen umwege über Megara und Thespiai nach Boiotien flüchteten? Auch lässt sich eine solche beziehung nicht anders herstellen, als wenn man die conjecturen περῶσ' Οἰνάτιδος είς νομόν in den text aufnimmt. Ganz einfach aber erklärt sich meiner meinung nach die sache, wenn man unter πέτρα νιφάς den Parnes versteht, dessen höchste kuppe (4380 fuss) im winter und zuweilen auch noch im frühlinge mit schnee bedeckt ist und den horizont von Kolonos im nordosten begränzt (vgl. Leake p. 130). Die höchsten spitzen dieses gebirges müssen auch auf dem wege von Thria nach Oinoe sichtbar sein, da die dazwischen liegenden absenkungen des Kithairon keine bedeutende höhe erreichen, und müssen, wenn sie im frühlinge noch mit schnee bedeckt sind, das auge des wanderers auf sich ziehen. Bei dieser annahme bedarf es nur einer sehr geringen änderung im texte. Man braucht nämlich nur τό γ' ἐφέσπερον statt τὸν ἐφέσπερον zu schreiben, welches sich auf den ersten blick als eine corruptel herausstellt, indem die früher angenommene ergänzung von χωρον aus τούσδ ἀνὰ γώρους unstatthaft ist. Dieser accusativ, von welchem πέτρας νιφάδος abhängt, wird von πελώσι, das ich mit Ellendt (Lex. Soph. II, 544) als präsens auffasse, regiert (vgl. Eur. Andr. 1167

scholiasten begründet ist, keinen anspruch auf wahrscheinlichkeit machen. Das werk von Ross "demen von Attika. Halle, 1846" war mir leider nicht zur hand.

καὶ μὴν ὅδ' ἄναξ ἥδη φοράδην Δελφίδος ἐκ γῆς δῶμα πελάζει). — Wir müssen daher übersetzen: "oder nahen sie wohl der westseite des schneefelsens vom oiatischen gau her u. s. w." Auf grund dieser erörterung könnte man vielleicht die vermuthung wagen, dass der gau Die oberhalb Thria gelegen war.

Wir wollen nun noch einige stellen dieses chorliedes in betracht ziehen. Zu v. 1045 ἀνδρῶν τάχ' ἐπιστροφαί bemerkt Nauck: "vielleicht τάχα συστροφαί? Dass die jetzige lesart unpassend ist, tritt in Hermanns bemühung dieselbe zu erklären nur allzu deutlich hervor". Doch warum soll die erklärung Hermanns: "Proprie dictum ἐπιστροφαί, quod qui se cum puellis recipiebant Thebani, in Athenienses a tergo irruentes sese convertere debebant" etwas gezwungenes an sich haben? Der dichter will mit ¿niστροφαί andeuten, dass die räuber nicht ihre beute im stiche lassen und eilig weiter flüchten, sondern umkehren und ihren verfolgern die stirne bieten werden. V. 1054 und 1055 scheint doch Hermann mit seinen vermuthungen das richtige getroffen zu haben. Wie könnte man auch die beiden lesarten έγφεμάχαν und ὀρειβάταν besser erklären, als wenn man annimmt, dass durch die glosse ,, Θησέα (καί)" έγφεμάχαν von seinem platze verdrängt wurde und dann wieder ὀρειβάταν beseitigte, um so mehr als έγρεμάγαν vollkommen in das metrum des verses 1055 passt? διστόλους scheint nicht, wie Schneidewin will, mit beziehung auf die abgesondert erfolgte entführung der beiden mädchen gesagt zu sein, sondern die tragiker scheinen bloss den begriff der zweiheit mit dem attribute zu einem worte verbunden zu haben, so dass διστόλους άδελφάς nichts anderes als "das entführte schwesternpaar" bezeichnet. Dasselbe gilt von διπρατείς 'Ατρείδαι Soph. Ai. 251, 'Αχαιών δίθρονον πράτος Aesch. Ag. 108, δισσάρχας βασιλης Soph. Ai. 390 u. a. Im folgenden ist έμμίξειν gesagt, insofern die mädchen ein άθλον έν μέσω κείμετον sind; αὐτάρκει ist aber jedenfalls verderbt. Könnte man nicht an ein von ἄρκος gebildetes εὐαρκής denken, welches ein ganz passendes attribut zu βοή wäre! Auf die glosse des Hesychios: ,,ἀρχής ταχύς" ist, wie Lobeck Parall. Gr. Gr. p. 162 gezeigt hat, kein gewicht zu legen. Die letzten worte dieser strophe τούσδ' ἀνὰ χώρους, welche man nicht ohne die entsprechende handbewegung vom chore gesungen denken kann, nehmen das

demonstrative  $\it er\theta \alpha$  (vgl. Aesch. Suppl. 34) nochmals auf und schliessen so ganz passend die strophe ab.

Was die antistrophe betrifft, so will ich, ohne mich auf die besprechung des unheilbar verderbten verses 1068 einzulassen, nur daran erinnern, dass bei ἀστράπτει nicht bloss an die reichen verzierungen der zäume, sondern auch an die raschen bewegungen derselben in den händen der reiter zu denken ist. Endlich möchte ich bei v. 1077 darauf aufmerksam machen, dass das substantivum, welches in der corruptel ἀν δώσειν (oder wie der scholiast liest: ἐνδώσειν) steckt, vielleicht ἔκλυσιν sein könnte. War dieses durch die gewöhnliche verwechslung von  $\Delta$  und  $\Lambda$ , von I und EI in  $EK\Delta T \Sigma EIN$  übergegangen, dann konnte man sehr leicht das unverständliche wort in ἐνδώσειν umändern.

Wir gehen nach dieser erörterung zu einer nicht minder schwierigen stelle über, nämlich v. 1491-1499, welche verse von Nauck zum theil als unheilbar bezeichnet werden. Vor allem muss man dass είτε im verse 1491 beanstanden. Der chor hat wie Theseus v. 887 (vgl. 1158) selbst sagt, durch seinen hülferuf bei der gewaltthätigkeit des Kreon das opfer unterbrochen, welches der könig dem meeresgotte darbrachte. Nach erfochtenem siege berichtet Theseus dem Oedipus, dass zufolge einer mittheilung ein mann an dem altare des Poseidon als schutzflehender sitze, welcher den Oedipus zu sprechen begehre (v. 1156); er begiebt sich darauf selbst an den ort, verspricht dem Polyneikes seinen schutz und entsendet ihn zu seinem vater (v. 1285 ff.). Nach allem dem muss der chor nothwendig annehmen, dass Theseus an dem altar verweile, um das unterbrochene opfer zu ende zu führen. Wie könnte auch der chor seinen ruf erheben, wenn er nicht voraussetzen würde, dass Theseus in der nähe weile? Somit ist an eine doppelgliederung an unserer stelle nicht zu denken und statt eit, mit leichter änderung ei γ' herzustellen. Der folgende vers zeigt nach γύαλον eine lücke, welche nach Elmsley im cod. Laur. A einen raum von sechs bis acht buchstaben einnimmt. Diese lücke kann nicht durch das verbum finitum des durch εί γε eingeleiteten satzes ausgefüllt werden, denn dieses muss man nach dem gesagten offenbar in τυγχάνεις erkennen, sondern es muss hier ein dem hauptverbum untergeordnetes participium gestanden haben, als welches man vielleicht ἐλθών annehmen könnte<sup>2</sup>). Dann braucht man nur noch mit Hartung άκραν statt ἄκραν zu schreiben, um der ganzen stelle einen richtigen sinn zu geben. Aber so stimmt noch immer nicht der vers 1491 mit dem entsprechenden der strophe. Auch hier trifft wohl Hartung das richtige, wenn er v. 1477 ein ε̃α streicht und in der antistrophe ic verdoppelt. So stimmen nun beide verse vollkommen und das so hergestellte metrum (ein dim. dochm.) entspricht trefflich dem metrum der folgenden verse. Auch ist der grund des verderbnisses leicht zu erkennen. In den handschriften und älteren ausgaben wird ka ka v. 1477 als ein besonderer vers geschrieben. Da nun der anfangsvers der strophe nur die wörter: ίδου μάλ' αὐθις άμφίσταται enthielt, musste v. 1491 ein ich gestrichen werden, um das metrum herzustellen. Ebenso begreiflich ist es, dass das ausserhalb des verses versetzte ža, um einen monometer iambicus zu erhalten, verdoppelt wurde. Im verse 1493 ist, wie schon Hartung richtig bemerkt hat, Ποσειδαωνίφ ein blosses glossem, welches das ursprüngliche wort verdrängt hat. Dieses war, wie ich vermuthe, σεμνώ; man vergleiche v. 55 σεμνός Ποσειδών. Somit würden die drei ersten verse der antistrophe folgendermassen lauten:

ἰω ἰω παῖ βᾶθι, βᾶθ', εἴ γ' ἀκρᾶν
 ἐπὶ γύαλον ἐλθων
 ἐναλίφ σεμνῷ θεῷ τυγχάνεις —.

Am schlusse dieses liedes v. 1497 möchte ich statt des unpassenden von Triklinios vorgeschlagenen σπεῦσον vielmehr ἰω΄ in der lücke herstellen, so dass der vers lauten würde: ἰωὶ ἄσσὶ ἄναξ.

V. 1534 und 1535. Indem Oedipus von Theseus abschied nimmt, befiehlt er ihm das geheimniss seiner grabstätte wohl zu wahren und es nur seinem ältesten sohne, seinem nachfolger in der herrschaft mitzutheilen, welcher es in gleicher weise seinen nachkommen überliefern solle. Wenn er dies thäte, so würde er sein land vor den angriffen der saatentsprossnen männer bewahren:

.... αί δέ μυρίαι πόλεις, καν εὐ τις οἰκῆ, ὁαδίως καθύβρισαν.

Diese stelle erklärt Nauck nach dem vorgange Schneidewins folgendermassen: "keiner der bürger soll kunde davon erhalten,

<sup>2)</sup> Gegenüber denjenigen, welche bei dochmien eine ganz genaue antistrophische responsion verlangen, verweise ich auf Rossbach's und Westphal's griech. metrik p. 556.

damit nicht das heilpfand Athens übermüthig verscherzt werde. Denn unter der grossen masse der bevölkerung ist ein frevel gegen das göttliche leicht zu besorgen. Dem avros v. 1527 stehen αί πόλεις gegenüber". Gegen diese erklärung erheben sich, wie mich dünkt, gewichtige bedenken. Erstlich ist αἱ πόλεις nicht mit einem οἱ δημοι oder οἱ πολλοί gleichbedeutend, weshalb auch der angedeutete gegensatz zu αὐτός nicht in's auge fallen kann; ferner deutet καθυβρίζω nicht auf vergehungen gegen das göttliche, sondern auf gewaltthätige verletzung des rechtes anderer hin; endlich wollen auch die folgenden worte, besonders v. 1538, nicht recht zu dieser erklärung stimmen. Unter solchen umständen möchte ich auf die bisher nicht beachtete erklärung des scholiasten aufmerksam machen, welcher zu dieser stelle bemerkt: κῶν δικαίως τις πολιτεύηται, πολλαὶ πόλεις ἀδίμως ἐπέργονται. Derselbe findet also in den bezeichneten worten den gedanken wieder, welchen Oedipus schon früher v. 607 ff. ausgesprochen hatte, nämlich dass die freundschaftlichen verhältnisse Thebens und Athens sich leicht ändern und die Thebaner treulos Attika angreifen können. Es würde somit dieser satz eine begründung der unmittelbar vorausgehenden worte: ἀδῆον τήνδ' ένοικήσεις πόλιν σπαρτών απ' ανδρών enthalten und besagen: "mag auch ein staat im verkehre mit anderen streng dem rechte folgen und ihnen keinen anlass zum streite darbieten, so geschieht es doch, dass andere staaten leicht gegen ihn sich vergehen". Nun ist in den überlieferten worten αὶ μυρίαι πόλεις mit recht beanstandet worden, da es durchaus keine befriedigende erklärung zulässt; denn die von Schneidewin versuchte, wonach μυρίαι soviel als μυριάνθρωποι gelten soll, bedarf keiner ernstlichen widerlegung. Da man nun die nothwendigkeit einer verbesserung zugeben muss, so schlage ich vor mit umstellung der betreffenden wörter und entsprechenden veränderung der verknüpfenden partikel zu schreiben: μυρίαι γάρ αἱ πόλεις κτλ. Dann würde μυρίαι prädicativisch mit καθύβρισαν zu verbinden sein, zu welchem ¿adiws in die engste beziehung treten müsste, und die ganze stelle würde folgenden zusammenhang erhalten: "denn tausendfältig geschieht es ja, dass staaten, wenn auch ein anderer staat recht und ordnung wahrt, leicht hin gegen ihn freveln. die götter ahnden sicher wohl, aber spät, wenn einer der göttlichen satzungen nicht achtend blinder leidenschaft folgt (rà Geïa sind die von den göttern für alle zeiten festgestellten rechtssatzungen; μαίνεσθαι entspricht dem μαθυβοίζειν im vorhergehenden). Das lass, o sohn des Aigeus, nimmermehr dir begegnen!" Oedipus fügt also seinem früheren auftrage noch eine warnung hinzu, nämlich dass Theseus sich nie zu einer rechtsverletzung gegen andere hinreissen lassen solle. Nur wenn er das ihm anvertraute geheimniss bewahre und sich von jedem unrechte rein erhalte, könne er hoffen über seine feinde obzusiegen.

Zu den schwierigsten partien unserer tragödie gehört auch der gesang (v. 1556-1557), mit welchem der chor den zu seinem grabe wallenden Oedipus begleitet. Wir wollen hier, ohne eine herstellung des ganzen liedes versuchen zu wollen, nur eine anzahl stellen in nähere betrachtung ziehen. Gleich der erste vers der strophe erregt bei Nauck mancherlei bedenken; derselbe bemerkt, dass ταν αφανή θεόν eine seltsame bezeichnung der Persephone sei, deren erwähnung überhaupt in diesem zusammenhange befremden müsse; auch bereiten die worte εί θέμις u. s. w. auf eine anrufung der άφανής θεός vor, welche im folgenden nicht gegeben werde. Doch warum soll Persephone, da sie ja in ganz gleicher weise dem ' Aιδης entspricht, wie Here dem Zeus, nicht mit άφαvis bezeichnet werden können? Ihre anrufung ist genügend dadurch motivirt, dass Oedipus selbst (v. 1548) als seine geleiter den Έρμης und die νερτέρα θεά nennt; auch werden die namen der hier angerufenen gottheiten ganz gewöhnlich mit einander verbunden, wie Ζεύς τε καταγθόνιος καὶ ἐπαινη Περσεφόνεια II. 9, 457. 569. Od. 10, 491. 534. 11, 47. Dass übrigens die anrufung im folgenden nur an Aidoneus gerichtet ist, darf durchaus nicht befremden; es ist ganz derselbe fall, wie wenn bei der ansprache zweier personen die folgende rede nur an eine und zwar an die bedeutendere gerichtet wird (vgl. Matthiä gr. gr. §. 312, 2 und 511, 1). Im verse 1561 las der scholiast λίσσομαι δίδον μοι μήτ'; denn das von ihm ausgesprochene bedenken: "τὸ δὲ δίδου μοι ἀσυνάρτητόν πως φαίνεται ἡμῖι" scheint sich bloss darauf zu beziehen, dass er eben dieser worte wegen das metrum nicht herzustellen vermochte. Die construction der worte betrifft sein zweifel nicht, da er dieselbe im folgenden ganz richtig bezeichnet. Nun finden wir aber in unseren handschriften bloss λίσσομαι μήτ', welche lesart ebenfalls nicht mit dem metrum der antistrophe stimmt. Ich wage daher die vermuthung, dass

λίσσομαι nicht, wie man gewöhnlich annimmt, ein glossem, sondern eine corruptel der ursprünglichen lesart ist. Nimmt man an, dass λίσσομαι ursprünglich ΛΙΣΟΜΑΙ geschrieben war (man vergleiche v. 121 λεύσατ' im cod. Laur. A.), so kann man sich wohl denken, dass diese lesart aus einem falsch gelesenen ΔΟΣ-MOI hervorgegangen sei. So würde auch das  $\mu \dot{\eta} \dot{\tau}$  in allen handschriften, welches man seit Erfurt einfach beseitigt hat, seinen platz behaupten können. Auch findet auf diese weise das δίδου μοι der scholien eine ganz passende erklärung. Denn auch nach der veränderung des δός μοι in λίσσομαι konnte sich am rande der handschrift eine ähnliche bemerkung erhalten haben, wie sie in dem scholion zu diesem verse gegeben ist, nämlich: δίδου μοι τον ξένον κατανύσαι u. s. w., aus welcher dann die worte δίδου μοι leicht wieder in den text übertragen werden konnten. Demgemäss würde ich v. 1516 schreiben: Αίδωνεῦ, Αίδωνεῦ, δός μοι μήτ' und im folgenden verse würde ich dann zu lesen vorschlagen: ἐπὶ πόνω μήτ' ἐπὶ βαρναγεῖ ξένον έξανύσαι u. s. w. Mit rücksicht auf diese veränderungen müsste die antistrophe also lauten:

v. 1566 ω χθόνιαι θεαὶ σῶμά τ' ἀνικάτου θηρὸς ὂν ἐν πύλαισι

ν. 1570 ταῖσδε πολυξένοις

εὐνᾶσθαι κινίζεῖσθαί τ' έξ ἄντρων ἀδάματον φύλακα πας' 'Αίδα λόγος αίὲν ἔγει.

Vs. 1570 habe ich ταὶσδε statt des überlieferten gασί geschrieben, welches, wie der scholiast ausdrücklich bezeugt, in seiner handschrift fehlte, und auch die richtige construction verwirrt; Bergk hatte ταὶσι vorgeschlagen. Auch habe ich kein bedenken getragen die treffliche conjectur Musgrave's πολυξένοις in den text aufzunehmen, nicht etwa um eine genaue responsion der dochmien zu erzielen, welche ich, wie schon bemerkt, mit Rossbach und Westphal für eine blosse einbildung halte, sondern weil die überlieferte lesart πολυξέστοις nicht zu der schilderung der unterwelt passt, welche hier der dichter giebt. Denn dieser wollte getreu seinem Homer die οἰκία σμερδαλέ εὐρωέντα (vgl. Il. 20, 64, Hes. Opp. 152, Welcker griech. myth. I, 803) des Hades schildern; durch rauhes geklüft wandelt man zur unterwelt hinab und aus demselben erschallt das furchtbare knurren des höllenhundes. Man ersieht, dass Nauck mit unrecht die worte ἐξ ἄντρων unpassend

nennt. Im folgenden ist unter Γας παῖς καὶ Ταρτάρου, wie schon Reisig und andere nach ihm mit berufung auf Apollod, II, 1, 2 dargethan haben, nothwendig Kerberos zu verstehen. Es ist kaum glaublich, wie Hermann sich zu der deutung entschliessen konnte dass damit der Thanatos gemeint sei; aber vollends unglaublich ist es, dass man auf die autorität Hermanns hin eine solche erklärung so lange festhalten konnte. Wahrlich bei dieser erklärung hat der scholiast vollkommen recht, wenn er in seiner lächerlichen weise bemerkt: πρὸς πάντας γὰρ σχεδὸν τοὺς ὑποχθονίους την παράκλησιν έποιήσαντο, τζη Πλούτωνα, την Περσεφόνην, [τὰς 'Ερινύας], τὸν Κέρβερον καὶ νῦν πρὸς τὸν Θάνατον. Warum soll Sophokles nicht hier abweichend von Hes. theog. 311 den Kerberos als sohn der Gaia und des Tartaros bezeichnet haben, da er doch v. 40 im widerspruche mit allen andern die Erinyen töchter der Gaia und des Skotos nennt? Auf wen passt ferner der ausdruck ἐν καθαρῶ βῆναι u. s. w. mehr, als auf den Kerberos, der den in die unterwelt wallenden Oedipus ruhig eintreten lassen soll? Dazu kommt, dass in allen handschriften vs. 1577 sich die lesart αίἐν ἄϋπνον findet. Man ersieht daraus, dass je nach der verschiedenen erklärung der worte ω Γας παῖ καὶ Ταρτάρου verschiedene lesarten in den handschriften bestanden, nämlich αίεν ἄυπνον . . . . άεξοι und αίενυπνον . . . αυξοι. Was wunder, wenn uns in unseren handschriften ein ungleiches paar erhalten ist. Uebrigens hat Nauck das sinnlose őv v. 1574 ganz passend in dos umgeändert, eine vermuthung, die ich ebenfalls in meiner handausgabe angemerkt hatte. Dann entsprechen sich die beiden strophen in den doppelten anrufungen und den übergängen zu dem einzelnen ganz vollkommen.

V. 1584 erwidert der bote auf die frage des chores: also starb der unglückliche? die worte:

— — — — — — ως λελοιπότα κεΐνον τὸν ἀεὶ βίοτον ἐξεπίστασο.

Mit der erklärung der worte  $z \partial v \dot{\alpha} \hat{\epsilon} \hat{\iota} (\alpha \hat{i} \hat{\epsilon} \hat{\iota}) \beta \ell \sigma z \sigma v$  hat man sich umsonst abgemüht, denn man kann weder, wie einige meinten, von der attributiven stellung des adverbium umgang nehmen, noch, wie andere wollten, ein langwieriges leben, ein  $\mu \alpha \times \rho \partial v \gamma \tilde{\gamma} - \rho \alpha s$  (Schol.) aus diesen worten herausdeuten. Mir war schon früher, als ich diese stelle genau ins auge fasste, der gedanke gekommen, ob sich nicht etwa hier ein späterer christlicher kriti-

ker versucht habe, dem wir das  $\tau \partial \nu$   $\alpha i \delta \nu$   $\beta i \sigma \tau \sigma \nu$  im texte verdankten, während seine andere über  $\lambda \varepsilon \lambda \sigma \iota \pi \delta \tau \sigma$  geschriebene conjectur  $\lambda \varepsilon \lambda \sigma \iota \gamma \delta \tau \sigma$  von den abschreibern unberücksichtigt geblieben war, und wunderte mich nicht wenig, als ich in der ausgabe von Bergk wirklich die conjectur  $\lambda \varepsilon \lambda \sigma \iota \gamma \delta \tau \sigma$  (oder  $\varepsilon i \lambda \eta \chi \delta \tau \sigma$ ) empfohlen fand. Ist nun meine annahme richtig, dann dürfte man bei heilung der stelle nicht so ängstlich auf die zeichen der überlieferung achten, wie man dies, freilich auch ohne einen entsprechenden sinn zu erzielen, bei den vermuthungen  $\tau \partial \nu$   $\alpha i \nu \partial \nu$   $\beta i \sigma \tau \sigma \nu$   $\alpha i \beta i \sigma \nu$   $\alpha i \nu \partial \nu$   $\alpha i \nu$ 

Am schlusse dieses aufsatzes will ich noch einige stellen des kommos am ende unseres drama, der wie bekannt zu den verderbtesten stellen des Sophokles gehört, einer besprechung unterziehen. V. 1675 und 1676 έν πυμάτω δ' αλόγιστα παροίσομεν ίδόντε καὶ παθόντε sind meiner meinung nach bisher unrichtig erklärt worden; zwar hat man παραφέρειν richtig durch afferre, narrare gedeutet, aber man hat übersehen, dass dazu ein "euch (dem chore)" zu ergänzen ist und die beiden participien ίδόντε καὶ παθόντε im concessiven sinne zu fassen sind, welche so einen scharfen gegensatz zu ἀλόγιστα bilden. Wir müssen daher übersetzen: "und am ende werden wir euch nur unergründliches melden, wir, die wir es doch gesehen und erlebt haben." Antigone will damit sagen: früher, als Oedipus noch lebte, hatten wir leid und mühe genug, und jetzt, da er geschieden, haben wir noch den schmerz, dass wir nicht an der seite des sterbenden vaters waren, ihm nicht die augen zudrückten, nicht, wie es sich gebührte, thränen an seinem grabe vergossen und spenden brachten, da er auf eine so wunderbare weise verschwand (vgl. v. 1713 und 1714). V. 1695 ist das asyndeton bei μηδεν άγαν φλέγεσθον jedenfalls anstössig. Mag man nun über den vorhergehenden jedenfalls sehr verderbten vers wie immer urtheilen, soviel scheint doch gewiss, dass statt μηδεν άγαν — μηδέ γ' ἄγαν hergestellt werden muss. V. 1703 ist die frage des chores: ἔπραξεν; sehr bedenklich; denn wenn auch Nauck zur vertheidigung derselben bemerkt, dass der chor ganz unbestimmt frage, damit Antigone sich näher über die todesart des vaters ausspreche, so darf man doch nicht übersehen, dass Antigone schon früher v. 1679 auf die frage des chores βέβηκες; in bestimmter weise geantwortet hat und somit eine doppelte frage der art nicht recht denkbar ist. Ich schreibe daher ἔπραξεν und erkläre die stelle folgendermassen. Der chor will schon hier die mahnung, welche er v. 1720 den beiden mädchen giebt, aus. sprechen, dass sie nämlich, da Oedipus selig von hinnen geschieden, der trauer entsagen mögen. Daher sagt er: "er hat vollendet" und will daran das weitere knüpfen. Da aber Antigone ihm in das wort fällt und ausruft: "er hat vollendet, wie er es wünschte", so richtet der chor an sie die frage: wiefern? und spricht erst dann, nachdem sie ihre klage beendet, seine tröstende mahnung aus. V. 1752 lautet in allen handschriften: γάρις ή γθονία ξυναπόκειται. Nauck hat mit recht bemerkt, dass die besserung Reisig's, welche Hermann billigte, ξύν απόκειται den übelständen, an welchen der vers leide, nicht abhelfe und dass namentlich γάρις ή γθονία keine entsprechende erklärung zulasse; auch Bergk bemerkt, ohne die conjectur Reisig's zu erwähnen, bloss, dass ξυναπόκειται verderbt sei. Ich vermuthe, dass Eur an die stelle eines unlesbaren wortes getreten sei, als welches ich θεων annehme, und dann die ursprüngliche lesart γθονίων in γθονία verändert sei. Demgemäss möchte ich den vers schreiben: χάρις ή χθονίων θεων ἀπόκειται.

Innsbruck.

Karl Schenkl.

## AF.

Diese ältere form der präposition ist seit langem durch inschriften hinreichend beglaubigt: vergl. Ritschl de miliario Popil. p. 7, aber wo die grammatiker ihrer erwähnen, also Paulus p. 26 M., Velius Longus p. 2224 (nach Cicero de orat. 47, 158) und Priscian p. 56 P. sind die handschriften ohne ausnahme so verderbt, dass das richtige nur durch conjectur gewonnen werden konnte. Für die zuletzt genannte stelle kann ich jetzt besseres angeben, indem ein fliegendes blatt des achten jahrhunderts von dem ich mir früher [in einem süddeutschen archive] excerpte aus Priscian, Marius Victorinus u. a. abschrieb, folgenden text bietet:

F antiqui Romanorum loco aspirationis ponebant Eolis sequentes. S (lies F) habebat enim sonum quem nunc habet in loco consonantis posita; antiqui f (lies af) pro ab scribere solebant, sed ideo mutata est in b, quia vau digamma in fine syllabae (ergänze non potest inveniri); dicebant sifilum pro sibilum.

Paris.

W. Fröhner.

## X.

### Plautinische studien.

Bei meiner lectüre der von Ritschl herausgegebenen plautinischen stücke, bei welcher ich vorzugsweise die lücken, zusätze, versumsetzungen und die personenvertheilung ins auge fasste, wollte mir an manchen stellen die von diesem gelehrten vorgenommene textgestaltung nicht zusagen: in der hoffnung, zu der berichtigung des plautinischen textes ein scherflein beizutragen, erlaube ich mir, meine ansichten dem gelehrten publicum mitzutheilen.

#### Trinummus.

Die grösseren, von Ritschl theils aus inneren gründen, theils aus indicien des codex Ambrosianus nachgewiesenen lücken dieses stückes, denen nach Bergk in der ztschr. f. alt. 1848, n. 144 noch eine nach v. 1136 hinzuzufügen ist, treffen alle die zweite hälfte des stückes; dass aber auch in der ersten hälfte sich lücken finden, werde ich nach zuvoriger besprechung einer sitte des Plautus oder, wohl richtiger, des antiken drama überhaupt darzulegen Tritt nämlich zu einer auf der bühne befindlichen person eine andere, so wird diese von jener den zuschauern sogleich oder nachdem sie einige worte gesprochen hat, vorgestellt, was nur dann unterbleibt, wenn das auftreten der neuen person im vorhergehenden hinlänglich vorbereitet ist, wie Mil. II, 4. 6. Stich. II, 2. V, 2. Men. V, 2. Pers. IV, 3. 4. 6. 8. Ausserdem ist diese sitte in den von Ritschl herausgegebenen stücken noch an fünf stellen vernachlässigt, die ich einzeln besprechen muss, um zu zeigen, dass sie nur scheinbare ausnahmen von jener regel bilden. Mil. III, 2 ruft Palaestrio den Sceledrus aus dem hause,

statt des Sceledrus aber erscheint Lucrio, um dem Palaestrio den grund anzugeben, warum Sceledrus nicht erscheinen könne; Men. V, 7 sind Menaechmus I und Messenio auf der bühne, als der schwiegervater des Menaechmus II mit den sclaven erscheint, um den vermeinten schwiegersohn in das haus des arztes bringen zu lassen. Hier kennen Menaechmus I und Messenio weder den greis noch die lorarii und beachten sie auch nicht früher, als bis die sclaven sich auf den Menaechmus I stürzen. Aehnliche bewandtniss hat es mit Most. III, 3', wo sich Theuropides und Phaniscus gegenseitig nicht kennen und anfangs auch nicht beachten. Anders ist die sache Pers. II, 2: hier steht Sophoclidisca während II, 1 und noch zu anfang von II, 2 vor der thüre des hauses des Dordalus, zu anfang von II, 2 aber tritt Toxilus mit seinem sclaven Paegnium aus seinem hause und unterhält sich mit letzterem bis v. 199. Als darauf Sophoclidisca und Paegnium sich auf den weg machen und einander begegnen. erfolgt auch sogleich v. 201 die beiderseitige vorstellung. Im Merc. II, 4 endlich stellt sich der neuauftretende Charinus selbst vor und V, 2 sieht der mit sich selbst ausschliesslich beschäftigte Charinus den aus seinem hause tretenden Eutychus nicht, sowie dieser in seiner freude auch den Charinus nicht sogleich wahrnimmt, so dass beide erst einige selbstgespräche halten, ehe sie einander ansichtig werden. In diesen stellen also liegt die nichtbeachtung jener sitte in der natur der sache; wo sich sonst abweichungen finden, nehme ich lücken an.

Im Trinummus nun steht zu anfang von II, 2 Philto plötzlich dem Lysiteles gegenüber, ohne das dieser auf das auftreten seines vaters aufmerksam gemacht hat. Lässt nun schon dieser umstand auf eine lücke schliessen, so werden wir in dieser vermuthung durch den anfang des gespräches selbst bestärkt. Philto beginnt mit der frage: Quo illic homo foras se penetravit ex aedibus? Wen meint Philto mit dem illic homo? Lysiteles bezieht die worte allerdings auf sich, aber was berechtigt ihn zu dieser annahme? Woher wusste Philto, dass Lysiteles rasch aus dem hause gegangen war? hatte er das selbst bemerkt, oder es von anderen erfahren? Aus der antwort des Lysiteles: Pater, adsum: impera quidvis, neque ero in mora tibi Nec latebrose me aps tuo conspectu occultabo scheint hervorzugehen, dass er sich einer unterredung mit dem vater unter vier augen durch schleunige entfernung

zu entziehen gesucht habe. War das aber der fall und erregte diese schleunige entfernung des Lysiteles die verwunderung des Philto, so drängt sich die frage auf, was den Philto veranlasste, ruhig so lange im hause zu bleiben, bis Lysiteles seinen in der vorhergehenden scene enthaltenen monolog beendet hatte? Auf diese frage erhalten wir in unserm texte keine antwort. Weiter, wesshalb suchte Lysiteles sich der unterredung mit dem vater zu entziehen? Befürchtete er vorwürfe oder einen befehl, dem er nicht nachkommen mochte? Aber in der unterredung, die nach jenem eingange stattfindet, kommt weder das eine noch das andere vor, Lysiteles hat im gegentheil ein anliegen an den vater. Kurz der anfang der scene lässt den hörer über verhältnisse im unklaren, über welche er vom dichter aufschluss fordern darf, und ist darum lückenhaft; das erhaltene reicht jedoch bin, uns den inhalt des ausgefallenen errathen zu lassen. Lysiteles liebt die schwester seines freundes Lesbonicus, ist aber mit sich noch nicht einig, ob er schon jetzt den freuden des junggesellenstandes valet sagen soll. Als daher der vater sich ihm naht, um, wie es seine gewohnheit gewesen zu sein scheint, dem sohne eine moralische vorlesung zu halten, da entfernt sich Lysiteles in grosser gemüthsaufregung, um wegen seiner zukunft erst selbst zu einem festen beschlusse zu kommen. Nachdem er diesen in der scene II, 1 gefasst hat, geht er dem vater getrost entgegen; kann er ihm jetzt doch durch mittheilung seines entschlusses den thatsächlichen beweis liefern, dass der vater nicht tauben ohren gepredigt habe. Das eben auseinandergesetzte also theilte wahrscheinlich Lysiteles den zuschauern mit, als er den vater aus dem hause treten sah, womit jedoch keineswegs geleugnet werden soll, dass ein theil dieser mittheilungen auch dem Philto zufallen konnte, zumal da das unbestimmte illic homo auf eine vorausgehende erwähnung des Lysiteles hinzuweisen scheint. - Findet sich also zu anfang von 11, 2 eine grössere lücke, so ist vielleicht nur ein vers hinter 367 ausgefallen, um den schroffen übergang zu der frage in 369 zu vermitteln. Verdrängt wurde ein solcher vers vielleicht durch den, wahrscheinlich als parallelstelle aus einem andern stück des Plautus beigeschriebenen und hier als eingeschoben von Ritschl und Fleckeisen, denen neuerdings auch Nitzsch im Rhein. mus. XII, 134-35 beigetreten ist, erkannten vers 368. - In der zweiten hälfte des stückes

scheint mir nur eine lücke noch nicht wahrgenommen zu sein. Callicles erwidert auf den dank, den ihm Charmides wegen seiner bewiesenen treue ausspricht, 1128-31:

Si quid amicum erga bene feci aut consului fideliter, Non videor meruisse laudem, culpa caruisse arbitror.

Nam beneficium homini proprium quod datur, prosum perit, Quod datum utendumst, repetundi id copiast, quando velis. Spricht nämlich v. 1130 den gedanken aus: "was man einem andern geschenkt hat, daran hat man alles recht verloren," so fehlt der satz, der durch diesen und den folgenden vers begründet werden soll: du hast mir den schatz nicht geschenkt, sondern nur meiner obhut anvertraut.

Mit der personenvertheilung Ritschl's bin ich bis auf zwei stellen einverstanden. In der rede des Stasimus 414-17 lässt sich kein grund absehen, weshalb Stasimus so plötzlich von der zweiten person zur dritten übergehen und warum er die beiden letzten verse vom Lesbonicus abgewandt sprechen sollte. Ich trage daher durchaus kein bedenken, die verse 416-417 dem Philto, der die unterredung des Lesbonicus mit dem Stasimus belauschte, zu geben, zumal da sie diesem auch im codex B beigelegt sind. An der zweiten stelle halte ich es mit Bothe, wenn er 555 schreibt: At tu hercle et illi et alii und diese worte mit der rede des Stasimus verbindet, denn wenn Philto sagen sollte: At tu hercle et illi et alibi (nämlich malam rem reperias), so stimmt das einmal nicht zu dem tone, den Philto sonst in dieser scene dem Stasimus gegenüber aninmmt, und würde dann auch eine gegenbemerkung des Stasimus provociren. Auch die folgende aufforderung des Stasimus scheint mir bei der Ritschl'schen anordnung zu abgerissen da zu stehen; ich würde ein at heus tu cave sis cet. erwarten.

Grösser ist die zahl der späteren zusätze, die mir als solche noch nicht erkannt zu sein scheinen. Zunächst erweist sich die frage des Stasimus 420 — 421, ob Lesbonicus sein haus an den Callicles verkauft und dafür vierzig minen erhalten habe, höchst störend, da die thatsache selbst beiden längst bekannt ist und sich nicht begreifen lässt, wie die bejahung derselben den Lesbonicus belehren soll, auf welche weise das für das haus erhaltene geld verthan sei. Dazu kommt, dass v. 420 fast wörtlich dem v. 403 entspricht, nur dass nach letzterem dem Stasimus,

nach ersterem dem Lesbonicus das geld ausbezahlt wird. Wahrscheinlich existirte also ein doppelter anfang dieser scene, der erste, von Plautus geschriebene, umfasste die verse 402-19, und, vielleicht nach einer kleinen lücke, 425; von dem zweiten haben sich nur 420-424 erhalten. Die unwahrscheinlichkeit nämlich, dass Callicles das geld nicht an den Lesbonicus selbst, sondern an dessen sclaven ausgezahlt, und dass der herr die verwaltung desselben dem sclaven überlassen haben sollte, punkte, über welche Plautus sich leicht hinwegsetzte, wenn sie ihm gelegenheit zu einer so allerliebsten scene boten, wie sie uns jetzt vorliegt, veranlassten bei späterer wiederaufführung des stücks vielleicht einen diaskeuasten zu einer änderung des anfangs dieser scene. Ist diese ansicht richtig, so ist es auch wohl zu billigen, dass Meier im procem. Hal. 1845, p. IV die worte adolescenti ipsi in manum in v. 126 mit der folgenden frage des Megaronides: Dedisti argentum? verbunden hat, denn sagte Callicles jene worte, so hätte der dichter sich doch einen zu grossen widerspruch zu schulden kommen lassen, wenn er 402-3 den Lesbonicus sagen liesse, Stasimus habe das geld vom Callicles erhalten. Spricht dagegen Megaronides jene worte, so konnte Callicles die frage getrost bejahen, da ersterer in der hauptsache das richtige getroffen hatte und es an sich gleich war, ob er das geld an den herrn oder an dessen sclaven gezahlt hatte. - In der scene II, 4 bemerkt Stasimus auf die äusserung des Lesbonicus, er wünsche reich zu sein, wünsche es aber vergebens, 566: Licitumst, si velles: nunc, quom nihil est, non licet; darauf fragt Lesbonicus: Quid tecum, Stasime? und der gefragte antwortet: De istoc, quod dixti modo: Si ante voluisses esses: nunc sero cupis. Da die beiden letzten verse nur eine reine paraphrase von 566 enthalten und nicht abzusehen ist, warum Stasimus jene bemerkuug in 566 seitwärts gemacht haben sollte, so nehme ich v. 567-68 für einen späteren zusatz. - Die worte des Lesbonicus in 586-88: Nullo modo Aequom videtur, quin, quod peccarim Potissimum mihi id opsit enthalten im grunde denselben gedanken, der von ihm in den beiden vorhergehenden versen so ausgesprochen ist: Neque enim illi dampno umquam esse patiar Meam neglegentiam. Sodann muss die sich steigernde ungeduld des Stasimus auch einen entsprechenden ausdruck erhalten, so aber unterbricht er die rede des Lesbonicus

dreimal mit einem i modo und schliesst dann 589 mit einem dreimaligen i modo. Ich glaube daher, dass Plautus schrieb:

Meam neglegentiam. Stas. I modo, i modo. Lesbon. O pater, En umquam aspiciam te? Stas. I modo, i modo, i modo. Dass hinter 704 nicht die verse 692-94 mit Hermann zu wiederholen seien, hat Ritschl Parerg. 1, p. 530 sq. aufs bündigste nachgewiesen. Füge ich gleichwohl zu seinen gründen einen neuen hinzu, so geschieht das, um die aufmerksamkeit auf einen bisher von den erklärern des Plautus noch nicht berücksichtigten punkt hinzulenken. Offenbar ist die rede des Lysiteles 698-704 gegenrede zu der des Lesbonicus in 688-94. Da nun Lesbonicus sieben verse spricht, so erfordern es die gesetze der responsion, dass Lysiteles ebenfalls sieben verse zu seiner anzuλογία erhält, und das geschieht, wenn man jene drei verse weglässt. Sollte unser dichter die gesetze der responsion oder der stichomythie nicht auch anderwärts in anwendung gebracht haben? Bei den gegenseitigen schmähreden des Toxilus und Dordalus im Pers. 406-26 liesse sich, wenn irgendwo, diese responsion erwarten, doch schmäht Toxilus in 101/2 versen, während Dordalus sich mit zehn versen begnügt. Ist die gleichförmigkeit hier vielleicht durch fehlerhafte überlieferung des textes gestört, oder hat Plautus die gesetze der responsion, die im griechischen drama eine so grosse rolle spielen, überhaupt nicht beachtet? - In betreff der unmittelbar folgenden verse im Trin. 705-8:

Non enim possum, quin exclamem: euge, euge, Lysiteles, πάλιν.

Facile palmam habes: hic victust: vicit tua comoedia. Hic agit magis ex argumento et versus meliores facit. Etiam ob stultitiam tuam te tueris? multam abomina.

hat Bergk in der ztschr. f. alt. 1848, p. 1141 mit recht bemerkt, dass hic in v. 707 grammatisch auf den Lesbonicus sich beziehen muss, während es auf den Lysiteles hinweisen soll; aber von der unhaltbarkeit seines vorschlags, 707 dem Lesbonicus und 708 dem Stasimus zu geben, hat er sich gewiss jetzt schon selbst überzeugt. Bei diesen beiden versen stossen wir aber auf noch andere schwierigkeiten; von wem wird denn recht geredet, vom dichter oder vom schauspieler? Für die erstere annahme sprechen die worte versus meliores facit, während alles übrige

auf den schauspieler hinzuweisen scheint. Lindemann dachte daher nach dem vorgange anderer an den dichter, insofern er selbst die hauptrolle in seinem stücke übernahm. Dem aber treten wichtige bedenken entgegen; denn in diesem falle hätte dem dichter der werth seines stückes an sich noch nicht den preis verschaffen können, und ferner bätten die dichter selbst immer eine rolle, und zwar die hauptrolle, in ihren stücken übernehmen müssen; was bot aber den curatores ludorum einen anhalt ihrer kritik, wenn zur bewerbung ein stück eines schon verstorbenen dichters und das eines noch lebenden vorlagen? Ist desshalb die Lindemannsche erklärung unhaltbar, so kann ich mich doch auch nicht von der richtigkeit der ansicht überzeugen, die Haupt im Rhein. mus. VII, p. 478 aufgestellt hat, dass multa hier von der ordnungsstrafe zu verstehen sei, die sich der dichter durch widerspruch gegen die kampfrichter zugezogen habe; allein die annahme einer solchen ordnungsstrafe würde einmal ihre einzige stütze an dieser stelle finden, und ist sodann nach meinem dafürhalten auch an sich nicht wahrscheinlich, da nach den von Ritschl über das verhältniss der dichter zu den theaterdirectoren angestellten ermittelungen der dichter sein drama dem theaterdirector käuflich überliess, es also der director war, der die stücke der beurtheilung des theatergebers unterzog. Aber auch hiervon abgesehen, so müssten nach der Haupt'schen ansicht beide verse vom dichter verstanden werden, und dann weiss ich wieder nicht, was mit den worten hic agit magis ex argumento anzufangen ist. Kurz, ich beziehe beide verse ausschliesslich auf den schauspieler und verstehe die worte versus meliores facit von den pas des solotänzers, denn ein guter schauspieler musste auch ein guter tänzer sein; versus aber steht in der von mir angenommenen bedeutung in der balletscene des Stich. 770: Si istoc me vorsu viceris, alio me provocato. Sag. Fac tu hoc modo. St. At tu hoc modo. Sind nun die beiden verse vom schauspieler zu verstehen, so erhellt, dass sie nicht mit den beiden vorhergegangenen, in denen vom dichter die rede war, von Plautus geschrieben sein können, dass wir also auch hier wieder eine dittographie vor uns haben. Dass aber die beiden letzten verse nicht von Plautus geschrieben, sondern erst bei späterer wiederaufführung des stücks, bei der aber nicht nothwendig stets an die erste hälfte des siebenten jahrhunderts zu denken ist, in der ja nur das

wiederaufleben des Plautus auf der bühne begann, hinzugefügt wurden, lehrt die erwähnung der multa, denn zu den zeiten des Plautus wurden die schauspieler, die ihre sache schlecht gemacht hatten, wie wir unter anderem aus dem schlusse der Cistellaria wissen, ausgepeitscht; später wurden körperliche züchtigungen abgeschafft, wie wir aus Tacit. Annal. I, 77: dicebantur sententiae, ut praetoribus ius virgarum in histriones esset. Intercessit Haterius Agrippa — Valuit tamen intercessio, quia divus Augustus immunes verberum histriones quondam responderat, ersehen, und es traten dafür wahrscheinlich geldstrafen ein. - Die übereinstimmung im gedanken und im ganzen bau der rede führt mich auf die vermuthung, die verse 857-60 für den späteren zusatz eines dichters zu halten, der mit diesen versen die vier vorhergehenden plautinischen überbieten wollte. - Zuversichtlicher indess behaupte ich, dass v. 929 eine dittographie sei von 936-37 und von den abschreibern hinter 928 versetzt wurde, als hier eine lücke entstanden war. - Auch in v. 980 sehe ich dittographie von v. 976. - Endlich kann ich auch v. 1043: neque istis quicquam lege sanctumst. leges mori serviunt, nicht für plautinisch halten, denn einmal steht das istis völlig beziehungslos, sodann sind die worte: leges mori serviunt nur eine wiederholung des in vss. 1037-38 ausgesprochenen.

# Miles gloriosus.

Dieses stück gehört zu denen, welche rücksichtlich der zu anfang dieser abhandlung hervorgehobenen punkte am unverdorbensten auf uns gekommen sind: nicht ganze akte oder scenen, nur einzelne verse gingen verloren, und auch die zahl dieser verse, deren ausfall durch die unvollständigkeit des gedankens oder der construction sich leicht kund giebt, ist gering, ebenso die zahl der verse, die im laufe der zeiten von ihrem rechten platze verdrängt sind. Desto grösser ist allerdings die zahl der späteren zusätze, die fast alle zur erweiterung plautinischer gedanken dienen, also auf grammatiker, nicht auf diaskeuasten hinweisen. Um auffindung dieser zusätze und um verbesserung der herkömmlichen personenvertheilung hat sich nächst Ritschl ein vorzügliches verdienst erworben Ribbeck durch seine vortrefflichen bemerkungen z. d. st. im rhein. mus. XII, p. 594—611.

Was ich selbst zur verbesserung des textes beizubringen vermag, besteht in folgenden, wenigen bemerkungen.

Sceledrus hat die Philocamasium im hause des Periplecomenus mit ihrem liebhaber erblickt und dadurch den Periplecomenus und den Palaestrio in nicht geringe verlegenheit versetzt, doch hoftt und erwartet ersterer von der list und verschmitztheit des letzteren ein mittel, den Sceledrus zum schweigen oder zu einem zweifel an der wahrheit dessen, was er mit eigenen augen gesehen hat, zu bringen und sagt 229-230: Tute hoc si unus recipere ad te dicis, confidentiast Nos inimicos profligare posse, worauf es nun in der Ritschl'schen ausgabe weiter heisst: Pal. Dico et recipio. Periplec, Et ego te impetrare dico id quod petis. Pal. At te Iuppiter Bene amet. Peripl. At tu imperti, amice, me quod commentu's. In diesen worten ist 1) die versicherung des Periplecomenus, dass Palaestrio sein ziel erreichen werde, matt und überflüssig, da er diesen gedanken schon unmittelbar vorher ausgesprochen hat; 2) der wunsch des Palaestrio auffallend; wofür wünscht er dem Periplecomenus glück? für das vertrauen, das dieser in ihn setzt? Aber der sich seiner geistigen überlegenheit bewusste Palaestrio sieht eine solche anerkennung seiner verschlagenheit als etwas selbstverständliches an und würde sich selbst etwas vergeben, wenn er durch sie zu besonderer danksagung veranlasst würde; 3) die entgegnung des Periplecomenus, die gleich der rede des Palaestrio mit at beginnt, giebt seiner bemerkung den anstrich der ironie, die er seinen worten zu geben doch durchaus nicht beabsichtigen kann. Ich schlage daher zur abhülfe dieser übelstände vor, v. 231 zu schreiben: et ego me impetrare dico id quod petis und diese worte mit der vorhergehenden äusserung des Palaestrio: Dico et recipio zu verbinden. Das te, was Ritschl geschrieben hat, ist conjectur Bothe's, me hat ausdrücklich Bc und liegt auch in den lesarten von BaCD. Nun drückt der selbstzufriedene Palaestrio seine siegesgewissheit voller und triumphirender aus, als bei der gewöhnlichen personenvertheilung. Der folgende wunsch fällt nun natürlich dem Periplecomenus zu, für den er sich auch ganz eignet. In den folgenden worten wird zunächst sed für at zu schreiben sein, doch steckt wohl noch ein anderer fehler in den worten, da Periplecomenus doch schwerlich den sclaven mit amice anreden konnte. - In der folgenden scene, in welcher Palaestrio sein

spiel mit dem Sceledrus treibt und ihn überreden will, seinen augen und seiner rede eine andere richtung zu geben, fügt er plötzlich 328 hinzu: Sed fores crepuerunt nostrae, worauf Sceledrus erwidert: At ego illi observasso foris. Unbegreislich ist es, was den Palaestrio zu seiner bemerkung veranlasste, es tritt ja niemand aus dem hause; auch der v. 329 von Sceledrus mit nam eingeleitete satz: Nam nihil est, qua hinc huc transire ea possit, nisi recto ostio dient keineswegs zur begründung des vorhergehenden. Es scheint mir augenfällig, dass die erste hälfte von 328 durch versehen der abschreiber aus 270 hieher gerathen und die andere hälfte nach analogie von 399 zur ausfüllung des verses gebildet ist. V. 329 aber gehört offenbar hinter 333, denn erst als Sceledrus selbst sagt, Philocomasium könne auf keinem andern wege als durch die hausthüre aus dem hause kommen, kann Palaestrio triumphirend rufen, wie er es 334 thut: meus illic homost. — Vss. 394—96 lauten: Eu, hercle praesens somniumst: abi intro et conprecare. Narrandum ego istuc militi censebo. Philoc. Facere certumst: Neque me quidem patiar probri inpune esse insimulatam. Hier muss das istuc in 395 auf den traum bezogen werden, während es auf die vermeinte verläumdung des Sceledrus gehen soll. Wie, wenn die beiden verse 395-96 ursprünglich hinter 371 gestanden hätten? Die worte narrandum - censebo würden dort ebenfalls dem Palaestrio zufallen. - Vs. 527 möchte ich des von Ribbeck erhobenen widerspruches ungeachtet eine lücke mit Ritschl statuiren, schon um der Philocomasium mehr zeit zu verschaffen, aus einem hause in das andere zu kommen. - Vs. 702 steht in den codd. hinter v. 683, von wo ihn Ritschl vielleicht nicht hätte versetzen sollen. Dort ist er im munde des Palaestrio ganz passend, indem dieser seine zustimmung zu den grundsätzen des Periplecomenus ausspricht und seinem früheren herrn indirect sagt, er thäte gut, sich diesen grundsätzen anzuschliessen. Wenn Periplecomenus aber die äusserung des Palaestrio nicht beachtet und fortfährt, als hätte Palaestrio nicht dazwischen geredet, so hat das nichts störendes, da ja die worte des Palaestrio nur für den Pleusicles berechnet waren. Vor 703 gestellt könnte Pleusicles mit die en worten nur den eindruck, den er mit seinem einwurfe machen kann, mildern wollen, würde dann aber auch zugleich die kraft dieses einwurfs im voraus abschwächen. - Vss. 1026 - 29 scheint mik.

Ritschl mit unrecht nach dem vorgange Guyet's von der in den codd. gebotenen personenvertheilung abgewichen zu sein. Die Milphidippa verlangt 1019-20 von Palaestrio eine unterredung unter vier augen, um, wie aus 1025-26 hervorzugehen scheint, sich weitere instructionen zu holen: diese will ihr Palaestrio mit den worten hunc quasi depereat geben, als ihn Milphidippa mit den worten tenes istuc unterbricht; darauf ertheilt Palaestrio 1027 weitere anweisung und schliesst diese, nachdem Milphidippa 1028 gesprochen hat, 1029 ab; denn dass dieser vers dem Palaestrio gehöre, nicht der Milphidippa, geht theils daraus hervor, dass Palaestrio der architectus des ganzen planes ist und also die leitung des ganzen in seiner hand behalten muss, theils daraus, dass er 1059-62 die reden, 1085-87 das thun und lassen der Milphidippa lenkt. Geschieht dies nicht öfter, so kommt das von der grossen geschicklichkeit her, mit welcher sich Milphidippa in ihrer rolle zu bewegen weiss. Uebrigens ist 1029 das cetera der besseren handschriften wohl nicht mit Ritschl in contra, was sich nur in Z findet, zu ändern; 1025 aber genügt dem gedanken weder calidum ad te refero consilium, wie Ritschl schreibt, noch quo pacto abs te accepi, Videsis refero ad te consilium, wie Ribbeck vorschlägt, sondern es muss die bitte um weitere instruction bestimmter ausgesprochen werden. Wahrscheinlich ist eine lücke da, der ursprüngliche text gab auch wohl den folgenden worten des Palaestrio: hunc quasi depereat, eine bestimmtere beziehung. -Endlich halte ich die schlussmoral des stückes 1435-37 Iure factum iudico. Si sic aliis moechis fiat, minus hic moechorum siet: Magis metuant, minus has res studeant für einen späteren zusatz. Die ersten worte iure factum iudico folgen unmittelbar auf die klagen des Pyrgopolinices: Vae misero mihi: Verba mihi data esse video: scelus viri Palaestrio, Is me in hanc inlexit fraudem, und können sich grammatisch nur auf die list des Palaestrio beziehen, während sie, wie der zusammenhang zeigt, auf die behandlung die Pyrgopolinices im hause des Periplecomenus erfahren hat, gehen sollen, und sind eine dittographie von 1415; die folgenden worte 1436-37 sind nach der analogie von 733-34 geformt. Wer sollte auch diese verse sprechen? Für den Pyrgopolinices, dem sie in den codd. gegeben werden, passen sie nicht, aber eben so wenig für den Sceledrus, dem sie Ritschl nach dem vorgange Bothe's zuertheilt hat; dieser weiss ja gar

nicht, wie es seinem herrn im hause des Periplecomenus ergangen ist, auch ist er im vorhergehenden viel zu einfältig dargestellt, als dass ihm hier diese reflexion in den mund gelegt werden könnte.

An der anlage des ganzen stücks macht Ribbeck mehrere gegründete ausstellungen, hebt besonders hervor, dass die ganze instruction, die Palaestrio dem Pleusicles von 805 an giebt, ohne sinn und verstand sei, und bemerkt sehr treffend, dass der ganze zweite akt im weiteren verlauf der handlung wie verschollen sei; nur wundert es mich, dass Ribbeck eine andere stelle nicht auch angegriffen hat, die an unbegreiflichkeiten aller art jener instruction des Palaestrio wenig nachsteht, ich meine die schlussworte des zweiten und den anfang des dritten aktes. Periplecomenus erklärt 592 sq. den vorsatz, in sein haus zur weiteren berathung mit den freunden zurückzukehren. Da hier ein akt schliesst, so sollte man meinen, die berathung sei während des zwischenaktes zu einem glücklichen abschluss gediehen, und erwartet beim beginn des dritten aktes von dem eben aus dem hause des Periplecomenus tretenden Palaestrio das resultat dieser berathung zu vernehmen. Aber viel gefehlt, Palaestrio ruft v. 598 den Periplecomenus und den Pleusicles aus dem hause heraus zu dem concilium, quod habere volumus. Was hat also die trias im hause des Periplecomenus getrieben? Hat im hause aber noch keine berathung statt gefunden, wie kann denn Palaestrio 612-13 sagen: Sed volo scire, eodem consilio, quod intus meditati sumus, Si gerimus rem --? Also wäre doch schon etwas verabredet. Aber was? Wir erfahren es ebensowenig vom dichter, als es sich aus dem verlaufe der handlung ersehen lässt. Nun aber setzt Palaestrio von 765 an den freunden seinen plan auseinander, von dem sie vorher noch nicht das geringste gehört haben. Im hause also ist es noch nicht zur berathung, wenigstens noch zu keinem beschlusse gekommen. Hiernach sollte man meinen, die freunde würden das, was sie im hause versäumt hatten zu thun, und weshalb sie das haus verliessen, nun auch ungesäumt vornehmen, aber wieder weit gefehlt, sie haben gemächlich zeit, über tausenderlei dinge und de quibusdam aliis zu reden, und erst als der stoff auszugehen scheint, stellt Palaestrio den zweck der ganzen zusammenkunft zur verhandlung. Ferner, als Palaestrio aus dem hause tritt, sieht er sich erst um, bevor er die freunde

ruft, ob die luft auch rein sei, denn sie brauchten zu der berathung einen tutus locus, Unde inimicus ne quis nostri spolia capiat consili. Wie denn! bot das haus nicht diesen tutus locus? und war das nicht der fall, hätte uns Palaestrio oder Periplecomenus nicht den grund von der verlegung des berathungslokales angeben sollen? - Fragen wir nun verwundert nach dem grunde dieser widersprüche und ungereimtheiten, so antwortet Ribbeck p. 607: "Wie weit hierfür das griechische original oder der übersetzer verantwortlich zu machen sei, lässt sich mit sicherheit nicht nachweisen, aber wahrscheinlich ist es doch wohl, dass hier Plautus es ist, der beim zurechtschneiden oder flicken seines musters nadel und scheere liederlich gehandhabt hat". Die antwort ist allerdings vorsichtig, dennoch wünschte ich einen runderen bescheid auf die frage, warum Plautus diese widersprüche so ohne noth in sein stück brachte, da er sie doch so gut durch unterdrückung der verse 586-95 1), 612-14, 805-12 hätte beseitigen können? Um meine antwort auf diese frage kurz zu geben, so sehe ich alle gerügten mängel des stückes als folge der contamination an. In dem ersten originale setzte die zwei rollen spielende Philocomasium ihre täuschung weiter fort und düpirte auch den miles. Dafür spricht einmal die von Plautus wiederholt berücksichtigte besprechung des falles, wie man mit dem Pyrgopolinices

<sup>1)</sup> Und allerdings bin ich sehr geneigt, diese verse für einen spä-teren zusatz zu halten. Zunächst nämlich scheint Periplecomenus, nachdem er 575 zum Sceledrus gesagt hat: Ne me noveris, in sein haus gegangen zu sein, denn die folgenden worte des Sceledrus sehen doch nicht darnach aus, als wenn er sie im abgehen, während Periplecomenus auf der bühne blieb, gesprochen hätte. Sodann was enthält die rede des Periplecomenus? Zunächst einen faden und gesuchten witz in v. 587; dann 589-91 eine kurze, aber unnöthige reflexion über die bisher wohl gelungene list; ferner 592-93 angaben die den zuschauern schon bekannt sind, und endlich die ankündigung seines entschlusses, ins haus zu gehen, um mit den freunden das weitere zn berathen. Wie ich demnach diese verse rücksichtlich ihres inhaltes für völlig entbehrlich halte, so nehme ich auch in sprachlicher beziehung an dem ne nach vorhergehendem adeo in 588 anstoss; meines wissens gehört dieser gebrauch des ne erst der nachaugusteischen latinität an. Sind aber diese verse unecht, so schwindet das hauptbedenken Ribbeck's gegen die echtheit von v. 585, der in offenem widerspruche stehe mit v. 593; denn einen widerspruch zwischen dem 585 ausgesprochenen vorsatze des Sceledrus und seinen worten 582: iam aliquo aufugiam et me occultabo aliquot dies kann ich nicht anerkennen, indem Sceledrus seinen an der ersten stelle ausgesprochenen entschluss, sich zu verstecken, an der zweiten stelle dahin näher erklärt, dass dies im hause des miles geschehen solle.

verfahren wolle, wenn er nach hause zurückkehre, v. 248-54. 806-7, ferner die drohung, den Pyrgopolinices von der verleumdung des Sceledrus zu benachrichtigen, v. 395-96. 404, und endlich, dass der ganze plan des Palaestrio auf die dummheit des miles basirt ist, v. 235-36, die zuhörer also gar nicht beurtheilen könnten, wie richtig Palaestrio seinen plan angelegt habe, wenn sie nicht gelegenheit erhielten, sich hierüber durch den augenschein ein urtheil zu bilden. Dem zweiten griechischen drama dagegen lag der von Palaestrio 765-803 entwickelte plan, der auf die eitelkeit und lüsternheit des miles berechnet war, zu grunde. Nimmt man nun an, dass in dem ersten originale der weitere plan im hause des Periplecomenus verabredet wurde - weshalb das gespräch in III, 1 füglich auf andere gegenstände übertragen werden konnte - und aus der weiteren handlung den zuhörern ersichtlich wurde, so gehören diesem drama vom plautinischen miles die beiden ersten akte, und vom dritten 610-764 und 805-12, alles übrige dem zweiten an. Durch die annahme dieser contamination möchte es sich auch erklären, warum Artotrogus nur als πρίςωπον προτατικόν auftritt und vom dichter, der ihn nicht weiter brauchen konnte, mit einem auftrage des miles, v. 948-50, weggeschickt wird, denn im folgenden übernimmt Palästrio die rolle des parasiten.

### Bacchides.

Ritschl, der in seiner abhandlung: über die ursprüngliche gestalt der plautinischen Bacchides im neuen rhein. mus. IV, p. 354—76, p. 567—610 mit grösster evidenz nachgewiesen hat, dass viele räthsel, welche uns die Bacchides in ihrer jetzigen gestalt bieten, in dem verlorenen anfange des stückes ihre lösung gefunden haben, hat mit ebenso vieler umsicht, als scharfsinn den einzelnen, von den alten grammatikern aus den Bacchides angeführten, in unserem jetzigen texte sich nicht mehr findenden versen ihre stelle in diesem anfange angewiesen und so nicht nur die zahl, sondern auch den hauptinhalt der anfangsscenen zu ermitteln gewusst. Indem aber die aufgabe, die Ritschl sich gestellt hatte, es mit sich brachte, dass er sein augenmerk nur auf die punkte richtete, über welche die zuschauer von vorn herein unterrichtet zu werden verlangen durften, hat er einige andere mängel in der anlage und entwicklung des drama nicht in den kreis.

seiner untersuchungen ziehen können und sich, wie es mir scheint, auch verleiten lassen, den aufschluss über einige räthselhafte punkte in den anfang des stückes zu verlegen, wo Plautus, meiner meinung nach, diesen aufschluss nicht geben konnte. Indem ich diese stellen einer näheren prüfung unterziehe, werde ich gelegenheit haben, eine doppelte alte schuld abzutragen, indem ich in meiner abhandlung über den kanon des Volcatius Sedigitus p. 28 die begründung der behauptung, die Bacchides gehörten zu den contaminirten stücken des Plautus, einer späteren zeit vorbehielt, und im Philol. II, p. 361 die weitere ausführung der bedenken, die mir bei der lectüre der oben angegebenen Ritschl'schen abhandlung aufstiegen, für einen andern ort aufsparte.

Zu den vielen räthseln, welche gleich die erste scene bietet, gehört das benehmen der Bacchis II (so nenne ich mit Ritschl die in Athen sesshafte Bacchis, ihre schwester aber, die geliebte des Mnesilochus, Bacchis I) gegen den Pistoclerus. Sie erzählt ihm, Cleomachus werde bald da sein, bittet ihn v. 76, sie in gegenwart des soldaten zu liebkosen, damit dieser sie für die geliebte des Pistoclerus halte, s. v. 61, und begründet diesen wunsch dahin 59: quia, quom tu aderis, huice mihique haud faciet quisquam iniuriam. Nun will Bacchis II allerdings den Pistoclerus für sich gewinnen und ihn, wie Ritschl mit wahrscheinlichkeit vermuthet, bewegen, ihrer schwester das nöthige geld zu verschaffen, um sich vom Cleomachus loskaufen zu können; allein in welchem zusammenhange steht damit ihr wunsch, von Pistoclerus in gegenwart des soldaten geliebkost zu werden? Ueberhaupt aber, erwartet Bacchis wirklich die baldige ankunft des soldaten, oder täuscht sie mit ihrer ganzen rede den Pistoclerus und gebraucht den schutz, den er den schwestern im interesse des freundes gewähren soll, nur als mittel, um den unerfahrenen jüngling zu ködern? Ritschl nimmt das letztere an, zumal da iniuriae des soldaten gegen die schwestern undenkbar seien. Allein dann würde Bacchis nicht nur den Pistoclerus täuschen, sondern auch die zuschauer, und Plautus hätte den schwestern seitenbemerkungen zur orientirung des publikum's in den mund legen müssen, was er nur dann unterlassen konnte, wenn die schwestern hier einen vorher auf der bühne verabredeten plan ausgeführt hätten. Das scheint nun freilich auch Ritschl anzunehmen, wenn er in die erste, verloren gegangene besprechung der beiden schwestern

die aufstellung mancher, sonst unklaren verhältnisse verlegt. Allein auch dieser ansicht vermag ich nicht mich anzuschliessen; denn handelten die schwestern hier nach einem im vorhergehenden festgestellten plane, so würden sie sich nicht in die widersprüche verstrickt haben, die Ritschl selbst p. 371 aufdeckt; auch hätten sie wissen müssen, dass Pistoclerus über das verhältniss seines freundes Mnesilochus zur Bacchis I nur sehr mangelhaft unterrichtet sei. Das aber konnten sie nicht wissen, auch ist es an sich wenig wahrscheinlich, da die späteren scenen die überzeugung verschaffen, dass Mnesilochus den Pistoclerus sogleich in sein volles vertrauen gezogen habe. Bleibt sonach nichts übrig, als die annahme, Bacchis II habe wirklich die baldige ankunft des soldaten erwartet, so erscheint ihr verlangen, in der gegenwart des soldaten vom Pistoclerus geliebkost zu werden, völlig räthselhaft, und auch die erste unterredung der schwestern kann über diesen punkt keinen aufschluss gegeben haben, da der dramatische dichter den zuschauern nur über dinge, die dem beginne der handlung vorausliegen, eine aufklärung zu geben verpflichtet ist; pläne aber, die erst während der dramatischen entwicklung ausgeführt werden können, hat er nur in ihren keimen und ihren hauptzügen darzulegen, näher ins detail eingehen hiesse die spannung der zuschauer schwächen und den nerv des drama durchschneiden. - Ferneren anstoss nehme ich an dem anfange von II, 2. Wenn Ritschl in bezug auf diese stelle p. 601 erklärt: "Pistoclerus kommt offenbar nur, um noch irgend etwas zu besorgen", so hat dieses "offenbar" seinen grund wohl nur in dem umstande, dass Pistoclerus, der sich v. 169 in das haus der Bacchis zu einer coena begeben hat, sogleich, nachdem der inzwischen aufgetretene Chrysalus acht verse gesprochen hat, das haus wieder verlässt, denn sonst klingen die worte des Pistoclerus 178-80 freilich so, als ob er sich für einige zeit verabschieden wolle. Doch zugegeben, dass Ritschl recht habe, was treibt den Pistoclerus zu so ungelegener zeit aus dem hause? Das ist eine frage, auf welche der dichter in ähnlichen fällen antwort zu geben pflegt, hier schweigt er. Aber ein dringendes, schnell zu erledigendes geschäft muss es wohl sein, denn sonst würde er die Bacchis nicht so bald verlassen. Aber kaum ist er aus dem hause getreten und hat den Chrysalus gefunden, so lässt er sich in ein langes gespräch mit diesem ein, eilt nach beendigung desselben wieder ins haus, um der Bacchis I die ankunft des Mnesilochus zu melden, und - hat jenes geschäft so ganz vergessen, dass er nicht etwa nach abgestattetem berichte wieder forteilt, sondern ruhig bis zum anfange des vierten aktes bei seiner Bacchis bleibt. Aber freilich, Pistoclerus hat nicht allein den kopf verloren, auch sein alter pädagoge benimmt sich auf eine unerklärliche weise. Wie konnte Lydus nämlich nach der entfernung seines herrn im hause der Bacchis bleiben? Entfernte sich Pistoclerus wirklich nur, um irgend ein dringliches geschäft rasch zu besorgen, so musste Lydus die gelegenheit benutzen, das ihm verhasste haus zu verlassen, er musste nochmals alles aufbieten, um zu verhüten, dass Pistoclerus es wieder betrete. Ja schon der gedanke, welche rolle er in der abwesenheit seines herrn zwischen den beiden Bacchides spielen werde, musste ihn seinem herrn nachtreiben. Oder sollte er, wenn auch ganz gegen seinen wunsch, durch den willen des herrn gezwungen, in dem hause bleiben? Aber so weit war es mit dem Lydus noch nicht gekommen, dass er, dem bis dahin Pistoclerus gehorcht hatte, nun plötzlich dem zöglinge so unbedingten gehorsam hätte leisten müssen. - Zu den im vorherigen nachgewiesenen dramaturgischen fehlern dieses stückes liefert die scene IV, 2 einen stattlichen nachtrag, s. auch Ritschl p. 374, anm. Zuerst ist es seltsam, dass der parasit sich mit der einfachen angabe abspeisen lässt, die Bacchis I liebe jetzt den soldaten nicht mehr, liebe einen andern, s. v. 593. Wie, sollte der parasit nicht voraussehen, dass Cleomachus doch auch zu wissen wünschen werde, wer denn sein jetzt bevorzugter nebenbuhler sei? Seltsam allerdings, doch noch nicht das seltsamste. Vs. 599 sagt der parasit zum Pistoclerus drohend: Tuo ego istaec igitur dicam illi periclo. Was in aller welt kann dem Pistoclerus für eine gefahr erwachsen, wenn der parasit dem soldaten meldet, ein gewisser jemand - denn ja auch den namen des Pistoclerus, den er in 587 mit adolescens anredet, kennt der parasit nicht - habe ihn barsch von der thüre der Bacchis abgewiesen? Doch der parasit kann sich mehr aus dem finger saugen, als andere menschen, berichtet er doch seinem herrn 842-43 - denn von wem sollte es Cleomachus sonst wissen? - dass es Mnesilochus, Nicobuli filius, sei, der ihn aus der gunst seiner Bacchis verdrängt habe, ja dass dieser Mnesilochus, Nicobuli filius, ihm die Bacchis per vim zurückhalte!

Das alles sind dramaturgische fehler, die ich mir, zumal da sie sich zum grossen theile leicht hätten vermeiden lassen, nur durch die annahme einer contamination des stückes zu erklären weiss, und diese annahme gewinnt durch die wahrnehmung, dass in dem ersten theile der Bacchides, ähnlich wie im Miles, eine ganz andere entwickelung angebahnt ist, als später eintritt, einen hohen grad von wahrscheinlichkeit. Diese contamination nun sehe ich darin, dass Plautus erst vom zweiten akte an dem Δis έξαπατων des Menander folgte, den ersten akt aber einem anderen griechischen drama entlehnte. Versuchen wir nun den gang dieses drama nach den andeutungen, die in den Bacchides liegen, zu ermitteln. Zuerst spricht Bacchis II in der ersten scene die baldige ankunft des soldaten wiederholt so bestimmt aus, dass der griechische dichter ihr schwerlich diese äusserungen in den mund legen konnte, wenn er nicht beabsichtigte, den soldaten zu der Bacchis zu führen. Ja, der dichter verräth schon im voraus etwas über diese scene, wir erfahren nämlich, dass es nicht so ganz friedlich hergehen wird, ja dass es wohl gar zu iniurien kommen kann. Um dies zu verhindern, soll Pistoclerus, so verlangt es Bacchis II, bei den schwestern bleiben, bis der soldat kommt, und soll sie in seiner gegenwart liebkosen. Hier nun ist der ort, mich über den, wie schon vorhin bemerkt, dunklen plan der Bacchis II auszusprechen. Bacchis II nämlich wünscht, der soldat solle sie für ihre schwester, seine geliebte, ansehen. Eine solche verwechslung aber beabsichtigte der dichter, wozu erklärte er sonst v. 19: Sicut lacte lacti similest? worte, die, wie Ritschl richtig bemerkt hat, sich nur auf die Bacchides beziehen können, und von Plautus sonst auch nur gebraucht werden, wenn er die möglichkeit einer personenverwechslung erklären will, s. Mil. 240. Men. 1089. Amph. II, 1, 542). Fand nun also Cleomachus die Bacchis II in den armen des Pi-

<sup>2)</sup> Im folgenden freilich lässt Plautus, wo er in den Δὶς ἀπατῶν kommt, diese ähnlichkeit der beiden schwestern ganz fallen, ja er widerspricht derselben, wenn er den Pistoclerus 217 sagen lässt: Ni nanctus Venerem essem, hanc Iunonem ducerem. Beiläufig sei hier die frage beantwortet, warum Chrysalus 213 sage: Non res, set actor mihi cor odio sauciat, und warum er 216 den Pistoclerus frage, ob ihm auch die Bacchis gefalle? Die wärme nämlich, mit welcher Pistoclerus von der Bacchis spricht, misställt dem Chrysalus, insofern er daraus verdacht schöpft, Pistoclerus könne seinem herrn ein nebenbuhler werden, ein verdacht, der dann aber durch die worte des Pistoclerus in 217 wieder beseitigt wird.

stoclerus, und glaubte er in der von Pistoclerus geliebkosten seine geliebte zu erkennen, so konnte das leicht zu einer scene führen, in welcher nur die anwesenheit des Pistoclerus den soldaten an iniurien hindern mochte. Die intrigue aber, die diesem drama zu grunde lag, finde ich angedeutet in 103-4 der Bacchides: tibi nunc operam dabo de Mnesilocho, soror, ut aurum accipias potius, quam hinc eas cum milite. Der soldat wurde also wahrscheinlich um sein für die Bacchis bezahltes geld geprellt. Ob Mnesilochus im verlaufe des stückes nach Athen zurückgeführt wurde, lässt sich nicht erkennen, nothwendig war seine gegenwart nicht, denn wenn Cleomachus bei der grossen ähnlichkeit der beiden schwestern selbst nicht angeben konnte, welche von beiden seine geliebte sei; oder wenn er sich durch die verwechslung der Bacchis II mit ihrer schwester zu unbesonnenen schritten hätte fortreissen lassen, so genügten die beiden hetären im bunde mit dem Pistoclerus, um den soldaten zu nöthigen, seinen ansprüchen auf die Bacchis I zu entsagen. Zweifelhaft ist es auch, ob die rolle des Lydus ebenfalls diesem drama, oder ob sie dem Δiς έξαπατων angehört; für jene annahme spricht der umstand, dass die scenen, in denen Lydus auftritt, sich ohne alle beeinträchtigung des zusammenhanges vom übrigen stücke ablösen lassen, nur müsste Mnesilochus auf eine andere weise, als es III, 3 geschieht, auf die vermuthung gebracht werden, Pistoclerus habe die Bacchis I für sich gewonnen. Ob endlich auch im Δis έξαπατων zwei Bacchides vorkamen und ob Pistoclerus die eine der beiden schwestern liebte, lässt sich gleichfalls nicht mehr erkennen.

Was nun noch die scene IV, 2 anlangt, so hätten sich die oben gerügten fehler leicht vermeiden lassen, wenn Chrysalus statt des Pistoclerus den parasiten des soldaten abgewiesen hätte, denn wenn dieser, der noch nicht wusste, dass Mnesilochus alles geld dem vater zurückgegeben habe und also glaubte, sein herr könne die summe für die Bacchis zahlen, den parasiten barsch abwies, so vermehrte er unbewusst die verlegenheit des Mnesilochus und erhöhte sich selbst in gleicher weise die verpflichtung, das nöthige geld zu schaffen; da indessen nicht abzusehen ist, was den Plautus zu einer so unglücklichen änderung veranlasst haben sollte, so liess auch wohl Menander den parasiten durch den Pistoclerus abweisen, liess aber letzteren nicht so zugeknöpft,

wie bei Plautus, auftreten, sondern dem parasiten die mittheilungen machen, in deren besitze wir später den soldaten finden.

Nicht um der von Ritschl Par. I, p. 252, 425-27 vorgetragenen vermuthung, die Bacchides seien um 564 a. u. aufgeführt, eine stütze zu geben, deren sie nicht bedarf, sondern um eine stelle des stückes in ein helleres licht zu setzen, mache ich auf die worte aufmerksam, mit denen Chrysalus auf die frage, ob Theotimus reich sei, 331-32 antwortet: Etiam rogas? Quin' auro soccis habeat suppactum solum? Nun berichten allerdings Athen. XII, p. 539 und Plin. hist. nat. XXXIII, 14, dass Agnon, einer der generale Alexander des Grossen γρουσούς ήλους έν ταίς πρηπίσι καὶ τοίς ὑποδήμασιν ἐφόρει, allein ein so vereinzeltes beispiel von verschwendung war doch den zuschauern des Plautus gewiss nicht gegenwärtig, so dass man verwundert fragen muss, wie kam Plautus darauf, den Theotimus seinen reichthum auf eine so originelle weise zur schau tragen zu lassen? Eine autwort auf diese frage finde ich in den worten des Valer. Max. IX, 1, ext. 4: cuius (Antiochi, Syriae regis) caecam et amentem luxuriam exercitus imitatus magna ex parte aureos clavos crepidis subiectos habuit. Das musste 564 in Rom allgemein bekannt sein und es lässt sich ermessen, mit welchem jubel die folgenden verse des komikers: Quor ita fastidit? Chr. Tantas divitias habet: Nescit quid faciat auro. Nic. Mihi duit velim aufgenommen wurden.

Indem ich mich jetzt zum texte selbst wende, bemerke ich zunächst, dass Ritschl ausser der grossen lücke zu anfange des stückes und dem ausfall eines verses nach 779, ingleichen einiger halbverse in der letzten scene keine weiteren lücken annimmt; doch möchte ich noch eine lücke in IV, 4 nachweisen können. Chrysalus verlangt hier, Mnesilochus und Pistoclerus sollen ein prandium mit ihren geliebten einnehmen, und erfahrt hier zuerst, dass Pistoclerus in die schwester der geliebten seines freundes verliebt ist. Ueberrascht fragt er 720: Quid tu loquere? Wenn nun Mnesilochus entgegnet: Hoc, ut futuri sumus, so passt doch diese antwort ganz und gar nicht zu der frage des Chrysalus, auch weiss ich ihr überhaupt keinen sinn abzugewinnen, selbst wenn man ut = ubi nimmt. Da nun Chrysalus sofort, ohne vorher sich nach der wohnung der neuen Bacchis zu erkundigen, fragt, wo das biclinium besorgt sei, so scheinen mir hier einige

verse ausgefallen zu sein, in denen Mnesilochus dem Chrysalus, wenn auch in aller kürze, die mittheilungen in betreff des zusammenwohnens beider schwestern macht, die Ritschl in den verlorenen anfang des stückes setzt.

Dass auch die Bacchides spätere zusätze erhalten haben, versteht sich von selbst, doch haben hier nach Ritschl noch Bergk in d. ztschr. f. alt. 1850, nr. 42 und Ribbeck bei Ritschl praef. ad Stich. p. xvIII - xIX schon sehr aufgeräumt; mir will in dieser beziehung nur noch eine stelle verdächtig scheinen, deren besprechung ich jedoch einer anderen gelegenheit vorbehalte. Uebrigens kann man in der annnahme solcher späteren zusätze nicht vorsichtig genug sein; bisweilen genügt eine umstellung, um einem vermeintlichen späteren zusatze seinen echt plautinischen charakter wieder zu geben, wie z. b. Ribbeck den versen 465-66, die hier allerdings einen sehr faden witz enthalten und deshalb von Ritschl eingeklammert sind, dadurch eine glänzende ehrenrettung verschafft hat, dass er sie hinter v. 459 stellt und nach 466 den ausfall eines verses annimmt. In gleicher weise lässt sich vielleicht v. 107, dessen echtheit von Schneidewin im Philol. V, p. 375-76 stark angegriffen ist, retten, wenn man ihn nämlich als schlussvers der ersten scene des stücks setzt. Wenn Ritschl p. 590 den inhalt dieser scene so angiebt: "auf einmal wird ihre (der Bacchis II) aufmerksamkeit durch die ankunft eines jungen mannes in anspruch genommen, der von innerer und äusserer bewegung erschöpft scheint, und dessen aufgeregtes selbstgespräch und beginnen sie unbemerkt zu beobachten beschliesst", so ergiebt sich auf den ersten blick, wie passend hier die worte sind: Simul hic nescio qui turbare coepit: decedamus hinc. Ist es mir so vielleicht gelungen, die trümmer des verlorenen anfanges um einen vers bereichert zu haben, so hoffe ich auf fernere beistimmung rechnen zu dürfen, wenn ich die von Gellius XVIII, 12, 4 ganz allgemein aus Plautus citirten verse:

Exi tu, Dave, age, sparge: mundum hoc esse vestibulum volo.

Venus ventura est nostra, non hoc pulveret. in die vierte anfangsscene setze, wo sie nach den vorhergehenden worten converrite (aedis) scopis, agite strenue und den folgenden: Ecquis evocat Cum nassiterna et cum aqua istum impurissimum einen ganz geeigneten platz finden,

Anstoss nehme ich an der stelle 785. Wie kann Nicobulus von drohungen des Chrysalus reden, da dieser doch nur auf seine unschuld, im gegensatz zu der schuld des Mnesilochus, bingewiesen hatte! Auch die versicherung des Chrysalus: ego verbum nullum faciam könnte nur dann eine drohung enthalten, wenn Nicobulus den Chrysalus zu einem geständniss aufgefordert, dieser aber trotzig eine solche zumuthung abgelehnt hatte. Da aber nichts dergleichen vorhergeht, so sind die worte des Nicobulus unpassend, selbst für den fall, dass man mit Hermann die worte specta rem modo. Ego verbum nullum faciam als glossem streicht. Meiner ansicht nach reiht sich v. 787 unmittelbar an v. 784 und enthalten die schlussworte des Chrysalus eine dittographie von v. 841: Ex me quidem hodie numquam ses certior. Demnach nehme ich einen doppelten schluss dieser scene an, den einen mit 841, den andern mit 785-86. Stehen diese verse am ende der scene, so konnte Nicobulus fragen: Etiam, carnufex, minitare?, denn nun bleibt Chrysalus mit den worten: ego verbum nullum faciam trotzig die antwort auf die frage des Nicobulus: quis igitur obsecrost? schuldig. - Den schluss dieser erörterungen möge die besprechung der stelle 125-28 bilden. Was Pistoclerus dem Lydus geantwortet hatte, waren keine argutiae, war eine reine grobheit, wohl aber enthält die entgegnung des Pistoclerus in v. 121-24 argutias, hieran also müssen sich v. 127-31 anschliessen. Nun kann die erwähnung des opsonium und des koches den Lydus zu der äusserung veranlassen: non hic placet mi ornatus und an die entgegnung des Pistoclerus reihen sich passend v. 132 sq., insofern Lydus aus den worten des Pistoclerus erkennt, dass seine auctorität beim Pistoclerus nichts mehr gelte.

Neustrelitz.

Th. Ladewig.

## 'Απαλός.

In Steph. Thes. L. Gr. T. I s.  $\dot{\alpha}\pi\alpha\lambda\delta\varsigma$  c. 1160 C findet sich  $\dot{\alpha}\varphi$   $\dot{\alpha}\pi\alpha\lambda\delta\tilde{\omega}r$   $\dot{\delta}r\dot{\nu}\chi\omega r$ , a teneris unguiculis aus HST. Ms. Vind. angeführt. Es war  $\dot{\epsilon}\xi$   $\dot{\alpha}\pi\alpha\lambda\tilde{\omega}r$   $\dot{\delta}r\dot{\nu}\chi\omega r$  zu schreiben und auf Apost. VII, 51 a zu verweisen, so wie auf meine anmerkungen zu Diogen. V, 15, wo aus andern quellen die formel nachgewiesen.

Ernst von Leutsch.

## XI.

De nominibus Celticis in C. Iulii Caesaris commentariis traditis.

Nominum barbarorum inprimis Celticorum quum satis magnus numerus in commentariis C. Iulii Caesaris legatur, quorum multa in libris manuscriptis diversissime ac corruptissime traduntur, eorum haud pauca a recentioribus editoribus, pluribus comparatis codicibus, nonnulla etiam ex inscriptionibus et nummis potuerunt emendari. Atque postremo tempore, postquam Celticae linguae operam feliciter navarunt apud nostrates viri doctissimi, Boppius, Dieffenbachius, Zeussius, rationem Gallicorum apud Caesarum nominum scribendorum ad ipsius linguae Celticae analogiam exigere conatus est Glückius, peculiari libello qui inscribitur: die bei C. Julius Caesar vorkommenden celtischen namen, München, 1857. Pauca igitur, quae de nominum quorundam scriptura Glückius monuit, hic vel percensenda vel referenda duxi; tum quia non multos fore philologos putabam qui ex varia magnaque copia doctrinae Glückianae crassoque conviciorum in aliter sentientes coniectorum involucro eruerent, quae vere utilia essent ad eam partem criticae commentariorum tractandam, tum quod ita potissimum perspici posse existimabam quantum ad nomina illa recte scribenda novissimis subsidiis criticis profectum esset. Nam in proferendis suis rationibus adeo ex variis codicum lectionibus a Schneidero et Nipperdeio allatis pendet Glückius, ut recte dici posse videatur, nisi illis plenius et accuratius, quam ante erat factum, exhibitis, ne hunc quidem suam sententiam propositurum fuisse. Qui si in multis eiusmodi nominibus satis probabilem enucleavit etymologiam, in reliquis ostendit aliorum nominum Celticorum accurate servari formationem et compositionem: potest sane haec res valere ad

scripturam eorum ex codicibus petitam confirmandam et stabiliendam; quod vero in nonnullis propter Celticae linguae analogiam a codicum scriptura recte tradita recedi iubet, etiamsi illa ab ipso Caesare videatur esse profecta, nullus ei commentariorum editor facile obsequetur: quoniam editoris esse videtur Caesaris ubique genuinam restituere manum, nec vero, ubi forte ille erravit, erroris eum convictum corrigere. Eam vero rationem sequendam esse aperte Glückius profitetur. Nam postquam ostendit apud Plinium IV, 17, 31 Arecomica, itidem apud Ausonium, Prof. X, 24 Aremorica, apud eundem, Ep. IX, 35 Aremorici, apud Rutilium, It. 1, 213 Aremoricae, et apud Sidonium Apollinarem, Carm. VII, 247. 369. 548 Aremoricus et Aremorici recte legi - quorum poëtarum eo maior sit auctoritas quod ipsi fuerint Galli; - probaturus, etiam apud Caesarem legendum esse Aremoricae civitates pro eo quod codices ubique praebent Armoricae civitates, b. G. V, 53. VII, 75. VIII, 31, quippe quum ea vox conflata sit ex particula are (i. e. ad, quae particula inveniatur etiam in vocibus Arecomici VII, 7, 4 cet., Arelate, b. c. I, 36, 4 cet., Mel. II, 5, 2, Plin. III, 5, 7, Strab. IV, 81 cet. et in aliis nominibus) et moricus (formatum eadem ratione ac comicus in voce Arecomici et similia, ex vocabulo Gallico mori i. e. mare, unde etiam Morini, Moritasgus, b. G. V, 54, 2, Morimarusa, Plin. IV, 13, 27, Moridunum, Itin. Ant., Μορικάμβη Ptol. II, 2 originem duxerint): sic ille pergit: "Armoricus die spätere form, wurd die gewöhnliche. Es ist demnach mehr als wahrscheinlich, dass diese spätere schreibung eines allgemein bekannten namens erst durch die abschreiber in Cäsars commentare kam. Gesetzt aber auch, Cäsar hälte wirklich Armoricae geschrieben, so kann dies für uns kein grund sein, diese schreibung beizubehalten. Denn es handelt sich hier nicht um einen eignen ausdruck des schriftstellers, sondern um ein fremdes wort, dessen wahre form herzustellen, die aufgabe der wahren kritik ist". Quae ratio quo ducere possit in scriptoribus graecis latinisque emendandis vix quemquam fugit. Etenim apud Graecos quidem scriptores pauca nomina barbara hunc corrigendi conatum effugerent. Prudentius utique ac melius sane, si quae invitis scriptoribus latinis vel graecis exciderint minus recta, ea non in ipso textu illorum corriguntur, sed in annotationibus ad calcem paginarum subiectis animadvertuntur. Et ipse quidem Glückius parce cauteque ea usus est mutandorum nominum licen-

tia, ac plerumque codicibus vel ipsorum commentariorum vel aliorum scriptorum aut inscriptionibus suam suffulsit scripturam; ac videntur nonnulla quae proposuit omnino esse sequenda, sicuti scriptura vocis Aremoricae, quemadmodum Caesarem scripsisse verisimillimum est. Sed ne ipse quidem suam rationem in omnibus putavit posse adhiberi, quippe qui, quae in quibusdam statuit, non tenuerit in aliis. Ita aspirationem docens alienam esse a lingua Gallica, Aeduos, non Haeduos contendit ubique eum populum esse appellandum; qua in re quum codices b. G. 1, 3, 5 Haeduo vel Heduo exhibeant (unus E Aeduo) ac sic fere reliquis locis, etsi libri mss. contradicere videantur, tamen inscriptiones nonnullae apud Gruterum 371, 8 et Orellium nr. 2028. 193. 184 (quanquam etiam Haedui legitur, Momms. nr. 192. et Hedui, Orell. nr. 3432) et graeca eius nominis forma quae est Αίδονοι vel Aidovoi, Glückii sententiae favent. At idem non est ausus mutare Helvetios in Elvetios, Helvios in Elvios ac reliquit Hesus apud Lucanum I, 445; in quibus nominibus itidem, si constare sibi voluisset, tollenda aspiratio, contra in nomine Germanico Ariovisti addenda fuit. Iam si ne in his quidem, quae sunt certissima (v. ipsum Glückium p. 10) secundum rationes linguae constanter agi potest, sed mos potius Romanorum est sequendus ac loquendi consuetudo: documento id esse potest, in aliis quae multo sunt incertiora, non sine periculo a codicibus recedi. Quae vero nomina praeterea, codicibus Caesaris non addicentibus, mutanda censet Glückius, haec sunt. Primum scribendum putat, - pro eo quod codices praebet, II, 35, 3 Andes, III, 7, 2 Andibus (ubi cod. Andinus Andegavis exhibet) VII, 4, 6 Andos, VIII, 26, 2 Andium, - aut Andecavos, aut Andecavis, aut Andecavorum: quia ita is populus appelletur apud Plinium IV, 18, 32. Tacit. Ann. III, 41, in Notitia provinc. et civit. Gall. apud Sirmondum, conc. Gall. I (ubi est Andicavi), apud Orosium, VI, 4. Ptolem. II, 7 (ubi exhibetur 'Ωνδικαουαι), et in nummo quodam apud Eckhel. 1, 72; et quia id nomen factum sit ex vocabulis in lingua cymrica servatis caw, ligamen, cawiau, ligare, et particula ande, contra, cui ut particulae graecae arti- etiam significatio invicem inesse potuerit: quod si statuatur, nomen Andecavorum designare invicem iunctos. At eam notionem vocis ande fuisse, mera coniectura est Glückii; et quamquam Lucani versus I, 436-441, in quibus Andus legitur, subditicii iudicantur, tamen hoc ipsum

nomen Andus reperitur in inscriptione a Grutero 873, 12 tradita; Andes porro notissimum nomen vici a Mantua non procul siti, Don. vit. Verg. I, 2. Potuerunt Andes qui cum Pictonibus, Turonis, Lemovicibus, Santonis 1) eiusdem generis fuisse videntur quum in altera ripa Ligeris incolerent inde nomen accepisse: quod si licet statuere ita fuisse, nomen Andium significabat idem ac si dicerentur Andebroges in contraria ripa incolentes. Postero tempore quum singulae tribus eius populi quae ante satis fuissent seiunctae in unam civitatem coaluissent, quod etiam sub Romanorum imperio fieri potuit quippe qui subiectis gentibus suas fere leges suaque instituta ut retinerent permittere consuevissent: iam Andecavi i. e. Andes coniuncti appellabantur; atqui ita fortasse explicari potest, qui factum sit ut iidem qui antea Andes, postea Andecavi essent nominati. B. G. II, 3, 1 ubi Andocumborium exhibuerunt Schneiderus et Nipperdeius, scribendum existimat Glückius Andecumborium (ita secundum Oudend. pars mss. et vett. edd. habent), quia id nomen ab eadem particula ande sit derivandum. Deinde Glückius legendum ducit Cebenna (pro Cevenna, VII, 8. 56) quod ita apud Melam II, 5, 1. 6, Plinium III, 4, 5. IV, 17. 31, Lucanum I, 435 (ubi est Gebennas), Solinum 21, Auson, clar. urb. XII, 5. XIII, 8 scriptum sit; et quod hoc nomen derivetnr ab ceb i. e. dorsum, eadem ratione formatum qua facta sint nomina Vienna, Ravenna, similia; porro Cenabum (pro eo quod in codd. est Genabum VII, 3. cet.) quia ita exhibeatur in Itin. Ant., tab. Peut., apud Oros. V, 12 (ubi est Cenapum), apud Strab. IV, 191 (Κήναβον), apud Ptol. II, 7 (Κήναβον); derivatum videri id nomen a cen (iric. cian) quod significet remotus, ultra, quodque insit etiam in nomine Cenomanorum. Porro scribendum esse Glückius putat Centrones V, 39, 1 (ubi codd. exhibent Ceutrones); alium quidem populum, sed idem esse nomen statuens ac quod I, 10, 4 memoretur, derivatum ab centr - (calcar) et significans ,,xevτροφόροι": Ceutrones vero perperam legi, quod eius vocis origo in nulla dialecto Celtica indagari possit. Qua quidem in re, quae saepe alias dicere coactus est Glückius, contra ipsius sen-

<sup>1)</sup> Hi enim populi fere apud Caesarum coniunctim nominantur II, 35, 3. III, 11, 5. VII, 4, 6 VII, 75, 3. VIII, 26. 27, ac videntur hi, praeter gentes Aremoricas, ex Celtis soli nullius nationis clientelae fuisse addicti. Quam ob rem Helvetii postquam finibus suis exierunt, in Santonum fines erant profecturi I, 10, 1, quippe quos nec in Aeduorum nec in Sequanorum nec in Arvernorum fide esse scirent.

tentiam possunt verti. Nam eo, quod nominis Ceutronum radix ceutr ex vocabulis, quae nunc in Celticis linguis reperiuntur, non potest explicari, non efficitur, ut ipsum nomen non sit genuinum, siquidem etiam aliorum nominum radices Glückius ingenue fatetur se non posse ex vocabulis Celticis interpretari: qualia sunt nomina Elvii, Nammeius, Vacalus, Veneti, Venelli etc., quorum radices elv, namm, vac, ven etiamsi in aliis quoque nominibus reperiuntur, tamen quid significent non liquet. Diphthongum vero eu a veteri lingua Celtica non esse alienam monstrant nomina Pleumoxii, Leuaci, Leuci I, 40, Teutates Lucan. Ph. I, 445, Teutomatus Caes. de b. G. VII, 31. 46, Celeusum tab. Peut., et vocabula cymrica eunt (aequus), neuet, cet. Atqui ipsam hanc rationem in aliis nominibus excutiendis, genuina ea esse probaturus, solam potest proferre Glückius, ut ostendat eorum diphthongos inveniri etiam in quibusdam aliis vocibus; quemadmodum ad nominum Catamantaloedis et Caeroesorum et Verucloetii formam tuendam praeter codicum scripturam nihil habet quod afferat nisi oe etiam in aliis nominibus positum fuisse pro oi, quae propria diphthongus linguae Celticae fuerit. Quamobrem quum optimi codd. teneant Ceutrones etiamsi n et u saepius confundantur, tamen tamdiu haec lectio erit servanda, donec melioribus rationibus falsam eam esse comprobabitur [cf. Phil. XV, 575]. - Praeterea Glückius ex inscriptionibus et nummis ostendit Danuvius esse scribendum VI, 25, 2 (quemadmodum etiam Kranerus edidit) nomen fluminis cum Zeussio interpretans ex vocabulo irico dána, i. e. fortis, audax; et Genava (quemadmodum ante eum iam scripserat secundum Mommsenium Kranerus) 1, 6, 7, ubi vulgo (cum solis Dresd. I, II. et inscript. Orell. nr. 255) Geneva, a Schneidero et Nipperdeio cum omnibus rell. codd. Genua editum est; hanc vero formam non esse ferendam existimat Glückius, sed ex inscriptionibus ap. Momms. 83. 84 ("vicinis Genavensibus"), Itin. Anton., ubi etiam Partheius et Pinderus ediderunt Genavia, tab. Peut., notit. provinc. Gall. apud Sirmond. conc. Gall. I, 91 aliisque, veram illam formam Genava esse restituendam, quae simili ratione sit facta atque Ausava Itin. Anton., Massava tab. Peut., alia; et derivata ab gen, maxilla, cymr. genau, os; ita ut Genava nomen significet ostium. Denique scribendum esse mataris (pro vulg. mataras) I, 26 secundum Liv. VII, 24. Strab. IV, 196. Hesych. (apud quos μάταρις et μαδάρεις legatur) Auct. ad Herenn. IV, 32. Sisennam apud No-

nium ed. Merc. 556 qui materis dixerint; et quanquam Nonius etiam matera afferat, tamen quum illa vox a medr materi sit facta, non esse verosimile Caesarem mataras scripsisse, vel etiamsi ita scripserit, corrigendum eum esse; Raurici pro Rauraci, I, 5, 4. 29, 2. VI, 25, 2. VII, 75, 4 (ubi in libris aut Rauraci aut Rauriaci vel Tauriaci scriptum invenitur), ex inscriptionibus in quibus sit Rauricus apud Arnethum zwölf römische militärdiplome, Wien, 1853, p. 44. 66. tab. XV. XVIII, Raurica ap. Orell. nr. 590, et secundum Plinium, ubi Raurici IV, 17, 3, Raurica ib., Rauricum IV, 12, 24, Ptol. II, 8 ubi 'Pavoixoi perhibeantur; et quanquam etiam Rauraci dicantur, tab. Peut., Itin. Anton., Ammian. XIV, 10, 6 cet., inscript. ap. Steinerum nr. 728, posteriore demum tempore ita appellatos videri; nomen enim Raurici similiter esse formatum ac Vindelici, Avatici, Aremorici, Arecomici cet. Sed quum in codd. Plinii IV, 17, 3 etiam Raurica legatur, et nomina Gallica quum hominum tum populorum etiam in acus (Dumnacus), iacus (Divitiacus, Valetiacus cet.), iaci (Segontiaci) desinant; inprimis si nomen illud a rauri (iric. rúire, rúireach i. e. dominus) derivetur, ego potius crediderim genuinam vocis formam fuisse Rauriaci, quoniam vix credibile est terminationem "cus" sine vocali copulativa ad radicem illam fuisse adiectam, cf. diviti, Divitiacus, Glück. p. 4; ac putaverim, quemadmodum ex dêvitiac sit dêvitae factum, ita ex Rauriaci esse Rauraci ortum. Quamobrem si unquam haec quaestio ad liquidum perduci queat, a maiore copia aut inscriptionum aut codicum id auxilium videtur exspectandum; ac donec certius quid docebitur sui cuiusque scriptoris codices erunt sequendi. Postremo Venelli esse scribendum putat Glückius (cum Ursino in notis) pro Unelli II, 34, 1. III, 11, 4. 17, 1. VII, 75, 4, quippe ex eadem radice ac Veneti factum, quanquam ad explicanda haec nomina certi nihil affert.

Semel tantum Glückius vulgatam (Oudendorpii) contra Schneiderum et Nipperdeium tutatur, 1, 51, 2 (ubi hi Triboces ediderunt) censens retinendum esse Tribocos, secundum Plin. IV, 17, 31. Tac. hist. IV, 70. Germ. 28. Oros. VI, 7. Strab. IV, 193. 194. Ptol. II, 8 et inscriptiones apud Steiner. nr. 832. Orell. nr. 3408. Grut. 647, 5; neque vehementer se repugnaturum esse ipse significavit Schneiderus ad IV, 10, 2, quoniam ut priore loco nonn. codd. interque eos CE Tribocos, ita altero omnes Tribucorum exhibeant. Ipsum vero nomen Glückius Gallicum putat for-

matum ex praepositione tri- saepius ad voces componendas adhibita et boc, unde etiam  $Me\lambda(\betaoxor)$  ( $\delta\rhoos$ ) apud Ptol. II, 10 et voces iricae bocaim, tumere, bocail, ostentatio cet. deriventur; ita ut nomen Triboci significare existimandum sit per clivos habitantes; qua in re adversatur I. Grimmio qui in libro: geschichte der deutschen sprache I, 497 ex Germanica voce  $Dr\hat{i}buochi$  corruptum censet.

In paucis aliis nominibus codicum nonnullorum lectioni patrocinatur Glückius quam editores neglegendam putarunt. Ita tuetur Viromandui II, 4, 9. 16, 2. 23, 3, quod altero loco solus b, tertio praeter b etiam ACDN et alii cum editione incerta exhibent, secundum Oudendorpium, et B secundum Nipperdeium; de rell. codd. nihil constat, quod Schneiderus varietatem lectionis indicare supersedit. Nam quanquam ut apud Caesarem, ita etiam apud Oros. VI, 7, in Itin. Anton., tab. Peut. et apud Plinium IV, 17, 31 Veromandui impressum sit, tamen codicem Riccardi et Parisinum d apud Silligium exhibere Viromandui; et ita hoc nomen scriptum inveniri in duabus inscriptionibus Viromanduo apud Grut. 375, 3 (Orell. nr. 6950) et de Walium nr. 307; ac porro priorem nominis eius partem etiam reperiri in nominibus Viromarus (mém. de l'acad. des inscr. 25, 133.), Viromanus (Murat. 1766, 1), Virodunum (Eckh. doctr. numm. vett. I, p. 75. Itin. Anton.), Virovesca (Plin. III, 31, 4. Itin. Anton.) multisque aliis. - Deinde secundum nonn. codd. etiam scribendum censet I, 53, 4 Voccionis (exhibet ita E, Boccionis legitur in CD, hoccionis in B, Voctionis in Af) pro eo quod in vulgata et ipsum rectum sit Vocionis, quum Schneiderus et Nipperdeius perperam ediderint Voctionis. Duplicari enim solere consonam c a Gallis in nominibus eius generis; t vero consonam perperam in codd. lectam esse pro c. Idem plane factum esse in nomine Litaviccus; nam etsi Litavicus - quod vulgo, etiam a Schneidero et Nipperdeio editum est - recte sit formatum a litavia h. e. ora maritima, ita ut Litavicus significet ab ora maritima oriundus, eademque nominis forma etiam a Cassio Dione XL, 37 et in nonnullis nummis referatur, tamen si codices spectentur, qui fere — iccus vel ictus exhibeant, non esse dubium quin etiam in hoc nomine litera c terminationis fuerit duplicata; quemadmodum praeterea fieri in nominibus Mariccus Tac. hist. II, 61, Maricca Grut. 879, 10, Andiccus Steiner. nr. 430, aliis. - Porro pro Latobrigis, cum Beckero, Zeitschrift für alterthumswissenschaft 1851 nr. 57 p. 450, Kranero,

aliis, legendum censet Latovicis I, 5, 3 et item Latovici I, 28, 2, Latoricorum 1, 29, 2 (in his scilicet lectionibus meliores codd. conspirare videntur; primo enim loco A Latovicis, BCDEe Latobicis exhibent). Factam enim esse eam vocem a gallico v. lato (quod sit cymr. llaid. iric. lathach) lutum, unde etiam Are - late derivandum sit: alteram vero nominis partem, quae sit vici, reperiri etiam in aliis nominibus, qualia sint Eburovices, Brannovices, Lemovices, Ordovices, Tac. Ann. XII, 33, Cambiovicenses tab. Peut., Bordovicus notit. dignit., et a cymr. guic, iric. fich, vicus, esse deriyandam. - Denique recte videtur cum Glückio legendum esse I, 31, 12 ad Magetobrigam (ubi Bong. I, II exhibent admagetobrige, Vind. 1 ad Magetobriam, ceteri fere ad Magetobrie), quum briga (iric. brigh, cymr. bre, goth. bairg, germ. berg) frequens sit in nominibus oppidorum Gallicorum; cf. Eburobriga Itin. Anton., tab. Peut., Nemetobriga Itin. Anton., Litanobriga, ib., 'Aqróβριγα Ptol. II, 11. Ac diluisse videtur etiam omnem dubitationem de initio vocabuli Glückius, ostendens a mag (quod significet campus, unde - magus in multis oppidorum nominibus derivetur; qualia sint Argentomagus Itin. Anton., Eburomagus tab. Peut. cet.); ab hac igitur voce mag initium nominis Magetobriga esse factum, simili ratione qua Nemeto — briga, Cingeto — rix, alia, sint formata.

Etiamsi non omnes has coniecturas accipiendas putaveris, tamen Glückii iudicium magni facies ubi, dissentientibus codicibus, quos potissimum sequendos ducat ex ratione veteris linguae Gallicae demonstrat. Plerasque nominum formas, quas Schneiderus et Nipperdeius dissentientes a vulgata, sed consentientes inter se in textum receperunt, comprobavit Glückius; ita VII, 75, 4 Ambibarii (Ambibari) quippe ex particula ambi vim intentionis habente et bari (cymr. bar, ira) factum; II, 4, 10 Caeroesos (Caeraesos); I, 3, 4 Catamantaloedis (Catamantaledis); V, 24, 4 Catwolci cet. (Cativolci, etc.); VII, 32, 4 cet. Convictolitavis (Convictolitanis); III, 9, 10 Diablintres (Diablintes); VII, 4, 2 Gobannitione (Gobanitione); VII, 9, 6 Gorgobinam (Gergoviam); IV, 10, 3 Mediomatricum (Mediomatricorum); II, 34, 1 cet. Osismos (Osismios); I, 51 2 redis (rhedis); II, 34, 1 cet. Redones (Rhedones); V, 22, 1 Segovax (Segonax); III, 20, 2 cet. Sontiates (Soz tiates); IV, 10, 1 Vacalus (Vahalis); VII, 75, 2 Vellaviis (Velaunis), ad quam scripturam confirmandam Glückius iubet conferri inscript. in Acad. des insc. 25, 148; 1, 27, 4 Verbigenus (Urbigenus). Atque in his quidem lectionibus probabile est etiam futuros commentariorum editores esse acquieturos; exceptis tamen vocibus "rheda" et "rhedones", quas cum aspiratione esse scribendas contra Zeussium (p. 50) Mahnius evicit, etymologische untersuchungen über geographische namen, Berlin, 1859, sub voce Rhenus p. 27—32.

Maior difficultas videtur inesse in iis nominibus, de quibus Schneiderus et Nipperdeius inter sese dissentiunt. Quibus de nominibus quae Glückius sentiat, aut quae vel aliis vel mihi statuenda videantur, paucis exponam, codices iis literis designans, quas illis Nipperdeius indidit, caeteros iis significans, quas ipse proposui, de codd. Caesar., Philol. XIII, 2, p. 368.

I, 7, 3 Nameius Schn. d (B?), Nammeius Nipp. ACDE. Hoc probat Glückius afferens Nammo, mittheil. des hist. vereins für Steiermark 4, 199, Nammius Grut. 626, 4. Momms. nr. 160, Nammonius mittheil. 2, 67. Nammonia Grut, 625, 6.

Ibid. Verudoctius Schn. A?, Verucloetius Nipp. BC. Hoc tanquam firmius a codicibus probat Glückius.

- I, 10, 5 Segusianes Sch., Segusiavos Nipp. in addend. secundum Bernardum Mém. des antiquaires de France XVIII, 341. Nipperdeium sequitur Glückius, et quemadmodum iam in altera editione Orellius apud Cic. pro Quinct. 25 illam scripturam reposuerit, etiam reponendam putat apud Plinium IV, 18, 32. Strabonem IV, 186. 192. Ptolem. II, 7; idemque nomen latere suspicatur in forum Segustavarum tab. Peut., quod perperam exhibitum sit proforum Segusiavorum. Nunc quidem idem Bernardus Segusiavos esse scribendum certissime demonstravit in libello, de quo ratio redditur in Institut nr. 287. 288 quique est inscriptus: description du pays des Ségusiaves.
- I, 37, 3 Treviri Schn., Treveri Nipp. ABDEFGHL(0)P f  $\zeta$   $\vartheta$   $\varsigma$ . Hoc probat Glückius, simul ostendens nominativum singularis esse Trever, quum multis inscriptionibus allatis tum aliorum nominum terminatione comparata quorum sunt Liger, Nicer cet.
- 1, 38, 3 Alduasdubis Schn., [alduas] Dubis Nipp. ex coni. Valesii. Non improbabile est quod Weissenbornius suspicatur in margine fuisse scriptum al. Dubas (ita enim Ptolemaeus:  $\Delta o \tilde{v} \beta \alpha \varsigma$ ) idque paullulum corruptum in textum inrepsisse. Tacet de hoc nomine Glückius.
  - II, 16, 2 Atrebatibus Schn. et vulg., Atrebatis Nipp. secun-

dum codd. quanquam iidem IV, 21. VII, 75 Atrebatibus exhibent. Vulgatam probat Glückius negans Caesarem et Atrebatibus et Atrebatis scribere potuisse, quum apud Latinos quidem scriptores nomen Atrebas constanter tertiae declinationis sit, et heteroclita nonnulla tantum eorum nominum apud Caesarem sint, quae Gallicam vel Germanicam terminationem on habuerint: Santonum I, 10, Santonis III, 11. VII, 75, Santonos I, 11, Turonis VII, 75. VIII, 46, Turonos VII, 4, Turones II, 35, Teutoni I, 33, Teutonum VII, 77, Teutonis I, 40. II, 29, Teutonos II, 4. Nimirum haec Glückii opinio videtur inter caussas fuisse, cur I, 52 Triboces repudiaret: genitivum Mediomatricum IV, 30, 3 non ab nominativo Mediomatrices, sed ab Mediomatrici ducit, afferens exempli caussa Augusta Vindelicum Itin. Ant. Restat nomen Caleti (Plin. Oros.) quod Caesar enunciat Caletes VII, 75 et Caletos II, 4, VIII, 7; quam rem ut cum ratione sua conciliet ex diversis declinationibus iudicat non esse sumptos nisi nominativum et accusativum. Sed quum ex inscriptione ap. Grut. 436, 3 etiam genitivum Teutonorum afferat, itemque Veliocasses II, 4. VIII, 7, Veliocassis, casu dativo, VII, 75 et Veliocassium Orell. nr. 6991 p. 162, agnoscat ne haec quidem sententia satis firma videtur; ac nihil iam obstare videtur, quin etiam dativum Atrebatibus et Atrebatis Caesari concedamus. Sed quum Atrebatis non inveniatur nisi in codd. lacunosis et mixtis ABDEGHKLOP  $\beta\delta\gamma\mu$ , in quibus probavi frequentissime singulas literas syllabasve excidisse, ita ut e. g. in iis exhibeatur dedissent pro dedidissent, moribus pro rumoribus, sitis pro positis, ac pro hanc et similia (v. Philol. XIII, p. 372), dubitari iam nequit, quin legendum sit Atrebatibus, quum literas bu incuria librarii qui horum codicum archetypum descripsit esse praetermissas statuendum sit. — Caeterum nomen Atrebates Glückius explicat ex vocibus Gallicis ad - (quae particula Latinorum praepositioni respondeat) et treb (quo vocabulo etiam nomen Contrebia conflatum sit et quod vicus, oppidum significaverit) inprimis ex verbo composito atrebat (possident): ita ut Atrebates significare existimandum sit incolae, possessores.

II, 34, 1 Sesuvies Schn., Esuvies Nipp. ex III, 7, 4, quod etiam pro lectione codicum Essues V, 24, 2 reposuit cum Whittio quodque omnibus tribus locis tenendum ducit Glückius; qui quanquam non reiicit Esuvies, tamen scribendum putat Esubies, cum Oudendorpio ad III, 7 et (A?) BCDEN  $\beta\gamma\vartheta\mu\nu\chi$ . Iam Whittius

viderat primo horum locorum literam initialem nominis Sesuvios ex postrema litera vocis Curiosolitas originem traxisse. Ad formam Esuvios probandam Glückius comparat Danuvius; contra, ad formam Eusebios firmandam, Mandubii, Vidubium tab. Peut., Ussuium ibid., Itin. Ant., Verubium Ptol. II, 2. Ipsum nomen Esubii ab esu et Esus, quod est nomen Gallicum Martis, Orell. nr. 1993. Luc. 1, 445 (ubi exhibetur Hesus), derivandum censet et explicat Mavortii, bellicosi.

III, 9, 8 Nannetes Schn., Namnetes Nipp. Id probans Glückius praeter auctoritates a Nipperdeio allatas adhibet Strab. IV, 190 (Ναμνῖται, Kram.), Ptol. II, 7 (ubi perperam editum sit Ναμνῆται pro Ναμνέται), inscript. Orell. nr. 188 (Namnis), tab. Peut. (portus Namnetus).

III, 22, 1. 4 Adiatunus Schn., Adiatunnus Nipp., quod maiore codd. auctoritate nititur, quum priore loco ABDEυχ, altero praeter hos etiam CH δ id exhibeant. Glückius duplicem consonam probat comparans Antunnus — quod exstet in derivato nomine oppidi Antunnaci (Itin. Ant., Tab. Peut., Amm. Marc. XVIII, 2, 4) — Cernunnos (Orell. nr. 1993), Vesunna (Itin. Ant. Grut. 105, 1) Vibunna (Murat. 2073, 1), similia. Derivatum esse ab adiat cymr. addiad, desiderium et significare cupidus.

III, 27, 2 Ptiani (pro vulgata lect. Preciani) Schn., Ptianii Nipp. cum meliore codd. auctoritate quum, qui praeter d alterum exhibent, C et N., ad exemplar codicis interpolati eius generis cuius est d, correctum fuisse constet. Tacet de hoc nomine Glückius.

V, 11, 8 Casivellauno Schn., Cassivellauno Nipp. Simplex s ex codd. tutius esse Schneidero videbatur, contra duplex s in nomine Vercassivellaunus maiore auctoritate codicum niti VII, 83, 6. Duplicatam consonam in utroque nomine probat Glückius, comparans Cassiliacum tab. Peut., Cassibratius Grut. 869, 7, Cassignatus Liv. XLII, 57, alia. Compositum esse alterum nomen Vercassivellaunus ex priore et particula ver, cymr. guer, quae vim intendendi obtineat, eadem ratione qua ex nomine Cingetorix sit factum Vercingetorix.

V, 20, 1. 21, 1 Trinovantes, Trinovantibus Schn., Trinobantes, Trinobantibus Nipp. Altero loco ABCH bfz consonam v agnoscunt. Pollicitus est de hoc nomine se alio loco dicturum esse Glückius.

Ibid. Mandubratius Schn., Mandubracius Nipp. ABCDHP βζν. Glückius probat Mandubratius comparans Cassibratius Grut. 869, 7.

lbid. Imanuentius. Omiserat hoc nomen Nipp.: reduxit Schn. ex duobus tantum codd. e (qui habet Imannuetitius) et f (in quo scriptum est in ianuue tutus) et editionibus omnibus vetustis (praeter incertam) quae Imanuentius exhibent. Sane id nomen qui primus recepit non est commentus, sed in codice aliquo nunc quidem deperdito invenisse credibile est. At vero facetum id monstrum videtur esse. Quum enim pro eo quod in plerisque codd. est Mandubracius in aliis legatur Mandubratius vel Mandubrantius (20, 3 y Mandubrantumque, G Mandubrantiumque): librarius qui eum codicem scripsit, ex quo et e et f et is originem duxerunt, quo usi veteres editores nomen illud Imanuentius receperunt, de codice ex quo ipse suum transcripsit verba faciens videtur adnotavisse: i ma. n. v. e. -tius (vel -ntius), hoc est: in margine nostri veteris est tius (vel -ntius) indicans, Mandubratius (vel Mandubrantius) variam esse lectionem nominis Mandubracius. Ea nota librarii, tanquam nomen esset, in textum quorundam codicum inrepsit aliterque in aliis, ut fit, est depravata.

V, 21, 1 Cenimagni Schn. cum codd., Iceni, Cangi Nipp. ex Lipsii coniectura proposita in adnot. ad Tac. Ann. XII, 32. Eam coniecturam satis contemptim reiicit Glückius ostendens nomen Cenimagni compositum esse ex Cêni (quod etiam in nomine Cenomani reperiatur) et magni (quod in nomine Magnis Itin. Anton. insit et unde voces cymr. man (magn) iric. magen i. e. locus, deriventur) et vertens Cenimagni locum longinquum tenentes.

V, 39, 1 Geidumnos Schn., Geidumnos Nipp. Quid in plerisque melioris notae codicibus legatur satis incertum, quum aut Geidūnos aut Geidūnos scriptum sit, quod et Geidumnos et Geidunnos significare potest. Accedit quod Schneiderus in referendis scripturis semel Bong. AB pro Voss. AB posuisse videtur. Tamen Glückio Schneiderus formam Geidumnos analogia nominum Garumna et Dumnorix recte videtur tutatus esse. Ipse Glückius multa alia nomina eiusdem radicis affert ut Veriugodumnus Orell. nr. 2062, Τογόδουμνος vel ut Glückius censet rectius Τογίδουμνος Dio. Cass. LX, 20, Dumnacus Caes., Conconnetodumnus ib. et alia; et explicat vocem dumnus profundus; gei vero voce, Gall. ge, cymr. gai (spuma, ira); ita ut Geidumni significet valde spumantes, aestuosi, impetuosi.

VI, 44, 3 Agedinci Schn. ANbceh, Agedici Nipp. Priorem formam, quam etiam Pinderus et Partheius in Itin. Ant. receperunt,

Glückius, etsi apud Ptol. 'Αγέδικον legatur, tamen ductus comparatione nominum Alisincum Itin. Ant., Vapincum ib., Lemincum ib., tab. Peut. (quibus Schneiderus secundum Ukertum etiam Durotincum addit), statuit esse veram. Ipsum Agedincum explicat montanum, derivans ab ag iric. aighe (collis).

VII, 7, 2 Nitiobroges Schn., Nitiobriges Nipp. Illud optimi codd. 31, 5. 46, 5. 75, 3 exhibent et tuetur Schneiderus similitudine nominis Allobroges (cui etiam Combroges addere poterat). Qua in re Glückius ei non assentitur, p. 127 sub voce Magetobriga ostendens Nitiobrīges nomen factum esse ex iric. voce neith, neid, nith = net, nit (proelium, pugna), et brîg, iric. brîg (quod diversum a briga, mons, significet valor, virtus) et conferri iubens nomina propria Brîgo Steiner. 544 nr. 2, Brigius, Brigovanus, similia.

VII, 42, 5 Cavillono Schn., Cabillono Nipp. VII, 90 praeter bef omnes Cabilloni, hoc loco (praeter cod. Turrisani) omnes Cavillono exhibent. Probat Glückius Cabillonum, p. 118, sed de Schneideri lectione pollicitus est se dicturum esse in libro: gelehrte anzeigen der Münchener Academie der wissenschaften.

VII, 75, 2 Brannovicibus, Blannoviis Schn. cum omnibus fere codd., Brannovicibus, Brannoviis Nipp. Hoc Glückius probat, p. 114 afferens praeterea Brannodunum Not. dign., Βραννογένιον Ptol. II, 2; quanquam haec se scripsisse dicit in praefatione, antequam Schneideri notam legisset.

Ibid. Eleuteris Schn., Eleutheris Nipp. Probat Glückius Clarkii et Ukerti coniecturam Helviis. At Helvii ab eo bello videntur alieni fuisse, cf. VII, 65, 2. Tamen nomen populi in hac voce latere, nec vero epitheton esse Cadurcorum vix cuiquam dubium esse potest.

Ibid. 3 Cenomannis Schn., Cenomanis Nipp. Duplicem consonam quam etiam Silligium ap. Plin. IV, 32 restituisse dicit Schneiderus, tuentur codd. (exceptis e et Haenel.). Simplicem probat Glückius multis aliis nominibus eiusdem terminationis allatis et versu, qui ap. Grut. 1161, 6 (et in Forcell. lexico) traditur: Te iubet agnatos visere Cenimanos.

Ibid. Bellocassis Schn., Velliocassis (casu dativo) Nipp., qui VIII, 7 Veliocassis (casu accusativo) et II, 4, 9 Velocasses scribit. Postremo loco etiam Schn. Velocasses. Glückio cum Whittio Veliocasses (II, 4. VIII, 7) et Veliocassi (VII, 75) dicendi videntur

Ac sic in inscriptione ap. Orell. nr. 6991 ex civitate Veliocassium legi affert.

Ibid. Aulercis Eburonibus Schn. cum pler. codd., Aulercis Eburovicibus Nipp. cum Valesio et Ukerto, probante Glückio, p. 114 ac probaturis omnibus qui putaverint non facile Caesarem oblivisci potuisse Aulercos Eburovices se scripsisse III, 17, 3.

VII, 3, 1, Cotuato Schn., Cotuato Nipp., tamen Gutruato ex VIII, 38, 4.5 rescribendum ducens cum Ciacc. et Dion. Voss. Hoc etiam Glückius probat, quanquam nomen aeque bene ex ratione Celtici idiomatis posse explicari existimat. Schneiderus et Caesaris et Hirtii codicibus fidem esse habendam ducit: praesertim quum VII, 3 "homo desperatus", VIII, 38 "summae inter suos dignitatis atque auctoritatis vir" designetur. At vero tantum abest, ut Hirtii designatio cum Caesaris verbis pugnet, ut alter locus alteri lucem afferre videatur. Nam quum Hirtius Gutruatum principem eius sceleris dicat, non cogitare eum de bello concitato constat, quippe quod jam significaturus sit verbis concitatorem belli, sed de interfectis civibus Romanis; nec absurdum videtur eum qui cives Romanos interfecerit, etiamsi ob eam rem summam inter suos adeptus sit auctoritatem, a Caesare desperatum hominem appellari. Itaque aut VII, 3 Gutruato aut VIII, 38 Cotuato reponendum. Sed quum necesse sit Hirtium commentarios Caesaris ante oculos habuisse, erravisse eum vix credi potest: et quum Nipperdeius recte statuisse videatur librarios potius pleniorem vocem in tenuiorem quam vice versa mutavisse, omnibus tribus locis Gutruatus nominandus esse videtur.

Ibid. Conconetodumno Schn., Conetoduno Nipp. Glückius probat Conconnetodumno, ad quam lectionem ducunt scripturae multorum codd. melioris notae; BH aperte hoc exhibent. De terminatione dumnus cf. Geidumni; ad priorem nominis partem componendam adhibitam censet Glückius particulam con-, com-; connet vero formatum ut cinget in Cingetorix, orget in Orgetorix, nemet in Nemetocenna, Nemetomarus, maget in Magetobriga) ductum a voce conn (unde Connius Grut. 776. Momms. nr. 94, Connenus Grut. 775, 2) quae significet sensus; itaque conconn designare consensus, concordia, conconnet consentiens, concors.

VII, 90, 6 Ambibaretos Schn., Ambilaretos Nipp., VII, 75, 2 Ambluaretis, uterque. Docet Glückius utroque loco cum Stephano scribendum esse Ambivaretos, Ambivaretis: quippe quod nomen factum sit ex ambi (circum, mutuo) et var [unde Catguaret, Domnguaret, Elguaret, Tecguaret eodem modo sint formata quo Tacetus (Orell. nr. 2409), Lucetus, Dicetus (Steiner. nr. 1042. 1466)] cymr. gwared (liberatio), guaredu (liberare), ita ut Ambivareti significet mutuo se defendentes. Etiam Ambivaritos IV, 9, 3, quod nomen est alius populi, Glückius agnoscit.

VII, 58, 2. 6. 60, 1. 61, 5. Reiicit Glückius Metiosedum quod Schneiderus omnibus quatuor locis posuit. Post Eberzii (zeitschrift für die alterthumswissenschaft, 1855, nr. 16) et Nipperdeii expositionem quum etiam Schneiderus iudicavisset, quod oppidum Metiosedum fuisse putabat, non secundo flumine, ut superiores editores statuerant, sed adverso flumine fuisse situm a Lutetia proficiscentibus, omnis ei caussa sublata erat ob quam prioribus tribus locis Melodunum, quarto Metiosedum scriberet, quemadmodum illi, codd. scripturam sequentes, faciendum putaverant. Unum iam inter omnes constat fuisse oppidum nominandum idque positum fuisse supra Lutetiam: quaeque sola restat in hac explicatione difficultas quod qui lintres 60, 4 memorantur, iidem 61, 5 naves appellantur, facile diluitur, si recordaris, postrema continere Gallorum de his rebus sententiam et naves illic ita intelligendas esse, quasi dictum fuerit lintres quos esse naves Galli ex magno remorum sonitu suspicabantur. Haec vero omnia quum ita fere etiam Schneiderus statuisset sane non erat quod Glückius tam vehementer miraretur, illum dedisse Metiosedum; secutus enim ille est quod et rei gestae ratio postularet et quod codicum scripturae suadere viderentur. Nam quarto loco omnes codices Metiosedum exhibent vel saltem scripturam quae ad id nomen ducit; tertio A cum interpolatis, secundo interpolati, primo nonnulli interpolatorum afi; si vero erratur a librariis in nominibus, quae saepius repetuntur, fit id plerumque primo loco: quoque saepius nomen est scribendum eo rectius exhiberi solet (ad quam rem probandam Schneidederus I, 5, 3. VI, 4, 1 conferri iubet): quamobrem rectam scripturam postremo loco inveniri satis est probabile. Inde suspiceris Glückio formam nominis Metiosedum parum Gallicam fuisse visam. Ipse censet Mellodunum esse scribendum duplici 1, tum quod qui codices exhibent in duplici 1 fere consentiunt, tum ob linguae rationem: ad quam rem Mellosectum tab. Peut., Mellentum Vales. p. 334 et vocem iric. meall (collis) = mell affert. Alteram nominis partem quae frequens est in nominibus oppidorum Gallicorum cum voce iric. dun, cymr. din, anglosax. tun, theot. zun esse comparandam notissimum est et ostendit praeter alios iam Max. Dunker. Origg. Germ. p. 46. Inde efficitur, ut Mellodunum significet, quod latine dicas arcem collinam. Quae significatio num quadret in oppidum in insula fluminis Sequanae positum, alii videant locorum illorum peritiores: equidem haud crediderim: ac prope incredibile est Glückium explicationi suae fidem facere velle addentem hodiernum oppidum Melun, cuius antiquiorem partem in insula positam habere collem non est verisimile - ad radices collis esse situm; ad radices eius collis nempe pars postea condita urbis in ripa posita adiacet. Mihi contra sola haec Gallici nominis explicatio, si vera est, persuadere possit, Mellodunum non esse veram lectionem. Quae cum ita sint, adhuc sub iudice lis videtur esse: ac potuit Mellodunum adscriptum fuisse nomini Metiosedum a librario qui significare vellet Metiosedum tempore Caesariano - ac fortasse in ipsa illa insula — e regione eius loci fuisse situm, ubi postea oppidum Mellodunum in ripa fluminis esset conditum. Cui rei aliquid probabilitatis accederet si Gallica lingua docti sensum vocis Metiosedum expedire possent.

VII, 65, 2 Donotauro, Schn., Donnotauro Nipp. Nihil de hoc nomine Glückius. Mihi scribendum videtur Domnotauro. Ita enim  $N\beta\delta$  aperte exhibent; aliorum codd. scripturae eo ducere videntur; ex A nihil affertur. Conferenda sunt nomina Domnotonus Aus. Ep. V, 15, 31,  $\Delta o\mu r \acute{o} \lambda \lambda e \iota o \varsigma$  Strab. XII, 543 (quod secundum Glückium perperam exhibetur  $\Delta o\mu r \acute{e} \lambda \lambda e \iota o \varsigma$  et ex eius opinione scribendum est  $\Delta o\mu r \acute{o} \lambda \lambda \iota o v o \varsigma$ ). Domno vel dumno in compositis significare "profundus", "magnus" et respondere prorsus graeco vocabulo  $\beta\alpha\vartheta \acute{v} \varsigma$  etiam ubi hoc vim intensivam habet Glückius ostendit p. 73. Taurus vero videtur Gall. vocabulum tarv cymr. tarw (taurus), quod homo Gallus quum civis Romanus esset factus, Latino vocabulo videtur mutavisse. Quae si vera est explicatio mea, quemadmodum certissime persuasum habeo, hoc nomen documento est, interdum, id quod Glückius negat, nomina ex Gallicis et Romanis radicibus fuisse conflata.

His exemplis satis mihi videor comprobasse quantum auxilii ad nomina Gallica recte scribenda Glückii studiis sit allatum. Iuvat etiam commemorare haud raro novas explicationes vocum Gallicarum afferri a Glückio quas cognovisse neminem philologum pigebit; ita p. 131 vocabulum vergobretus, quod vulgo explicant fear — go — breith vir ad iudicium (v. Obrienum, apud Oberlin.), indicat compositum ex vergo cymr. guerg (efficax) et bretus (iric. breth, breath, breith, iudicium) et significare "iudicium exequens". De voce "ambactus" vulgatam explicationem reprobans quae fere ex goth. andbahts eius originem repetunt, alio se loco acturum esse pollicitus est.

Qua simul occasione utar, ut quae nomina secundum Glückium ex Gallicae linguae ratione aliter enuncianda sint atque in Baumstarkii, Kraneri, Seyfferti, Doberenzii indicibus vel in Forcellini lexico indicatur, hic referam.

Arelăte. Quanquam enim Auson. Clar. urb. VIII, 1 dixerit: Pande, duplex Arelate, tuos blanda hospita portus: vocalem produxisse eum censendum esse ut vox quae omnes syllabas correptas haberet, versui esset apta. Atque ita Str. IV, 181 'Αψελάτε, sed perperam 'Αψελάτον ap. Ptol. II, 9: Glück. p. 33.

Calĕtes: Καλέτοι Str. IV, 189. 194; perperam Καλῆται,
Ptol. II, 7. Wilb. pro Καλέται.

Caturiges.

Cenomăni; itemque in aliis nominibus Gallicis, Ariomanus, Grut. 670, 3 Viromanus Murat. 1766, 1. Adde quae supra p. 282 dicta sunt.

Centrones, Κέντρονες Ptol. III, 1; apud Str. IV, 204. 205.
208 perperam Κέντρωτες; itemque Redones, 'Pήδονες Ptol. II, 7, Pictones, Santones (Luc. I, 422 Santonus; contra 423 Suessones),

Divitiācus, Valetiācus, Dumnācus, Segontiāci et omnia reliqua nomina in acus, acum, aci desinentia: Glück. p. 4. Zeuss. 772. Nec tamen Bellovaci, quod correptum habet a, Βελλοάχοι Str., Βελλονάχοι (Βελλοονάχοι?) Ptol., quippe quod nomen ex voce vax, unde Segovax nomen sit deducendum, videatur esse compositum, Glück. p. 152.

Magetobrīga. Non diserte ita Glückius, sed distingui iubet inter brig (mons) et brîg (valor) p. 126.

Namnětes. Perperam apud Strab. Kram. Ναμνίται et apud Ptolem. Ναμνήται pro "Ναμνέται" exhiberi contendit Glückius.

Nantuates (perperam apud Strab. IV, 204 Navrovatai pro

"Nαντουάται" Glück. p. 8) atque ita etiam Sontiătes (Σοντιάται, Σωτιάται ap. Dion. Cass.), Vocătes, Cotuatus, Gutruătus.

Nemetes, quanquam Νεμηται ap. Ptol. II, 8.

Virdomārus, Viridomārus, Indutiomārus (quamquam Prop. IV, 10, 41. Virdomārus pronuntiaverit, ita eum fecisse censet Glückius, quia aliter hoc nomen "versu dicere non esset";) et sic omnia nomina in mārus desinentia.

Berolini. H. J. Heller.

## Zu Sallust. Jug. 35.

In der stelle: Quoniam lugurtham ob scelera invidia cum metu urgeat (vergl. die erklärungen bei Herzog, Kritz, Dietsch und Cless) ist metus activisch zu nehmen. Denn 1) ist der gewöhnlichere gebrauch von metus activisch; 2) gibt nur die active bedeutung einen für den ganzen zusammenhang treffenden und natürlichen sinn, während die erklärung der passiven bedeutung gezwungen ist; und 3) hat die verbindung des passiven invidia mit dem activen metus nichts ungewöhnliches in sich, wird vielmehr im gleichen capitel durch die nämliche verbindung in: quod alium mala fama et timor impediebat bekräftigt.

Freiburg i. B.

K. Kappes.

### Arist. Nubb. v. 517 ff.:

ώς ύμας ήγούμενος είναι θεατάς δεξιούς καὶ ταύτην σοφώτατ' έχειν των έμων κωμφδιών, πρώτους ήξίωσ' ἀναγεῦσ' ὑμας, ἣ παρέσχε μοι έργον πλεῖστον είτ' ἀνεχώρουν ὑπ' ἀνδρών φορτικών ήττηθείς, κτλ.

Das verdorbene  $\pi_{\varrho\omega\tau\sigma\nu\varsigma}$ . wofür Bergk  $\pi_{\varrho\omega\tau\epsilon\tilde{\iota}}$  vorschlägt, ist gewiss in  $\pi_{\varrho\omega\tau\sigma\tilde{\nu}\varsigma}$  zu ändern: für verkauft oder bestochen hielt er die damaligen, sonst so fein kritisirenden zuschauer. Diesem  $\pi_{\varrho\omega\tau\sigma\tilde{\nu}\varsigma}$  entspricht dann im folgenden  $\mathring{\alpha}\lambda\lambda'$   $\mathring{\sigma}\mathring{\nu}\mathring{\delta}$   $\mathring{\omega}\varsigma$   $\mathring{\nu}\mu\tilde{\omega}\nu$   $\pi\sigma\vartheta'$   $\mathring{\epsilon}\times\mathring{\omega}\nu$   $\pi_{\varrho\sigma}\mathring{\delta}\mathring{\omega}\sigma\omega$   $\tau\mathring{\sigma}\mathring{\nu}\varsigma$   $\mathring{\delta}\varepsilon$   $\mathring{\epsilon}\mathring{\epsilon}\mathring{\nu}\mathring{\nu}\mathring{\nu}$  das  $\pi_{\varrho\sigma}\mathring{\delta}\mathring{\omega}\sigma\omega$  aufs haar, an dem schon Duker und Ernesti mit recht anstoss nahmen.

Culm. O. Goram.

#### XII.

# Zu M. Terentius Varro de lingua latina. [S. Philolog. XVI, p. 449-64].

Die vielen verbesserungen, welche dr. Christ zu Varro de 1. 1. in dieser zeitschrift mitgetheilt hat, werden nicht verfehlen, die aufmerksamkeit der leser auf sich zu ziehen. Seit dem erscheinen meiner ausgabe 1826 habe ich diese bücher nicht ausser acht gelassen, sondern stets gesammelt und mich an ihnen versucht. Wenn ich gleichwohl bis jetzt nichts oder nur wenig davon bekannt gemacht habe, so geschah es zumeist, weil ich mir selbst nicht genügte und noch über viele stellen im unklaren bin. Was Ottfr. Müller in einem einzigen jahre zu stande brachte (der titel seiner ausgabe emendata et annotata ... anno MDCCCXXXIII verkündet es rühmend) und, wie er wohl glaubte, für immer abgemacht hatte, ist mir in mehr als 33 jahren nicht gelungen. Das beweist freilich nichts, als dass es ein eclatantes beispiel mehr ist, welch ungeheurer unterschied zwischen einem εὐανής und einem όψιμαθής ἀνήρ ist und in aller zukunft wohl auch bleiben wird. Ich habe diese ältesten überreste über lateinische sprache wiederholt im philologischen seminarium behandelt und es fehlte nicht an tüchtigen mitgliedern, welche das richtige bald fanden, bald den weg es zu finden zeigten. Erst vor zwei jahren habe ich diese bücher mit Christ und einem andern freunde in mussestunden durchgegangen, theils um sie in das studium der Varronischen schriften und deren eigenthümlichkeiten, welche noch lange nicht hinreichend erkannt sind, einzuführen und sie anzuregen, theils um dadurch selbst angeregt zu werden. Dass ich bei besprechung der einzelnen stellen mein urtheil nicht vorenthielt, versteht sich von selbst. Eine frucht dieser lecture bilden die angezeigten verbesserungen Christ's und ich wünsche, dass der zweite nicht zurückbleibe, sondern bald nachfolgen möge. Es bandelt sich nämlich hier nicht, wie jemand vermuthen könnte, etwa eine empfindlichkeit zu äussern, dass dort mehreres zuerst unter fremdem namen schwarz auf weiss gedruckt erscheint, was in meinen alten papieren längst eingetragen ist und vor decennien allen seminaristen mitgetheilt wurde. Bei einem autor der so viele hunderte von verbesserungen fordert, ist eine übereinstimmung an ein dutzend orten nicht der rede werth und verschwindet von selbst, manches ist, was, wenn man die eigenthümlichkeit des schriftstellers einmal erkannt hat, bei einiger aufmerksamkeit jeder leicht finden wird; auch ist eine solche übereinstimmung noch lange kein absolutes zeugniss der untrüglichkeit. Also nicht um die stellen handelt es sich hier, welche uns beiden gemeinsam sind, diese werden übergangen, sondern um die, welche Christ allein eigen sind oder in welchen wir nicht übereinstimmen, vielmehr weit aus einander gehen. Es ist leicht im Varro verbesserungsvorschläge zu machen, schwer mit diesen das richtige zu treffen. Man muss stets die überlieferung des textes beachten, um sicher zu gehen, und es bedarf grosser vorsicht, welche jüngern nicht immer eigen ist. Da ich nun offen gestehen muss, dass ich an diesen büchern mehr zeit verschwendet habe, als irgend einer der jetzigen oder früheren philologen, so kann es mir nicht schwer fallen, die versuche anderer zu prüfen und darüber zu entscheiden; und weil mancher verleitet werden könnte, eine äusserlich blendende änderung für wahr zu halten, obgleich sie es nicht ist, so will ich das recht, das mir meine vieljährige beschäftigung mit diesem autor giebt, in anspruch nehmen und mich über die dort mitgetheilten stellen näher erklären; vielleicht dass auch andere sich dadurch aufgefordert fühlen unserm vereinten bestreben sich beizugesellen, um dem guten hinkenden alten etwas auf die beine zu helfen, denen die cur besser als uns beiden gelingen möge.

Mit übergehung alles dessen, was nur interpunction und distinction betrifft p. 450 — 54, welche bei Varro häufig einem zweifel unterliegt, und manchmal nicht leichter zu entscheiden ist, als sie Aristoteles bei Heraclitus gefunden hat, will ich die textesänderungen hervorheben und dabei die von Christ eingeschlagene ordnung p. 455—464 befolgen.

1X, p. 510 At enim dies non potest esse magis quam mane; itaque ipsum hoc quod dicimus magis, sibi non constat, quod magis mane significat primum mane, magis vespere novissimum vesper. Hier wird dies als alter genetiv erklärt, welcher sonst in diesem werke ausser in der erklärung von Dispiter nicht zu finden ist; dann ist jedoch das wort ganz überflüssig, und Varro würde schon um die zweideutigkeit zu meiden, es gar nicht geschrieben haben. Aber es ist übersehen, dass at enim nur eine interpolation Müllers ist, eine formel die an unserer stelle nicht passt, und was eben so wichtig ist, die Varro meines erinnerns in diesen büchern auch nicht kennt. Die überlieferung hat nur ut enim dies, also eine vergleichung, und der gedanke liegt nahe, nämlich so wenig dies, das ganze, einer comparation fähig ist und man nicht magis dies sagen kann, eben so wenig dessen theile, mane und vespere. Wir haben also auch hier eine von den vielen stellen, welche durch den gleichklang der wörter lückenhaft geworden sind, und die sich leicht von selbst ergänzt: ut enim dies non potest esse magis [quam dies, sic mane non magis quam mane. Am schlusse ist vespere, nicht vesperi zu schreiben.

V, p. 64 Et hi quos Augurum libri scriptos habent sic: Divi qui potes, pro illo quod Samothraces Seoi Svrazoi. Christ sagt, man müsse zur feststellung des vollständigen einklanges beider stellen mit leichter emendation θεοί οἱ δυνατοί schreiben. haben von der alten lateinischen sprache viel zu wenig kenntniss, um über einen ausdruck wie Divi qui potes für Dei potentes mit sicherheit zu urtheilen, die griechische dagegen ist uns jedenfalls bekannt genug, um behaupten zu dürfen Geoi of Svrazoi sei nicht griechisch. Wir finden auch sonst Beol Surazol, Beolig δυνατούς: Servius ad Aen. I, 378. II, 296. Weit vernünftiger verfuhren die alten herausgeber, welche sich mit DIUI POTES begnügten, da qui möglicher weise aus den vorangehenden buchstaben entstehen konnte, wir haben jedoch kein recht an der handschriftlich überlieferten alten formel zu rütteln, Varro aber spricht nur von der sache und der gleichheit des begriffes, die divi qui potes der auguralbücher und die Beoi δυνατοί in Samothrace seien darstellungen von mas et femina; von der form dieser begriffe ist gar nicht die rede und darauf kommt es auch gar nicht an.

V, p. 91 Cohors quod ut in villa ex pluribus tectis coniungitur ac quiddam fit unum, sic hic ex manipulis pluribus copulatur. Cohors quae in villa, quod circa eum locum pecus coerceretur. Da hier zwei etymologien von cohors gegeben würden, so vermisse man nach cohors quae in villa den zusatz secundum alios ab eo oder einen ähnlichen. Dies ist indessen nur eine conclusio, die von einer falchen praemisse ausgeht: coerceretur ist selbst nichts als correctur, die handschriften haben sämmtlich cooreretur. Varro leitet also sowohl cohors in exercitu, wie cohors in villa von coorior ab.

Auf gleiche weise glaubt Christ dieselbe schwierigkeit V, p. 119 tunica a tuendo corpore, tunica ut induca einfach durch den diplomatisch leicht zu rechtfertigenden zusatz von aut vor dem zweiten tunica zu heben. Hier wird eine doppelte etymologie vorausgesetzt, die zweite von induere; aber dann würde Varro nicht sagen aut tunica ut induca statt aut ab induendo, und selbst bei der varronischen willkür würde mich diese ableitung befremden. Dazu aber kommt noch, dass induca erst von Pomponius Laetus gemacht ist, die handschriften geben indica, wir haben also keine zweite etymologie, sondern nur die erklärung der eben angegebenen, und nun passt auch tunica ut. Da aber indica, wie es scheint, kein lateinisches wort ist - es ist uns wenigstens sonst nicht überliefert - so wird der fehler hierin liegen, sei es dass Varro, um den ausgang auf ica zu belegen, ein ähnliches wort z. b. manica anführte, oder dass noch eine nähere erklärung von tueri folgte, wie er tesca von tueri gleichsam tuesca VII, p. 297 ableitet, also tunica ut tuenica. Alles dieses ist höchst ungewiss und wenn indica doch ein gangbares, uns aber unbekanntes wort war, auch höchst unnöthig, gewiss aber bleibt, dass die vermeintlich einfache abhülfe des zusatzes von aut nicht anzunehmen ist.

V, p. 152 Armilustrum ab ambitu lustri. Christ vermuthet, dass armato vor ambitu ausgefallen. Dieses verfahren scheint vollkommen berechtigt und selbst unumgänglich, zumal unten p. 204 armilustrium noch einmal wiederkehrt, sei es nun dass man armato, oder wie ich einst vermuthete armis et ergänzt. Aber welche vorsicht in der behandlung dieser bücher gefordert wird, wie leicht man irren kann und der fehler ganz anderswo steckt als da wo man ihn sucht, kann man auch hieraus ersehen.

Servius nämlich überliefert uns Aen. 1, 283 Lustrum autem dictum quod post quinquenium unaquaeque civitas lustrabatur, unde Romae AMBILUSTRUM, quod non licebat nisi amb os censores post quinquenium lustrare civitatem. Wir kennen das wort — was man sich für obiges indica merken möge — nur aus dieser stelle des Servius, und der beisatz von ambos sichert es vollkommen gegen jeden angriff; ja sogar die falsche erklärung und etymologie von ambilustrum könnte wie so vieles bei Servius aus Varro genommen sein, der sich bekanntlich kein gewissen daraus macht, in verschiedenen schriften auch verschiedene ableitungen desselben wortes zu geben.

VI, p. 225 Quom vehementius in movendo, ut ab se abeat, foras fertur, formido; quom pavet et ab eo pavor. Christ verwirft Müllers änderung quom per avia it, ab eo pavor, glaubt aber dass etwas ausgefallen sei und schlägt vor: quom ne pereut (sc. refugit mens) pavet et ab ev pavor. Aber refugit kann aus obigem nicht ergänzt werden, und was die hauptsache ist, weder in Christ's noch in Müller's versuche sieht man eine etymologie von pavor. Dieses und formido bezeichnen zwar dieselbe sache, aber letzteres einen höheren grad und ist ein weit stärkerer ausdruck. Hätte man auf den comparativ vehementius geachtet, so würde man das richtige leicht gefunden haben, es ist einfach: mens quom vehementius in movendo, ut ab se abeat foras, fertur, formido; quom [parum], pavet, et ab eo pavor: man erwartet vielmehr formidat, aber da von dem anderen worte das substantivum eigens hervorgehoben ist, so wird formido auch dort das richtige sein.

VII, p. 359 in der erklärung eines plautinischen verses heisst es: proversus dicitur ab eo quod in id quod est versus, wo Müller, weil das letzte keinen sinn giebt, emendirt in id quo it est versus, Christ aber sich damit nicht wie Ritschl begnügt, sondern weil Varro anderswo selbst pro mit ante erklärt, glaubt, man müsse: proversus dicitur ab eo, quod in id, quod est ante, est versus, schreiben. Diese vermuthung ist höchst ansprechend und einfach; ihre richtigkeit aber hängt zunächst von etwas ab, was hier übergangen ist. Die ergänzung nämlich stützt sich auf die annahme, dass das wort proversus erklärt werde, dieses ist jedoch nur ein zusatz, den Müller auf mein anrathen ohne weiteres aufgenommen hat, wie er denn nur zu oft meinen ver-

muthungen die unverdiente ehre schenkte, sie in den text zu nehmen. Hätte er dieses gleich mir bescheiden in der anmerkung gelassen, so wäre es zwar unter dem texte nicht weniger falsch, als jetzt im texte, aber er hätte einen andern dadurch nicht verleitet, darauf hin weitere schlüsse zu bauen. Die neuern sprechen so viel von interpolationen der abschreiber, wollen aber nicht begreifen, dass sie selbst die ärgsten interpolatoren der alten texte sind. Da die stelle jedenfalls verdorben ist und deren richtige herstellung erst noch zu erwarten steht, man aber wie es scheint einen andern weg, als bisher, zu betreten hat, so muss, damit andere zum abschlusse kommen können, das ganze nach der handschrift mitgetheilt werden: Apud Plaulum aut transversum non proversus cedit quasi cancer solet dicitur ab eo qui in id quod est versus, et ideo qui exit in vestibulum, quod est ante domum, prodire et procedere; quod cum lemo non faceret, sed secundum parietem transversus iret, dixit ut transversus cedit quasi cancer, non proversus ut homo. Hier ist besonders, was im Varro, so viel ich mich erinnere, einzig dasteht, ab eo qui zu heachten; ich glaube, nicht blos F, sondern alle handschriften haben so und erst Pomponius Laetus habe in der editio princeps ab eo quod geschrieben. Dieses ist nämlich die stereotype formel, die Varro bei seinen etymologien hundert mal gebraucht, man darf sich also nicht wundern, wenn man sie auch hier anbringen zu müssen meinte. Ich zweisle, ob mit recht. Dixit ist nicht Plautus, sondern wie der vorausgehende leno lehrt, die bestimmte dort auftretende person (IV, 1, 45. v. 915), nämlich Pseudolus, und damit wird auch dicitur ab eo qui klar. Bei Plautus wird der vers ut transversus . . solet (nicht das wort proversus) von dem (Pseudolus) gesprochen, welcher. - Das verbum ist ausgefallen oder liegt in in id wie z. b. init; Pseudolus geht dort mit Simmia und zeigt ihm auf seine frage: sed propera mihi monstrare, ubi ostiumst lenonis aedium das gegenüberstehende haus und den so eben aus seinem hause kommenden leno. Die endliche herstellung wird also davon abbängen, ob ab eo qui oder ab eo quod das richtige ist.

VIII, p. 394 Imposititia nomina esse voluerunt quam paucissima, quo citius ediscere possent, declinata quam plurima, quo facitius omnes, quibus ad usum opus essent, dicerentur. Da die construction fehlt und man dasselbe subject, welches im vorhergehenden satze ist, auch hier wünscht, so hat man schon früh

dicerent geschrieben. Christ behält das passivum und will: quo facilius omnes res quibus ad vitam opus esset dicerentur. Wozu die änderung ad vitam, kann ich nicht einsehen; es giebt eine menge wörter, welche wohl ad usum, aber nicht ad vitam nothwendig sind; hier aber ist vom usus loquendi die rede. Die ergänzung omnes res quibus ad usum opus esset dicerentur hat mir auch Madvig schriftlich mitgetheilt; ich halte sie aber nicht für richtig. Res sind die gegenstände, stammbegriffe, welche in wörter verkörpert die verba imposititia geben, dieses ist der feste sprachgebrauch unsers autors; dagegen bezeichnen die verba declinata die vielen nuancen einer und derselben res, oder eines nomen, verbum imposititium, z. b. beim verbum tempora, modi u. s. w., und diese, nicht die res selbst sollen hier angegeben werden; er hat kurz vorher gesagt: infinitae enim sunt naturae in quas verba declinantur. Dieses oder ein dem ähnliches wort wird auch hier gestanden haben; die concinnität der beiden sätze macht wahrscheinlich, dass das subject nicht wechselte; der nachdruck ruht auf citius und facilius.

VIII, p. 418 Eo etiam magis analogias dissimilia finguntur, sed etiam ab isdem vocabulis dissimilia. Der gedanke ist aus dem zusammenhange klar, Christ ergänzt: analogia repudianda est, quod non solum a similibus; da aber der plural des wortes dem Varro geläufig ist, so liegt näher eo iam magis analogias [esse negandum oder non esse apparet.]

IX, p. 457 Sed ii qui in loquendo partim sequi iub ent nos consuetudinem; partim rationem, non tam discrepant, quod consuetudo et analogia coniunctiores sunt inter se quam iei credunt: quod est nata ex quadam consuetudine analogia et ex hac consuetudo ex dissimilibus et similibus verborum quod declinationibus constat: neque anomalia neque analogia est repudianda, nisi si non est homo ex anima, quod est ex corpore et anima. Müller hat zuerst hier richtig die lücke erkannt und dieselbe geistreich mit den worten et ex hac [consuetudine item anomalia; itaque] consuetudo ergänzt. Christ verwirft dieses, weil der satz: aus dem sprachgebrauche sei die anomalie entstanden, nicht beweisen könne, dass sprachgebrauch und analogie eng verbunden sind, und schreibt: et ex hac [consuetudo corrigitur; quae] consuetudo. Ich wünschte, er hätte sich mit Müllers vorschlag begnügt; der neue ist ganz unhaltbar und entschieden zurückzu-

weisen. Aristarch stellte den satz auf: verborum similitudinem quandam in declinatione sequi, quoad patiatur consuetudo, und Varro sagt, der consuetudo und analogia zu folgen sei kein widerspruch, weil die analogia selbst aus der consuetudo hervorgegangen, also in ihr enthalten sei. So viel steht da; das folgende beispiel, der homo bestehe ex corpore et anima, beweist, dass der homo mit consuetudo, anima mit analogia verglichen wird, also kann auch die erwähnung der anomalia (gleich dem corpus) oben nicht fehlen. Damit verschwindet auch der einwurf, der gar nicht hätte vorgebracht werden sollen; es ist nicht anders als wenn jemand fragen wollte, wie kann der satz: homo bestehe ex corpore, beweisen, dass homo und anima eng verbunden seien? Man wird sagen, so heisst der satz nicht, sondern homo constat ex corpore et anima, oder ohne gleichniss consuetudo constat ex analogia et anomalia. Wenn nach dem neuen vorschlage gesagt ist: nata ex quadam consuetudine analogia et ex hac consuetudo corrigitur, so giebt es keine anomalie und sie verschwindet ganz. Müllers ergänzung ist dem gedanken nach gewiss richtig, an der form ist einiges auszusetzen; nämlich verborum quod ist eine änderung von mir, die er voreilig in den text gebracht hat, statt verbis eorum quod, das wahre ist verbis eorumque declinationibus. Ich habe daher bald nach dem erscheinen seiner ausgabe der stelle diese form gegeben: consuetudo et analogia coniunctiores sunt inter se quam iei credunt, quod est nata ex quadam consuetudine analogia, et ex hac sconsuetudine item anomalia; quare quod] consuetudo ex dissimilibus et similibus verbis eorumque declinationibus constat, neque anomalia neque analogia est repudianda . .

IX, p. 461 Primum quod aiunt, qui bene loqui velit, consuetudinem sequi oportere, non rationem similitudinum, quod alterum si neglegat, sine offensione facere non possit, alterum si sequatur, quod sine reprehensione non sit futurum, errant, quod qui in loquendo consuetudinem qua oportet uti, sequitur non sine ea ratione. Ich habe auch die protasis gegeben, weil einiges zu bemerken ist. Similitudinum ist falscher zusatz, Varro sagt für analogia sowohl ratio als similitudo, aber nicht ratio similitudinum. Beides zu verbinden, rationem et similitudinem (den accusativ haben allerdings einige codices), verbietet das einfache consuetudinem. Dann lässt der gegensatz nicht den gedanken erwarten: auch der ana-

logie könne man nicht ungerügt folgen - die antwort weiss nichts davon - statt: man könne ungestraft zwar die analogie, aber nicht die consuetudo verletzen; daher mit Stephanus wohl die negation zu versetzen ist: alterum (oder an beiden stellen alteram) si non sequatur, quod sine reprehensione sit futurum. Selbst quod fördert, da es in diesem satze so oft folgt, die concinnität nicht und würde besser fehlen. Im nachsatze habe ich in der ausgabe vermuthet: sequitur, sequitur eam non sine ratione, Müller diplomatisch einleuchtender sequitur, eam sequitur, Christ schreibt noch einfacher, sequitur, sequitur non sine ea rationem, und dieses hatte ich mir längst eingetragen, ohne dass es mir auch völlig genügte. Nämlich non sine ea, was gleich nachher sich wiederholt, ist in den vorausgehenden worten schon nothwendig enthalten, und selbst die unmittelbare wiederholung von sequitur ist, obschon von consuetudinem sequi die rede ist (womit man oben auch alterum vertheidigen kann), keineswegs so ganz gesichert, man wünscht einfach: quod qui in loquendo consuetudine, qua oportet, utitur, sequitur rationem.

Sehr wahrscheinlich ist die vermuthung, dass im folgenden p. 462 den worten ad ceterorum similium verborum rationem aus dem vorhergehenden ad constuetudinem communem et vorauszusetzen sei. An sich ist der gedanke auch ohne dies vollständig, aber die concinnität, welche Varro eigen ist, lässt, zumal der begriff von consuetudo hervorgehoben werden soll, diese worte hier am schlusse aus der vergleichung ungern vermissen.

IX, p. 472 Num aliter sol a bruma venit ad aequinoctium, ac contra cum ab solstitio venit ad aequinoctialem circulum et inde ad brumam. Um das ganze gleich zu stellen, sagt Christ, müsse auch das erste glied vervollständigt werden, und er ergänzt den satz nach aequinoctium mit den worten et inde ad solstitium. Die sache leidet keinen zweifel und der gedanke ist jedenfalls: die sonne geht auf dieselbe art von der bruma zum aequinoctium und von da zum solstitium, auf welche sie vom solstitium zum aequinoctium und von da zur bruma kommt. Aber hat Christ auch bedacht, dass ab solstitio nichts als eine verkehrte interpolation Müllers ist, welche erst diese schwierigkeit geschaffen und in den text gebracht, ihn selbst zu seiner ergänzung verführt hat? Die handschriftliche überlieferung kennt nur cum ad solstitium venerit, und dieses genügt aller forderung; solstitium

ist der mittelpunkt, zu welchem die sonne kommt, und von welchem sie wieder ausgeht; denn das inde nach diesem d. h. ab solstitio ergänzt sich aus ad solstitium ja von selbst. Die abschreiber haben in ihrer unwissenheit dem alten Varro arg zugesetzt, aber die gelehrsamkeit der herausgeber hat es oft auch nicht fehlen lassen, ihn noch unverständlicher zu machen. In den vorausgehenden astronomischen vergleichungen hätte Christ auch noch nach Müller, wie ich glaube, mit grund einiges berichtigen können.

1X, p. 491 Qui dicunt quod sit a Romulo Roma et non Romula, neque ut as ove Ovilia, sic a bove Bovilia, non esse analogias, errant, quod nemo pollicetur a vocabulo vocabulum declinari recto casu singulari in rectum singularem, sed ex duobus vocabulis similibus casus similiter declinatos similes fieri. Weil im Varro wiederholt angegeben ist, dass die declinatio der vocabula nicht blos in der änderung in ihre verschiedenen casus, sondern auch in deren umbildung in andere vocabula bestehe, fordert Christ, um diesen widerspruch zu heben, dass man nach singularem das wort similiter einschiebe. Das hat einen grossen schein und ich selbst war einst dieser ansicht, nur dass ich dem worte eine bessere stellung gab und noch weiter ging: e vocabulo vocabulum [similiter] declinari, [e] recto casu singulari in rectum [casum] singularem. Aber ich hatte es bald aufgegeben, similiter ist nicht nothwendig. Im vorhergehenden buche spricht Varro nicht seine eigene überzeugung aus, sondern nur im sinne der gegner der analogie, diese aber suchten und fanden einen besondern beweis für die anomalie gerade in der ungleichen umbildung solcher wörter. Dagegen sprechen hier die vertheidiger der analogie; Aristarch und seine anhänger und Varro selbst im zehnten buche erkennen eine solche bildung gar nicht als declinatio an, also nemo pollicetur vocabulum declinari e recto casu singulari in rectum casum singularem, ihnen ist dieses eine impositio, also voluntaria.

V, p. 52 Cum Caelio coniunctum Carinae et inter eas quem locum Ceroliensem appellatum apparet . . Ceroliensis a carinarum iunctu dictus Carinae postea Cerionia . . Christ glaubt durch umstellung das ganze klar zu machen: cum Caelio coniunctae Carinae a carinarum iunctu et inter eas . . Ceroliensis dictus postea Cerolia. In der erklärung dieser ältesten urkunde der topographie Roms leichthin änderungen vorzunehmen ist doppelt gewagt

41.3

und davon sehr abzurathen; die eintheilung der Suburana in folgende sechs sacraria: Caelius, Caeliolus, Carina, Ceroliensis, Carina altera, Subura jedenfalls durch nichts gerechtfertigt. Rom kennt nur carinae, nicht eine carina und carina altera, was aus inter eas zu schliessen nicht angeht. Varro erwähnt nicht die namen aller sacraria, nur jene die ihm wichtig scheinen führt er an und so ist das fünfte sacrarium übergangen. Dass Varro nicht cum Caelio coniunctae carinae a carinarum iunctu geschrieben hat, ist unbezweifelt; die erstern drei worte gehören zum Caeliolus des vorausgehenden satzes. Aber auch die etymologie des wortes - denn eine solche haben wir jetzt durch Christs umstellung carinae a carinarum iunctu bekommen - ist falsch, nicht weil wir von diesem iunctus der kiele nichts wissen, sondern weil Varro im folgenden die strasse Carinae überhaupt nicht von carina ableitet, wohl aber närrisch genug von caput, er mochte dabei auch das griechische κάρα im kopfe haben. Wer aber wird an Ceroliensis dictus postea Cerolia glauben können? Es ist vielmehr umgekehrt, das adjectivum setzt das substantivum voraus und ist erst aus diesem gemacht! Dergleichen darf man doch dem Varro nicht ex coniectura aufbürden! Die stelle ist also durch diese vermeintliche verbesserung viel schlimmer geworden, für mich hat sie keine schwierigkeit, nur die worte nach carinae: postea cerionia verstehe ich nicht. Varro kennt den locus ceroniensis (oder wie die handschrift nachher gieht ceroliensis und ceruliensis) offenbar nur aus dem vierten sacrarium, unterscheidet diesen, wie man glauben muss, und leitet ihn von den Carinae ab, weil er local damit verbunden war. Dieser name setzt aber ein Cerionia oder Cerolia bereits voraus; wenn er nun sagt Carinae, postea Cerionia (wovon wir übrigens nichts wissen), so ist locus Ceroniensis nicht ein von den Carinae verschiedener, sondern in diesen enthaltener platz, nur das adiectivum von carinae. Nur wenn a carinarum iunctu dem sinne nach nichts anderes bedeutet als Ceroliensis a carinis dictus, kann ich den zusammenhang der stelle verstehen.

V, p. 133 Vestis a velis; vela ab eo quod vellus lana tonsa universa ovis. id dictum quod vellebant. Lanea ex lana facta. Christ mit umstellung eines wortes: vestis universa a velis. Ich halte diese verbesserung für ganz sicher und rühme sie um so mehr, weil sie mir selbst entgangen ist, obschon ich zuerst die bedeu-

tung von universus im Varro nachgewiesen habe; er gebraucht es, um das generelle von dem speciellen zu unterscheiden, z. b. sacerdotes universi a sacris dicti, d. h. der allgemeine ausdruck ist sacerdotes im gegensatze von Augures, Salii etc.: so pecora universa, also auch hier: vestis universa. Christ hat die richtige anwendung meiner bemerkung für diese stelle zu machen verstanden und ich wünschte, es wären alle seine verbesserungen für mich so überzeugend wie diese.

IX, p. 506 Primum balneum (nomen ut graecum introiit in urbem) publice ibi consedit, ubi bina essent coniuncta . . et quod non erant duo, balnea dicere non consuerunt, cum hoc antiqui non balneum, sed lavatrinam appellare consuessent. Christ stellt die worte nomen ut . . urbem nach consuerunt; dadurch wird, was zusammen gehört, verbunden, das griechische wort mit dem alten lateinischen ausdrucke, der jenem weichen musste. Aber wenn gesagt wird .... balneum publice ibi consedit, so ist damit ausgesprochen, dass das wort anders woher nach Rom gekommen ist, und wir wollen wissen woher, können daher die worte graecum introiit in urbem oben nicht entbehren, abgesehen davon, dass man gleich bei der erwähnung des wortes balneum dessen etymologie erwartet. Dadurch werden wir mehr dazu geführt, die untern worte nach oben, als die obern nach unten zu schieben. Auch ist ut eine nicht annehmbare änderung Müllers für et. Wäre die stelle demnach so gegeben: primum balneum (nomen etiam graecum introiit in urbem, cum hoc antiqui non balneum sed lavatrinam appellare consuessent), publice ibi consedit, so ware alles in ordnung, wie man es wünschen kann; aber muss es so sein, und kann die herkömmliche folge nicht gehalten werden? Ich denke wohl, nur darf man mit Christ nicht fragen, wie aus dem worte balneum statt lavatrina folge, dass es keinen plural balnea gab. Die antwort liegt ja im vorausgehenden; wir haben hier nur eine gelegentliche schlussbemerkung: die alten Römer haben überhaupt nicht das griechische wort balneum gebraucht, sondern dafür lavatrina gesagt. Ich halte die umstellung nicht für nothwendig.

X, p. 554 Quare nisi in sua parte inter se collata erunt verba, si non conveniunt, non erit ita simile, ut debeat facere idem. Christ schreibt verba, non si conveniunt, erit, der gedanke ist richtig erkannt, doch braucht es der umstellung der negation nicht, es genügt die eine zu streichen, also verba, si conveniunt,

non . . . Gemeint sind wörter wie nox und mox, zu merken ist überdiess simile, für similitudo oder erunt ita similia.

V, p. 53 Eidem regioni attributa Subura, quod sub muro terreo Carinarum. Christ schreibt quae, weil hier keine etymologie stehen kann und Varro diese sogar verwirft; aber auch quae genügt mir nicht, weil es keine andere Subura giebt; ich glaube es ist einfach gewesen: Subura sub muro terreo Carinarum. Wäre dieses letzte wort nicht, so würde ich die erklärung hier ganz fallen lassen, weil das nämliche unten, aber ohne Carinarum, wieder erscheint. Nicht minder befremdend sind mir die ersten drei worte. Subura ist der letzte ort, welcher zur ersten region gehört; voraus gehen Caelius, Caeliolus, Carinae; nun heisst aber die erste regio Suburana und hat von ihr den namen; es ist daher gewiss auffallend, wenn am schlusse steht eidem regioni attributa Subura. Oder gehören die drei wörter zur sacra via des vorhergehenden satzes? denn auch das ist nicht unmöglich. Aber Suburana war auch gewiss nicht der ursprüngliche name der ersten region; aus unserer urkunde sieht man, dass einst die Tuscische herrschaft auf dem mons Caelius gewesen und sich über die andern berge, den Esquilinus, Palatinus verbreitet hatte; man hatte später als man das joch abgeschüttelt, den verhassten namen wie es scheint geändert, ohne der regio selbst ihre erste stelle zu nehmen und die Palatina dafür einzusetzen.

V, p. 74 Hinc Epicharmus Enni Proserpinam quoque appellat, quo d solet esse sub terris. Christ richtig quae, wenn man nicht mit Ursinus den relativen satz streichen will, was des guten zu viel ist. Auch VII, 294 et quod loca quaedam agrestia quod alicuius dei sunt, dicuntur tesca ist das zweite quod mit recht in quae verändert, ich hatte mir das längst angemerkt; wenn aber daselbst in dem satze quod ubi mysteria fiunt, aut tuentur, tuesca dicta der ausfall eines wortes wie curant vor aut angenommen wird, wie ich selbst in meiner ausgabe angedeutet habe, so ist dieses gegen den varronischen sprachgebrauch, der bei der etymologie nie zwei verba mit aut verbindet. Müllers änderung attuentur ist aus p. 288 qua attuimur geschöpft, was selbst nichts als wiederholung derselben buchstaben ist für qua tuimur; wir brauchen auch hier das einfache verbum. Da das wort tesca heisst, hier aber tuesca vorkommt, so scheint dieses nur zur nachhülfe gebildet und es war vielleicht: quod ubi mysteria funt, tuentur ut tuesca dicta.

VI, p. 268 Commeatum praetores vocet ad te et eum de muris vocet praeco id imperare oportet. Christ glaubt mit ziemlicher gewissheit die ersten worte herstellen zu können: comitiatum populum Romanum Quiritium vocet ad te. Aber damit ist noch lange nicht geholfen; ohne über das, was vorausgeht und diesem folgt, was wenn nicht noch weit mehr, doch eben so verdorben ist, im sichern zu sein, hilft alles rathen in einzelnen wörtern nichts, die ganze urkunde ist im zusammenhange zu betrachten. Dass praetor (PR.) und populus romanus (P. R.) häufig verwechselt sind, ist bekannt, ob auch hier, eine andere frage, von Quiritium ist keine spur; derselbe sinn kann in anderer form ausgedrückt sein, doch nur die herstellung der ganzen umgebung darüber entscheiden.

VII, p. 382 in der erklärung des nexum folgt Varro dem Mucius, nicht dem Manilius: nam idem quod obligatur per libram (aes et libram?) neque suum fit, inde nexum dictum. Christ verbessert nam ideo, was mir auch Madvig mitgetheilt hat, aber die handschrift hat nam id est und das genügt.

IX, p. 505 Sic vina, unquenta dicta, alii generis enim vinum quod Chio, aliud quod Lesbo, sic ex regionibus aliis quae ipsa dicuntur nunc melius unquenta, cui nunc genera aliquot. Christ schreibt: sic ex regionibus aliis alia quod ipsa, dicuntur nunc melius unquenta. Ein versuch, den ich für völlig misslungen erkläre; erstens hat der folgende singular cui grammatisch gar keine beziehung, dann werden zwei verschiedene gründe angeführt, warum man jetzt den pluralis unquenta sagt, ex regionibus aliis und genera aliquot, wir brauchen nur einen und zwar den letzten; ferner ist alia quod ipsa in dieser weise unerträglich hart; endlich ist dadurch der constante sprachgebrauch Varros verletzt, der die formel sic alia und ähnliches immer an das vorhergehende anund dieses damit abschliesst. Die worte sic ex regionibus aliis gehören also selbstverständlich nur zu den vina, der eine wein ist aus Chios, ein anderer aus Lesbos, andere anders woher; erst im nächsten wird der übergang zu unguentum gemacht und der pluralis durch cui nunc genera aliquot begründet. Die stelle erfordert demnach eine ganz andere verbesserung, als hier mitgetheilt ist.

VIII, p. 402 Quae 1) a parte declinata, aut a corpore ut a 1) Für das folgende vrgl. oben p. 59-63.

mamma mammosae, a manu manubria, aut ab animo ut a prudentia prudens, ab ingenio ingeniosi. haec sine agitationibus, at ubi motus maiores, item ab animo, ut ab strenuitate et nobilitate strenui et nobiles; sic a pugnando et currendo pugiles et cursores... Christ glaubt, weil in manubria ein adiectiv gefordert wird, das richtige wort gefunden zu haben und schreibt ut a mamma mammosa, a manu manuleata, im folgenden aber ändert er, weil nobilitas zu den externa, nicht zu den bona animi gehört, mobilitate . . mobiles und findet nachher die unterabtheilungen dieser eigenschaft mit den worten sic a pugnando . . pugiles et cursores angedeutet. Erstens ist kein grund mammosae in den singular zu ändern, es ist der pluralis durchgehend ingeniosi . . strenui .. nobiles .. pugiles, cursores .. pecuniosi, agrarii, so dass vielmehr pru dentes statt prudens zu schreiben ist. Also mammosae ist richtig; warum hier das femininum steht, ist klar, warum aber manuleata, sieht man nicht ein; auch brauchen wir den pluralis, und das nächstliegende wort von manubria aut - ein adjectivum - ist manuari aut, also a manu manuarii aut. Was die folgende änderung betrifft, so frage ich, wer wird pugiles et cursores zu den geistigen eigenschaften rechnen? ja wer auch nur mobilitas und mobilis? Nicht an sich, nur metaphorisch wird es von geistiger lebendigkeit gebraucht; auch hat Varro gewiss hier, wo von motus die rede ist, das allgemeine wort nicht angewendet. Ich wundere mich, dass Christ den wirklichen fehler der stelle nicht gesehen hat. Da vorausgeht, die eintheilung der begriffe sei ab animo oder a corpore, dasselbe aber auch auf die motus maiores übergetragen und gesagt ist: at ubi motus maiores, item ab animo, so kann die erwähnung des zweiten nicht fehlen und die stelle ist zu ergänzen: item ab animo faut a corpore], ut. Nun folgen für beide die beispiele - es werden überall zwei angeführt - folglich gehören diese zusammen und es muss verbunden werden item ab animo (aut a corpore); ut ab . . nobiles, sic . . cursores. Daraus nun sieht man recht deutlich, dass ein geistiger begriff gefordert wird und mobilitate . . mobiles nicht stehen kann. Aber nobilitas? soll damit nur der begriff des griechischen wortes εὐγένεια umfasst werden, so ist es allerdings ganz ungeeignet, hat aber der Römer unter nobilis einen durch rühmliche thaten ausgezeichneten mann verstanden, dann lässt es sich noch begreifen; mobilitas und mobilis gehören jedenfalls nicht hieher. Varro hat auch hier nur lateinische worte gegeben, die eintheilung ist ganz aus den griechischen grammatikern genommen, theilweise noch bei Dionysius Thrax p. 636 erhalten, wo auch dieselben beispiele, nur mit ihren antinomien wiederkehren: ἐπίσετον . . λαμβάνεται δὲ τριχῶς . . ἀπὸ μὲν ψυχῆς ὡς τὸ σώσφο ων, ἀκόλαστος, ἀπὸ δὲ σώματος ὡς τὸ ταχύς, βραδύς, ἀπὸ δὲ τῶν ἐκτὸς ὡς τὸ πλούσιος, πένης.

VII, p. 357 In Asinaria . . at redito huc conticinio. putem a conticiscendo conticinium, sive ut Opilius scribit, ab eo qued conticuerunt homines. Hierin findet Christ einen fehler, weil Varro mit sive zwei verschiedene erklärungen zu verbinden pflegt; dieses ist richtig, aber nichts hindert, auch nur eine andere nuance derselben erklärung damit auszudrücken, wüssten wir nur, worin diese bestände. Schon das wort und die conjunctivform putem in einer doch klaren sache ist auffallend. Christ vermuthet quod tum tacuerunt omnes, wo das letzte wort für die conjunction des verbums wäre, wie Varro sagt concubium appellarunt quod omnes fere tunc cubarent. Das lässt sich hören; man erwartet was andere sagen: Isidorus 5, 31 conticinium est quando omnia silent (obschon auch hier die variante omnes nicht fehlt). Nonius p. 62 conticinium noctis primum tempus quo omnia ... conticescunt. Dieses praesens ist mehr geeignet als das perfectum, überdiess gebraucht Varro mit quod den coniunctiv des imperfectum und die codices haben hier nicht ab eo quod conticuerunt, was von Aldus ausgeht, sondern ab eo cum oder quom conticuerunt, so dass nirgends etwas sicheres zum vorschein kommt, was bei der kritik und exegese dieses buches so häufig der fall ist. Auch die bedeutung des wortes wird verschieden angegeben: Censorinus und Macrobius setzen das conticinium nach dem gallicinium, andern und wohl auch unserem Varro ist es mit nox intempesta so ziemlich gleichbedeutend.

VIII, p. 445 Et non debuit dici quibus das quis das; est enim ut ei qui, his quis, at sicut quibus hibus. Die anomalisten sagen, nach der analogie muss man im dativ quis das, nicht quibus das sagen; denn es stehen sich gleich ei qui und his quis. Hier ist die concinnität nicht beachtet, da ei dem his.. hibus nicht entspricht, und man muss entweder mit Christ letzteres is.. ibus schreiben, oder was dasselbe ist und noch einfacher — vorausgesetzt dass der dativ des plurals mit dem nominativ, nicht

mit dem dativ des singularis verglichen wird — ut hei qui (i. e. quei). Im folgenden verstehe ich nicht, wie man mit Scioppius ac billigen kann; der gedanke ist: wenn man der analogie folgt, so muss man im dativ quis, wie his, iis, nicht quibus sagen, oder wenn man dieses will, muss man auch hibus und ibus sagen; es ergiebt sich also von selbst, dass es aut sicut heissen muss. Anfangs bedarf es der änderung sed quis das keineswegs, es heisst: quis das darf nicht in quibus das übergehen.

IX, p. 495 Negant, cum omnis natura sit aut mas aut femina aut neutrum, non debuisse ex singulis casibus ternas vocabulorum figuras fieri, ut albus, alba, album, nunc fieri in multis rebus binas ut Metellus Metella, Ennius Ennia, nonnullis singula. ut tragoedia comoedia. Die änderung tragoedus, comoedus ist ganz schön und ich rühme sie um so mehr, als sie mir entgangen ist. Nicht zu billigen dagegen ist

1X, p. 510 Ad huiuscemodi vocabula analogias esse ut dixi, ubi magnitudo animadvertenda sit in unoquoque gradu eaque sit in usu communi, ut est cista cistula cistella et canis catulus catellus, quod in pecoris usu non est. Itaque consuctudo frequentius res in binas dividi parteis ut maius et minus, ut lectus et lectulus, arca et arcula, siç alia: wo statt pecoris penoris geändert wird, weil lectus und arca zum hausrath gehören, und da diesem das obige beispiel cista, cistula, cistella widerspricht, so glaubt Christ, es sei aus VIII, p. 450 von einem alten interpolator als weiteres beispiel der dreifachen graduirung übergetragen. Dieses ist ganz falsch. Man hat über den umfang von penus, wie wir aus Gellius wissen, allerdings gestritten, und einige, aber auch nur einige, haben nicht blos mundvorrath, was penus eigentlich ist, darunter verstanden, sondern abusive auch manches, was zur erzeugung des mundvorrathes gefordert wird, wie ligna, virgae, carbones, aber niemand hat meines wissens lectus und arca, d. h. jeden hausrath zum penus gerechnet. Auch ist das beispiel cista eine deutliche widerlegung, es mag dastehen oder nicht. In diesem buche wird die vertheidigung der aualogie geführt und daher auch gerne dieselben beispiele, welche die gegner angeführt haben, gebraucht. Die vulgata ist ganz richtig; von canis, einem hausthiere, das im nächsten und frequentesten umgange mit dem menschen steht, ist die dreifache unterscheidung eben deswegen auch in den gebrauch gekommen, was sonst bei dem pecus nicht der fall ist; denn auch der cunis gehört zum pecus. Man hat sich daher gewöhnlich mit einer zweifachen steigerung begnügt. Die anfangsworte des satzes sind gewiss nicht richtig und diese fordern eine verbesserung, nicht das nachfolgende.

IX, p. 519 Sic videtur mihi, quoniam finitum et infinitum habet dissimilitudinem, non debere utrumque item dici, eo magis quod in ipsis vocalibus ubi additur certus numerus in miliariis aliter atque in reliquis dicitur; nam sic loquontur: hoc mille denarium, non hoc mille denarii, et haec duo milia denaria, non duo milia denarii. Si esset denarii in recto casu atque infinitam multitudinem significaret, tunc in patrico denariorum dici oportebut ... Sicher ist an dieser stelle nur haec duo milia denarium, das schon Augustinus in die vulgata eingeführt hat, denn es ist der gewöhnliche ausdruck und steht dem hoc mille denarium gleich. Ob das was man nicht sagt: non hoc mille denarii . . non duo milia denarii richtig ist, kann man bezweifeln; ersteres darf nicht in non hi mille denarii übergehen; denn das hat man ja auch gesagt, Varro aber will angeben, was nicht im gebrauch ist. Beim zweiten rathet man leicht mit Christ auf non duo milia denariorum, weil denarii hier doch zu eigen lautet und das folgende: der nominativ denarii in der mehrzahl als unbestimmte zahl hat im genetiv denariorum, nur mit bezug auf das vorausgehende gesagt scheint. Certus numerus steht im gegensatze von infinita multitudo und darf nicht in certus nummus umgesetzt werden, schon weil später die nummi folgen, dann aber weil diese form nicht blos von certus nummus, sondern auch von certus numerus der viri gilt, wie Illvirum, Xvirum, Cvirum. Eben so wenig kann vocalibus in vocum casibus übergehen, da nur von einem casus, der genetivform, die rede ist; dass vocabulis das richtige wort ist, hat man längst gesehen.

X, p. 549 Alii de omnibus universis discriminibus posuerunt numerum, ut Dionysius Sidonius qui scripsit e as esse septuaginta un am: um das genus auszugleichen, schreibt Christ discriminationibus. So leicht diese änderung ist, so bedenklich wird sie, wenn man sich erinnert, dass discrimina von Varro sehr oft, discriminatio nie gebraucht wird; unmittelbar folgt wieder: quom dicat esse discrimina. pauciora aut plura. Es bleibt nur das versehen ea esse für eas esse, da jenes in zahlen LXXI

lautet. Noch weniger ist VIII, p. 392 discriminum orae in discriminationes zu ändern.

X, p. 572 Itaque reprehendunt qui contra analogiam dicunt, cur dispariliter in tribus temporibus quaedam verba natura. Christ streicht das wort natura (es gehört in den anfang des nächsten satzes) und schreibt itaque inique reprehendunt, der sache nach richtig, und ich hatte mir dieses längst angemerkt, aber diese worte hängen mit den vorhergehenden zusammen und das ganze ist bedeutend verwirrt. In itaque reprehendunt liegt der nachsatz der gesammten periode mit dem sinne von inique oder iniuria reprehendunt. X, p. 568 in nummis in similibus sind die letzten zwei worte mit Scioppius zu tilgen, nicht dissimilibus zu schreiben, da dieses voraus geht und der zusammenhang ist haec fiunt in dissimilibus rebus ut in numeris. . in nummis . . sic item in aliis rebus omnibus . . .

München.

L. Spengel.

### Zu Plut. Cim. 10.

"Ηδη δ' εὐπορῶν ὁ Κίμων ἐφόδια τῆς στρατιᾶς, ἃ καλῶς ὑπὸ τῶν πολεμίων ἔδοξεν ἀφελῆσθαι, κάλλιον ἀνήλισκεν εἰς τοὺς πολίτας. Da Cimon in der lage war, die bedürfnisse des heeres auf leichte weise herbeizuschaffen, so verwendete er, was er aus den vortheilen des krieges erübrigen konnte, auf die unterstützung seiner mitbürger. Der gewinn des krieges war nicht zur versorgung des heeres nothwendig, da dieses der feldherr schon ohne mühe versorgte; auch nahm ihn Cimon nicht zum eigenen nutzen, sondern verwendete ihn zum besten seiner mitbürger. So ist die änderung von στρατείας oder στρατηγίας unnöthig; über εὐπορεῖν mit dem accusativ vgl. Passow. lex. 5. aufl. s. v.

Freiburg i. B.

K. Kappes.

### II. JAHRESBERICHTE.

17a. Die gedichte des Hesiodus. (S. oben p. 121).

3

Universitati litterariae Frid, Guil. ante hos L annos institutae die XV mensis Oct. MDCCCLX sacra celebranti rite gratulantur universitatis Turicensis rector et senatus. Inest de diversis Hesiodeae theogoniae partibus dissertatio. Turici ex off. Zürcheri et Furreri. 1860.

Die anzeige dieser abhandlung lässt keinen aufschub zu, weil sie ungemein rechtzeitig erscheint, um zur analyse der theogonie einen erwünschten beitrag zu liefern, für den sich wenig früher kein anschluss gefunden hätte, und den der verfasser zu solchem zweck nicht bestimmt hat.

Ohne diese entdeckung würden wir die arbeit am liebsten unbesprochen gelassen haben, weil wer Köchly's sonstigen arbeiten gefolgt ist, sich schwer darein findet gegen ihn so etwas wie principiellen widerspruch zu erheben. Sein standpunkt ist meist ein wohlerworben wissenschaftlich-geselliger, er selbst eben so sicher seines publicums, als dieses der pünktlichsten methodischen handhabung alles der dialektik vorausliegenden ein für allemal gewärtig. Letztere voraussetzung hat noch niemand getrogen, noch trügt sie jetzt: vorliegende abhandlung ist die frucht von vielleicht soviel jahren forschung, mindestens erwägung, als ich jetzt tage habe darauf verwenden können. Dennoch ist das geheime ungenügen und mistrauen in sein resultat, welches er unverholen selbst kund giebt, etwas mehr als trüber anflug eines unbewachten augenblicks: es ist die ahnung, auf unverlässlichen grund gebaut zu haben, der einmal nicht anders zu finden war.

Die untersuchungen über Hesiod bilden ein gebiet, auf dem die lebenskräfte der wissenschaft im allgemeinen walten, nicht die individuelle geistesmacht solcher forscher wie bei Homer. In gediegenen periodischen publicationen, einsichtigen literaturübersichten, zu zeiten in den vielstimmigen protesten gegen dilettantische eingriffe giebt sich jenes, stellenweis freilich wohl ruhende und latente leben zu erkennen, während extreme aber wissenschaftlich formulirte ansichten, in grössern zwischenräumen, vereinzelt, oder vielmehr meist paarweis in antipathischem contrast einander gegenüber auftretend, aber nie die bewältigung des ganzen noch, wie es scheint, andauernde betheiligung bezweckend, die in der sache selbst liegende tendenz auf steigerung und vertiefung der subjectiven energie und auffassung bekunden. Ob und wie weit Köchly den jetzigen stand der dinge für spruchreif hält, um in einer ausgabe zur übersicht gebracht zu werden, weiss ich nicht: fast scheint es, das dürftige ergebniss einer möglichen vermittlung belehrte ihn über die ferne des ziels, die unmöglichkeit eines stillstandes, und vermochte ihn somit zu unverweiltem aufbruch auf einem wege, viel dorniger als irgend ein bisher eingeschlagener, wo denn zur zeit höchstens über verfehltes, über den haupterfolg im besten fall noch gar kein urtheil statthaft ist.

Dabei ist einige gefahr für die sache. Kühne, entschiedene ansichten, wenn auch nur zum theil durchführbar, befruchten oft eine untersuchung: paradoxien, wo resultat und aufgewandte mittel in falschem verhältniss stehen, lähmen das interesse an der wahrheit selbst. Wenn man bedenkt, dass schon Gerhards arbeit, weil sie obenhin als paradox bezeichnet wurde, vier jahre lang ohne kundbare theilnahme bleiben konnte, so mochte nach unserm urtheil gegenwärtige abhandlung leicht ein resignirtes zurücktreten des publicums vom Hesiod, eine minderung der spannung auf Köchly's ausgabe zur folge haben.

Dies wird nun wohl nicht geschehen, selbst wenn die im folgenden vorzutragenden bedenken über die haupttheile der arbeit unwiderleglich wären. Indem die eigentliche grundlage derselben mehr dem ausbau der Gerhardschen ansicht, als der Köchly's zu gute zu kommen scheint, wird man mit grossem interesse der entscheidung entgegensehn, ob letzterer zu solcher cession geneigt sein wird, ob von diesem punkt aus die beiderseitigen bahnen zusammenfallen oder in neuer divergenz aus einander gehn werden. So erfreulich ersteres in manchem betracht wäre, sind doch die dinge, um die es sich jetzt handelt, meist viel zu äusserlicher, minutiöser art, und es bleiben so viel andre wichtige fragen noch offen, dass es räthlicher erscheint auf organisirung eines gemässigt lebhaften meinungstausches als auf umgehung desselben bedacht zu nehmen.

Die arbeit zerfällt in zwei theile; in jedem derselben hat Köchly die volle autorität G. Hermanns für sich. Wie dieser, erkennt er im musenhymnus Gerhards ein aggregat oder conglomerat kleiner prooemien, der mehrzahl nach, oder auch alle, nicht der rhapsodenzeit angehörig, sondern schriftlich einer bereits vorhandenen abgeschlossenen theogonie vorangestellt. Drei davon entsprechen den gestaltungen, die seiner im zweiten theil

zu begründenden annahme nach diese theogonie selbst durchgegangen ist. Eins war die einleitung zu jener primitiven theogonie von dreizeiliger strophenform. Ein zweites besteht aus drei fünfzeiligen gesätzen, enthält sprachliche neuerung und andeutung eines durch interpolation angewachsenen umfangs des gedichts: das war eben geschehen bei der umdichtung in fünfzeilige strophen. Noch ein anderes, ebenfalls mit metrischem anstoss, eröffnete eine gesammtcollection genealogischer dichtwerke, von welcher unsre jetzige theogonie den ersten theil bildete. Ein weiteres, bei ihm das dritte, von älterem gepräge, aber ohne strophen, enthielt ein lob der musen, etwa nach homerischem motiv. Aelter indessen als das erste wird es nicht veranschlagt, so wenig wie das fünfte, welches in einer art gegensatz zu jenem statt der heliconischen Musen die olympischen in anspruch nimmt. Das sechste und siebente sind blos trümmer früherer proömien, die verse 81-87 und 91, 92 das eine, v. 88-90 das andere. Wo Köchly aus unbestochenem sprachgefühl sondert, wie hier, wird man stets ursach haben, es zu beachten. Als neuntes proömium einer "mit der cosmogonie vereinigten theogonie", was ich nicht verstehe, setzt er einige von den schlussversen nach 104: in v. 107 rügt er, was wir oben in n. 2 p. 144 besprachen, die verbindung von Nacht und Pontos und den ausdruck groege nortos; eine sehr dankenswerthe bemerkung. Für die verse 94-103 als achtes proömium macht er natürlich mit nachdruck geltend, dass ein theil davon bereits auf einige citate hin, mit Μουσάων ἄργομαι und γαίρετε τέχια Διός verbrämt, als homerischer hymnus registrirt sind: Mützell de em. th. Hes. p. 388.

Das ist nun allerdings ein argument, das den gedanken der Hermannschen hypothese gar wohl zu stützen vermag, so gut wie den der Gerhard'schen, für die ich es in n. 1 p. 123 wohl nicht genug in betracht gezogen. Wäre nur Köchly's ausführung der erstern eine andre! Es fällt schwer, sich einen "sammler", von dem Köchly mehrfach spricht, aus der zeit des Pisistratus - denn auch er bekennt p. 9 die ansicht, dass unsere jetzige theogonie seit Pisistratus wesentlich unverändert geblieben - vorzustellen, der fünf oder mehr geschriebene exemplare benutzt, und dabei nichts zweckdienlicheres, als ihm hier imputirt wird, hätte zu wege bringen dürfen oder nur mögen. Wollte man eine zusammenstellung von verschiedenartigem in später zeit, zu privatem zweck, wie etwa im Theognis, annehmen, man würde dabei doch soweit nicht gehen dürfen. Einzelne kurze sprüche, die vielleicht nie in fester ordnung gestanden, wie in den "Εργα, können durch mündliche verwendung völlig durcheinander gerathen: ein zweckloses wirrsal der art aus stücken selbständiger gedichte, wenn man es einmal annehmen will, lässt wenigstens die reconstruction zur frühern gestalt als sehr precär erscheinen.

Köchly's einzelne proömien sind sämmtlich aus einzelnen, oft

weit entlegenen versen oder kurzen verscomplexen des überlieferten gedichts zusammengefügt. Das sogenannte ursprüngliche proömium z. b. enthält von den 115 versen folgende in folgender ordnung: 1, 22, 23, 2-4, 9, 10, 24, 26-31, 33-35, 104-6, 111-13. Keines ausser dem achten liess sich in seinem vollen wortlaut unzerstückt dem ganzen entnehmen. Dass die vertheilung der verse sich leicht vollzog, nimmt nicht wunder, kann aber eben deshalb nicht für eine gewähr des ergebnisses gelten, wie p. 13 gesagt wird: ternariae strophae, quas non consulto quaesivimus sed paene inscii invenimus, novum continent, ut infra videbimus, documentum genuinum a nobis restitutum esse exordium. Wie schwach ist doch das argument, dass weil sich die verse 104-6 und 111-113 als zwei dreizeilige strophen jenem proömium anfügen liessen, deshalb die älteste theogonie schon eine historische übersicht der götterreiche enthalten habe müsse, p. 16: antiquissimis ipsius corporis partibus distinguendis si iam praeter ipsum theogoniae nomen procemium etiam genuinum adhibemus, non multum errabimus, si pro illis eos locos habendos esse censemus, in quibus deorum origo et genus a Terrae progenie ad Iovis usque prolem breviter enarratur.

Gleicher art ist auf p. 11 der versuch zur lösung des aporema, wie es wohl zu verstehen, dass, während der musenbesuch des Hesiod aus diesem gedicht so allgemeine typische vorstellung geworden, seine landsleute die Heliconier beharrlich seine autorschaft an allem, ausser den "Eoya, in abrede stellten. Köchly hat bei gelegenheit des echten proömiums auch für eine erklärung hiervon gesorgt. Nach seiner anordnung der verse besagen sie, dass der sänger sich dieselben Musen anruft, die einst den Hesiodus begeistert: Hesiod war ein hirt, und auch er bekennt sich zu der anrede ποιμένες κάκ' έλέγγεα; daher die verwechselung, die der sammler allein verschuldet hat. Daran wäre nun soviel einleuchtend, dass wenn es ein solches echtes proömium gab, die kenntniss davon allerdings, wenn sie überall verschollen war, bei den Heliconiern sich hätte erhalten können; der verfasser war ja ebenfalls ihr landsmann. War sie freilich auch ihnen entschwunden, so haben wir wenig befugniss, sie ihnen zu suppeditiren: und das scheint der fall; denn Pausanias giebt zu verstehen, dass er auf anlass der kitharistenstatue des Hesiodus bei ihnen den vers des musenhymnus 30 geltend machte. Das konnte er nicht im buch wiederholen, wenn er so schlagend belehrt war. Aber warum überhaupt der bedeutungslosen sache so streng nachfragen? Sollte es möglich sein, dass uns Köchly hier eine falle legte? Gesetzt, wir lassen uns von der scharfsinnigen erklärung imponiren, was folgt daraus? Da es das echte proömium zur ältesten theogonie ist, darum es sich handelt. der verfasser aber der unechte Hesiod, so ist offenbar die älteste theogonie unecht. Der schaden wäre nicht allzu gross: falls nur nicht etwa mit diesem doppelgänger des Hesiod die poetae Hesiodii wieder auferstehen: wir legen im voraus protest ein gegen

diese folgerung aus dem gefundenen proömium.

Um wieder ernsthaft zu sprechen, so erkennen wir in Köchly's verfahren, bei diesen ersten 115 versen der theogonie, nicht sowohl analytische methode, als reine skepsis. Er findet in der überlieferung, wie sie vorliegt, keinerlei bürgschaft für eine einheit des gedankens, keine schranke für den einmal angeregten zweifel, und meinte wohl fat experimentum in anima vili. Wir lassen letzteres nicht gelten, wohl aber den negativen standpunkt, der seine berechtigung nie verlieren wird noch darf. Es ist der, den für die theogonie z. b. auch Schömann einnimmt und die stille nachhaltige macht eines schlichten unbestechlichen urtheils gegenüber so manchen phänomenen der letzten decennien klar veranschaulicht. Wir hätten fast erwartet, dass Köchly als nächster herausgeber sich mehr in derselben bahn gehalten hätte, um nicht eine richtung der kritik zu ermuthigen, über die ein verehrter freund, allererster competenz in diesen dingen, schrieb: "kommen wir aus diesem strudel glücklich heraus und wieder einigermassen auf festes land, so ist an der zukunst der philologie und ihrer gesundheit nicht zu verzweifeln. Sonst gestehe ich, erregt mir die immer ungezügelter um sich fressende hypercritik (nicht etica blus im . . . .) manchmal bangigkeit und unbehagen. Und ich meine doch nicht zu den conservativen quand même gezählt zu merden".

Möglicher weise ist Köchly durch irgend eine nicht richtige auffassung von Gerhards vorgehn so weit geführt worden. Aber Gerhard verfährt in der that synthetisch. Er versichert sich des geistigen elements des gegenstandes, und zwar in höchst glücklicher individualisirung, im hymnus mit kunsterfahrenem, Winkelmannschem blick, in der theogonie auf grund von studien, die wir "in einer academischen abhandlung wohl bald" erst kennen lernen sollen: von da aus unternimmt er die conjecturale vermittlung mit dem vorliegenden material. Letztere verfällt jeder kritik, beanstandung und modification, denn sie wird stets auf verschiedene weise versucht werden können; wir selbst haben uns darin wenig zwang angethan. Wenn aber Köchly durch ablehnung der hülfssätze die thesis selbst beseitigt glaubt, so verkennt er, dass diese auf ganz anderm grunde ruht: sie bleibt als axiom, als postulat stehen, so lange überhaupt noch von wahl einer methode die rede ist und nicht durch irgend einen zwischenfall die skepsis factisch recht behält, d. h. das object uns unter den händen in trümmer fällt. Bis dahin liegt der kern der untersuchung genau da, wo ihn Gerhard nachgewiesen, beim hymnus in der zusammenfassung des ursprünglichen, bei der theogonie in vereinigung der interpolationen, unter einem gedanken und gesichtspunkt. Wie man die hebel unter diesem schwerpunkt

einzusetzen hat, und wie viele ihrer noch brechen mögen, ist eine frage untergeordneter art. Im dienst eines positiven gedankens gilt das, was Köchly sagt, dass die niederlage den sieg ankündigt: in der allgemeinheit, wie er es ausspricht, ist es kaum zu verstehen.

Ausserdem ist ziemlich wahrscheinlich, dass seit längerer zeit Lehrs' behandlung der  $E_{Q\gamma\alpha}$  den gedanken anregte, an dem geringern gedicht müsse doch erlaubt sein was an dem werthvolleren statthaft erschienen: die sachlage sei ja dieselbe, der text der  $E_{Q\gamma\alpha}$  eben so constant überliefert, und niemand habe dort

noch von hyperkritik zu sprechen gewagt.

Dawider habe ich oben ein wort eingeschaltet und wäre noch manches einzuwenden: ich will blos bei dem stehen bleiben, was minder nahe liegt: gerade weil die theogonie von geringerem litterarischem gehalt ist, ist die überlieferung möglicherweise nicht so unzweifelhaft, als sie erscheint, ist für ein verfahren im geiste von Lehrs weder fester boden, noch zur zeit veranlassung vorhanden, wird man fürs erste nach dem thatbestand der Alexandriner zu fragen und vom desfallsigen ergebniss alles weiter zurückliegende abhängig zu machen haben. Ueber den zustand des kritischen apparats zur theogonie will ich jede äusserung vermeiden, ausser was unmittelbar den musenhymnus angeht, über den ich noch einige bemerkungen vorzutragen habe. Aber sind wir eigentlich sicher, dass wir für unsre betrachtungen eine bessere grundlage haben, als den willkürlich appretirten text des Triclinius oder irgend eines andern gelehrten Neugriechen? Die verse des hymnus z. b. 94 und folgg. las der rhetor Themistius nicht in der verbindung, wie sie jetzt stehn. Mützell l. c. p. 389 vermuthet, er citire sie aus einem verlorenen gedichtstück, wo die von Herodot aus Hesiod erwähnten würden und ämter der götter vorgekommen. Indessen Themistius spricht nicht von ämtern der götter, sondern der menschen, und las die verse wohl nach v. 74, nach welchem ich schon oben p. 124 den ausfall einer solchen stelle vermuthete. Fänden sich zeugnisse, dass die verse schon vor Themistius ihren jetzigen ort behauptet, so bliebe noch eine andere annahme übrig: dass der sophist oder ein gewährsmann, dem er gefolgt, ein exemplar der theogonie zur hand gehabt hätte, welches die kritischen zeichen der Alexandriner, wie die Veneter Ilias, deren grundlage aus seiner zeit stammt, noch enthalten hätte. In einem solchen konnten die verse 94 bis 97 mit asterisken bezeichnet und in dem dazugehörigen scholion von Aristonikus die bemerkung sich vorfinden, dass dieselben füglicher ihre stelle nach v. 74 zu haben schienen. Vielleicht wäre sogar der gedanke im geist der alten kritik, v. 93, gegen dessen sprachliche correctheit Köchly p. 16 gegründete bedenken erhebt, mit hinzuzunehmen und die zwölf verse von v. 68 an so zu lesen:

Αὶ τοι ἴσαν πρὸς Ὁλυμπον ἀγαλλόμεναι ὁπὶ καλῆ ἀμβροσίη μολπῆ. περὶ δ΄ ἴαχε γαῖα μέλαινα ὑμνεύσαις, ἐρατὸς δὲ ποδῶν ὕπο δοῦπος ὀρώρει νισομένων πατέρ εἰς ὅν. ὁ δ΄ οὐρανῷ ἐμβασιλεύει αὐτὸς ἔχων βροντήν τε καὶ αἰθαλόεντα κεραυνόν, κάρτει νικήσας πατέρα Κρόνον. εἰ δὲ ἕκαστα ἀθανάτοις διέταξεν ὁμῶς καὶ ἐπέφραδε τιμάς οἰά τε Μουσάων ἱερὴ δόσις ἀνθρώποισιν. ἐκ γὰρ Μουσάων καὶ ἐκηβόλον ᾿Απόλλωνος ἄνδρες ἀοιδοὶ ἔασιν ἐπὶ χθόνα καὶ κιθαρισταί, ἐκ δὲ Διὸς βασιλῆες ὁ δ΄ ὄλβιος ὅντινα Μοῦσαι φίλωνται . . . . .

Das  $\delta \tilde{l} \acute{\alpha}$   $\tau_{\mathcal{E}}$  als attraction zu  $\tilde{\epsilon} \kappa \alpha \sigma \tau \alpha$  bezogen oder etwa auch dem  $\tau \iota \mu \acute{\alpha} \varsigma$  angereiht, als prädicat zu  $\delta \acute{\epsilon} \sigma \iota \varsigma$ , hilft dem  $\acute{\epsilon} \mu \check{\alpha} \varsigma$ , im letzten fall durch gegenüberstellung des  $\delta \iota \acute{\epsilon} \tau \alpha \dot{\varsigma} \varepsilon r$   $\mathring{\alpha} \vartheta \alpha r \acute{\alpha} \tau \sigma \iota \varsigma$  und  $\mathring{\epsilon} \pi \acute{\epsilon} \eta \varrho \alpha \delta s$   $\mathring{\alpha} r \vartheta \varrho \acute{\alpha} \pi \sigma \iota \varsigma$  zu seiner geltung; die worte sagen gerade das, was ich oben vermisste.

Wieweit es gelingen wird, durch auffindung neuer mittel, oder durch einsichtige verwendung der vorhandenen den nachweis zu liefern, dass unser heutiger theogonietext wesentlichen nicht etwa der des Pisistratus, aber der der kurz nachalexandrinischen zeit, mit einem wort des Aristarch ist, weiss ich nicht. Unmöglich ist es wohl nicht. Bis es gelingt, darf man sogar, um eben den Hesiod nicht ganz aus der hand legen zu müssen, annehmen, es sei so. Ausgehend von dieser annahme, wird man nun aber nicht vor jeder sich darstellenden inconvenienz die critische geduld verlieren und aller rücksichten gegen urkundliches sich entschlagen dürfen, sondern sich erinnern, wie ich schon in n. 1, p. 126 es that, dass zu jenem text σημεία gehörten. Wo σημεία waren, da waren bedenken, und wo heut bedenken sind, da haben wir uns zunächst in formulirung derselben nach dem sinn jener σημεία zu versuchen. Leidlich geschickt gehandhabt thun sie wunder, und reichen selbst da aus, wo wir vielleicht weiter sehn als die alten, was wir uns in bescheidner weise dann und wann zutrauen dürfen.

So z. b. in diesem unserm hymnus findet sich bei v. 68 ein scholion, welches bezeugt, dass Aristophanes von Byzanz für nöthig gehalten, auf den unterschied zwischen dem Musengesang in den folgenden versen und in den frühern, man weiss nicht recht, ob in vv. 38 bis 51 oder 11 bis 21, hinzuweisen. Er las also wenigstens eine von diesen beiden stellen. Wie sich Aristarch dazu verhalten, ist kaum zu errathen, doch habe ich in n. 1, p. 124 für die zweite stelle den gebrauch eines  $\sigma\eta\mu\epsilon\tilde{\iota}\sigma r$  auf grund urkundlicher differenzen annehmen zu dürfen geglaubt; bei der ersten wären ihm zweifel an der echtheit wohl zuzutrauen, und vielleicht bezöge sich die undeutliche stelle des Aristides bei Mützell l. c. p. 371 auf solche athetesen.

Dass die Alexandriner indess den gedanken einer herstellung des ursprünglichen hymnus gefasst haben sollten, ist nicht zu erwarten. Er ist für uns gewagt genug, wenn auch, sofern uns wirklich ihr material leidlich geordnet vorliegt, nicht schwerer, als es ihnen gewesen wäre. Dies material enthält folgende thatsachen. Erstlich, das gedicht zerfällt in gewisse abschnitte. deren anfänge sich in der herben lebhaftigkeit und schroffen wendung der ersten worte kund geben. Solcher art sind die relativischen beziehungen auf weit entferntes subject αί νύ ποθ' Ήσίοδον und αι τότ ισαν, und das άλλα τί η μοι ταντα mit dem folgenden zvrn. Zweitens, solcher abschnitte sind sechs, davon vier aus je zwölf versen bestehn, nämlich 22-34 und 35, 36, 51-61, wenn man in beiden den wiederkehrenden stets störenden vers 25 und 52 mit Gerhard tilgt, 68 und folgende, wenn man obige umstellung adoptirt, und 81-92 ohne alles weitere. Drittens, in dem ersten und letzten abschnitt, so wie in der andern fassung des dritten v. 37-50, und in der jetzigen redaction des vierten, wo diese verszahl nicht besteht, glaubt man deutlich ein plötzliches abbrechen der echten überlieferung, zum theil mitten im verse zu bemerken. Die zweite hälfte des abschnitts war verloren. Fast scheint es, der wunderliche sammler half sich jedesmal auf dieselbe weise, indem er das erstemal den halbvers περικαλλέα όσσαν ίείσαι, das zweitemal den αἱ δ' ἄμβροτον ὅσσαν ἱείσαι, das drittemal ohne allen sinn und zusammenhang den vers ravi' apa Μουσαι αειδον δλύμπια δώματ' έγουσαι und wohl auch v. 97 das γλυκερή οἱ ἀπὸ στόματος ὁέει αἰδή anfügte. Viertens, an zwei stellen folgen auf jene formeln v. 11-21 und v. 45-50 und das drittemal am schluss des ganzen v. 107-115 summarien des jedesmaligen musengesanges, von denen das erste Gerhard, das zweite zum theil Köchly p. 14, das dritte beide, als eigenthum des sammlers erkannt haben. Dies einmal gelten gelassen, liegt der gedanke nicht fern, dass er selbst dabei seine zwecke verfolgt. Dass die götternamen v. 11-21 ihm aus seiner beschäftigung mit hesiodischen fragmenten gegenwärtig gewesen, vermuthete ich schon in n. 1, p. 124. In dem zweiten stück v. 44 flg. könnte etwa der plan angedeutet sein, nach dem er sein material geordnet, wo dann v. 50 ανθρώνων γένος auf die erwäh. nung in der Promethee v. 535 ginge, und das κρατερών Γιγάντων als gemeinsame bezeichnung der Titanen und des Typhoeus zu gelten hätte, freilich eine verwechselung, die aus so früher zeit wie die des sammlers noch nie nachgewiesen worden. Von der dritten stelle sprach ich in n. 2, p. 144, und einiges davon möchte wohl grund haben.

Es ergäbe sich hiermit, dass die alexandrinische kritik keine mittel gefunden hätte, um den schäden des hymnus, dem verlust der schlussverse in der mehrzahl der zwölfzeiligen strophen und der gänzlichen zerrüttung der letzten, gründlich beizukommen. Der sammler hatte wenigstens, wie es scheint, kenntniss davon, dass vieles verschollen und füllte die lücken, wie er konnte. In andern redactionen des hymnus mögen sie etwa durch weitere weglassungen und abkürzungen versteckt worden sein, so z. b. die dritte strophe so gelautet haben:

άλλὰ τί ἡ μοι ταῦτα περὶ δρῦν ἢ περὶ πέτρην;
τύνη, Μουσάων ἀρχώμεθα, ταὶ Διὶ πατρὶ
ὑμνεῦσαι τέρπουσι μέγαν νόον ἐντὸς Ὀλύμπου,
τυτθὸν ἀπ' ἀκροτάτης κορυφῆς νιφόεντος Ὀλύμπου,
ἔνθα σφιν λιπαροί τε χοροὶ καὶ δώματα καλά,
πὰρ δ' αὐτῆς Χάριτές τε καὶ Ἦκρος οἰκί ἔχουσιν —
αῖ τότ ἴσαν κτλ.

wovon dann die Alexandriner was neu und beachtenswerth erschien, zu verzeichnen nicht versäumten, wie ich schon oben p. 124 andeutete. In einem der exemplare aus den städten scheint sich die dritte strophe vollständig, aber in ganz andrer umdichtung, vorgefunden zu haben, wie gleichfalls dort bemerkt. Wie der schluss in so gänzlicher verwahrlosung hat verbleiben können, ist freilich räthselhaft.

Ueber diese diplomatischen äusserlichkeiten der alten kritik liesse sich noch manches vermuthungsweise beibringen: es ist dessen aber vielleicht schon zu viel. Dies nur scheint mir festzustehen, dass die einfachen, grossartigen und markigen umrisse des gedichts in gedankenschwung und formellem ausbau sich durch alle diese wandelungen hindurch noch jetzt zur genüge kund geben. Möglich genug sogar, dass die dichtungen der alten epiker die unverwüstliche gediegenheit ihrer conception schon in früher zeit an dem bestehenden brauch unablässiger metaphrasirung zu bewähren hatten: hauptwendungen des gesanges, anfangszeilen der abschnitte, wenn auch im erzählenden gedicht nicht strophen, ausserdem alles, was unübertrefflich erschien, blieb stehen: die mittelpartien waren in steter fluctuation. Darauf deuten doch die bedeutenden varianten in manchen hesiodischen rhapsodien und in unserm hymnus die doppelgestalt des dritten absatzes. Aber, sei zuletzt der verfasser des hymnus wer er wolle, schöner lässt sich die gestalt des Hesiodus, wie wir sie sonst aus dürftiger überlieferung kennen, nicht ans licht beschwören, als in diesen von einem gedanken zusammengehaltenen fragmenten. In den ersten zwei strophen sehen wir den Hesiod der Έργα, etwas selbstbewusster und festlich belebter als dort, aber doch im traulichen volkston der menge zugewandt. Das gefühl der ebenbürtigkeit mit den kunstgenossen des agon kommt ihm im vollen maasse mit der dritten strophe: er bekennt den vollen olympischen sängerglauben. Dort weiss er auch seine Musen gar wohl heimisch: dorthin folgt er ihnen im geist, von dort schaut er in die welt, ihre ordnungen und geschicke. Damit ist unzweifelhaft wie auch in v. 100 seine betheiligung an der heroischen sagendichtung angedeutet, von der wir noch immer nicht wissen, weder in welchem sinne, noch in welcher form er sie gehandhabt. Vielleicht lässt sich darüber irgend etwas aus den beiden letzten strophen entnehmen, wo der poet den weit aufgeschlossenen blick auf die wirkliche welt richtet. Der gedanke der fünften, v. 81 folg., der die geistige superiorität der könige in würdiger übung ihres amts auf eine gabe der Musen zurückführt, verräth jedenfalls ein vollreifes urtheil über ideale interessen: darin liegen jahrhunderte culturgeschichtlicher entwickelung seit Homer.

Es lässt sich dies jetzt nicht weiter ausführen: ich wollte nur die lebensfähigkeit der Gerhard'schen ansicht gegenüber der Hermann-Köchly'schen und damit den derzeitigen stand der con-

troverse über das hesiodische proömium constatiren.

Ganz anders, wie oben schon angedeutet, stellt sich die sache für das übrige, und viel erspriesslicher wird der bericht darüber lauten. Bei der theogonie selbst treten die fragen höherer poetischer convenienz wesentlich zurück: es handelt sich um äussere indicien, zahlenverhältnisse und syllogismen; die vorerinnerung Köchly's, dass sich in solchen dingen nicht alles mit mathematischer evidenz erweisen lasse, ist fast überflüssig. Wenigstens werde ich mich auf dem streng demonstrativen wege zu halten suchen.

Köchly's leistung besteht hier aus drei stücken. Erstlich hat er und andre vor ihm bemerkt, dass erhebliche partien des gedichts in dreizeiligen durch interpunction gesonderten strophen oder gesätzen verlaufen: sodann, dass andre stücke in fünfzeilige glieder derselben art zerfallen: ferner, dass in einer erheblichen zahl von fällen dreizeilige strophen unverkennbar durch erweiterung und zusätze in fünfzeilige umgestaltet worden sind, während andre umfangsreiche partien weder von dem einen noch dem andern spuren erkennen lassen. Die observation ist unumstösslich richtig und es verdient dank dass sie neu eingeführt wird.

Hieraus, zweitens, folgert Köchly, dass der sammler, ohne es zu wissen oder zu beachten, sein material aus verschiedenen redactionen des gedichts entnommen und wechselseitig ergänzt habe. von denen die mit fünfzeilen neuer gewesen sein müsse, als die mit dreizeilen. Nicht alle fünfzeiligen stücke sind auch in der ältern dreizeiligen form vorhanden gewesen: vielmehr treffen die erstern auffallend genug mit den von Gerhard als neuere orphische interpolationen bezeichneten zusammen. Ebenso darf die abwesenheit aller strophischen form bei gewissen stücken von ohnehin zweideutigem alter und werth, der Titanenschlacht z. b., als merkmal neuern entstehens gelten. Aber alle wesentlichen und unentbehrlichen stücke, die niemand jemals angezweifelt habe, müssen, meint Köchly, in einer der beiden strophenformen, wo nicht in beiden, vorhanden gewesen sein.

Hiermit also, drittens, ist eine kritische norm ermittelt, um

in diesen der betrachtung vor allen würdigen stücken durch zwiefache sichtung alten kern, zusätze der fünfzeiligen und etwaige noch späterer redaction zu scheiden; und die letzten 22 seiten der abhandlung füllen sich in der that grossentheils mit den ausführlich motivirten versuchen, diese aufgabe an der Kronosrhapsodie p. 19—22, der Rheafabel p. 24—26, dem Metisstück p. 26, 27 für beide strophenformen, dem Hecatehymnus für einc, p. 29—32, zu lösen.

Das ziel war ohne zweifel lockend und würdig, der operationsplan ingeniös genug, um den eifer hervorzurufen, mit dem die sache ergriffen ist; der eifer und die ausdauer gross genug, um Köchly's kritische begabung in volle function zu setzen und niemand wird zweifeln, dass die sache erledigt worden wäre, wenn sie grund hätte. Es ist aber eben alles anlauf, divination, experiment, strategem, dann und wann eine scheinbare glückswendung, nirgends das resultat, was solchen müben lohnte.

Man kann in solchen dingen unendlich leicht durch überstürzung etwas ganz nahe liegendes übersehen. Der blick, der leidenschaftlich ein dunkel zu durchbrechen strebt, wie Niebuhr sagt, ist leider nicht der untrüglichste, sieht oft doppelt statt einfach. Vorhin bei dem proömium möchte Köchly etwas der art begegnet sein: hier nicht, ausser etwa bezüglich des Hecatehymnus, den er in dreizeilige strophen nur durch folgende gewaltsame umstellung der verse zu stellen vermag: 426, 428, 411; 421, 422, 427; 423—25; 416—18; 450, 451, 420; 429, 434, 430; 431-33; 435, 437, 438; 439, 440, 442; 444-46; 448, 449, 452. Er konnte, wie ihn Gerhard bereits als neuen zusatz bezeichnet hatte, mit den strophenlosen rhapsodien der Titanenschlacht in gleiche reihe gesetzt werden, wie ich in n. 2 p. 146 auch gethan habe. Im übrigen sind Köchly's angewandte mittel einzeln betrachtet überwiegend methodisch und plausibel. Man kann sogar einräumen, dass das entschieden ansprechende und das von selbst, wie ich meine, zufälliger weise, sich bietende dem ungefügen und blos technisch behandelten ohngefähr das gleichgewicht hält: so in den 66 Kronosversen die fünf dreizeiligen strophen v. 161-175 und die gut behandelten fünfzeilen v. 183-202 gegen den misslichen rest des gedichts: im Rheagedicht gleichfalls mindestens die hälfte der strophen, besonders die fünfzeilen sehr gewandt hergestellt. Indessen ein so vermitteltes gleichgewicht ergiebt noch keine wahrscheinlichkeit: die wagschalen, sich selbst überlassen, stehn wie sie standen: ein gewicht, das von anderwärts in sie fallen dürfte, giebt es nicht. Wo die strophentheilung sonst zu tage tritt, geschieht es viel unmittelbarer oder durch ganz andre mittel, z. b. in dem meisterhaft von Hermann blos durch alexandrinische σημεία behandelten Phorkidenabschnitt.

Wo also liegt der fehler, und soll die sleissige arbeit ihr

ziel ganz verfehlt haben oder lässt sich daraus noch ein gewinn ziehn? Ich glaube letzteres ganz entschieden, so wie der punkt, von dem aus fehlgegangen worden, ziemlich deutlich zu tage liegt, auch Köchly selbst nicht unbewusst ist.

Köchly nimmt an, der sammler habe aus, vielleicht lückenhaften, aber doch redactionen der ganzen theogonie geschöpft: mit welchem rechte eigentlich, um eine so gewichtige folgerung darauf zu gründen, wie wir oben dargelegt? Er stellt dies auf p. 16 sogar als erste voraussetzung an die spitze der ganzen untersuchung, verweist zur begründung auf den titel theogonie, der doch nicht eher vorhanden gedacht werden kann, als das werk, das er bezeichnete, wohl aber viel später, und auf die verse des echten proömiums, wie er es nennt, das aber, wie oben nachgewiesen, aus verschiedenen stellen erst von ihm selbst zusammengestellt wurde, und muss dabei doch einräumen, dass noch jetzt zu einer erträglichen theogonie sehr viel vermisst wird, was er als frühzeitig verloren betrachtet. Da überdem Köchly eine erweiterung dieses ältesten gedichts durch spätere zusätze dreifacher art annimmt, genealogische, wie die Phorkidenpartie, hymnologische wie Styx und Hecate, und homerisirende, d. h. rhapsodien wie die Promethee und Titanomachie, so ist diesen elementen gegenüber das vermeintlich ältere echt theogonische durch ein viel zu schwaches band zusammengehalten, namentlich die grenze zwischen theogonischem und genealogischem, wozu z. b. die ganze partie von v. 930 bis zu ende gerechnet wird, viel zu unsicher gezogen.

Der feste grund, auf dem Köchly nach meiner ansicht hätte fuss fassen müssen, war der, den ich oben vorangestellt habe, die thatsache der doppelten strophischen gliederung. Von diesem kern lösten sich die andern elemente mit leichtigkeit nach allen seiten, es ergab sich eine organische analyse, die zur neuen grundlage für weitere untersuchungen sich eignet, während auf Köchly's resultate, selbst wenn man sie nachgiebig gelten liesse, doch niemand sich würde stützen mögen.

Von jenem punkt aus wäre Köchly bei unbefangener, müheloser erwägung vielleicht genau zu den ergebnissen gelangt, die sich in n. 2 uns als die einfachste lösung der frage nach den bestandtheilen der theogonie darstellten: vielleicht auch zu noch interessanteren. Aus mangel an musse begnüge ich mich hier seine trefflichen beobachtungen für meine auffassung, so weit sie sich bis jetzt gestaltet, des kürzesten auszubeuten.

Als werthvollen ersten bestandtheil unserer jetzigen theogonie wird man reste echter hesiodischer dichtung anerkennen müssen, behandlungen uralter sagenstoffe, wie sie bei Homer in mährchenhafter reminiscenz vereinzelt durchklingen. Zusammenhang und cyklische tendenz erscheint auch bei Hesiod ganz undenkbar: vertiefung in das individuelle solcher dogmen und scenerien, ethische und plastische belebung gewisser aphorismen alten glau-

bens zeigen die Prometheusecloge, die Styxfragmente, in schwächerer weise die Uranos- und Kronosfabeln, die die Orphiker schon benutzten. Die form dieser gesänge ist überall in trümmer gegangen, so dass der versuch metrische gesetze in ihnen aufzuspüren, wenn er noch so berechtigt wäre, misslingen müsste. Er würde aber sich blos etwa auf die vermeintliche didaktische eigenschaft dieser gesänge gründen können, und didaktisches war sieher nichts darin: es waren kleinode alter kunst,  $\delta \iota'$   $\tilde{\omega}_{7} \sigma \nu_{7} \phi_{2} \nu \delta \sigma_{3} \tau_{5} \delta \alpha \mu i \alpha \varsigma$   $\pi_{5} \rho \alpha i \nu \sigma \tau \alpha$ , wie die übrigen nichtstrophischen rhapsodien allzumal.

Es schienen sodann in n. 1, p. 134 und n. 2, p. 143 als ein wesentlicher theil des gedichts gewisse genealogische sche-mata der allereinfachsten gattung sich kund zu geben. Didaktische bestimmung untergeordneter art wurde vermuthet, auch bei mehrern eine erweiterung in minder wortkarger aber ziemlich gehaltloser weise erkannt (n. 2, p. 146). Diese stücke eben sind es, und sie allein, bei denen das, was Köchly als drei - und fünfzeilige strophe bezeichnet, vorkommt. Hier ist nun erfreulich zu sehen, wie, was ich damals nur in ungefährer abschätzung in diese kategorie stellte, jetzt nach jenen äussern merkmalen zu entschiedner classification gelangt. Durch dreizeilige fassung sind als eine besondre classe charakterisirt das lemma von Nereus v. 240 folg., Thaumas v. 265 ff., Hyperion v. 371 folg. (ohne v. 373), von Kreios v. 375 ff. sammt Asträos v. 378 ff., Pallas v. 383 ff., von Krios v. 404 ff., von Iapetos v. 502 ff., 510 ff., sodann aus diesen vorderen abschnitten, wie Köchly wahrscheinlich macht, die stelle von Pontos v. 233, Phorkys v. 290, Tethys v. 337 und Perses v. 409, wo verderbnisse vorzuliegen scheinen: wiederum aber aus dem letzten theile des gedichts von v. 901 an neun dreizeilige genealogische strophen, von denen nur die dritte, wie schon Gerhard bemerkt, durch zwei verse erweitert, und von v. 940 sechs in derselben weise behandelte. Andre spuren dreizeiliger strophen, die Köchly bei v. 211, 223, v. 300 und v. 869-880 erkennt, beruhen wohl auf zufall. Aus den unzweifelhaft constatirten beispielen aber ergiebt sich das wichtige und lehrreiche, dass die theogonischen und zum theil heroogonischen spruchzeilen des ersten und des schlusstheils des gedichts ursprünglich zusammengehören, die erstern nur in folge ihres noch erhaltenen complexes und zum theil wegen der ihnen anhaftenden erweiterungen jene stelle erhielten.

Wie nämlich ein grosser theil jener dreizeiligen vereinzelten strophen durch angefügte verse zu fünfzeiligen umgestaltet wurden, so wurde in vv. 240—264 eine solche strophe zum bestandtheil eines fünfstrophischen abschnitts von fünfzeilen, so schloss sich an die ursprünglichen strophen von Phorkys v. 270 ff. nach Köchly's nicht unwahrscheinlicher annahme p. 27 eine dreistrophige erweiterung derselben art an, und ähnlich scheint es mit

den flüssen v. 338 oder wenigstens den Okeaniden v. 349 ff. der fall, nach Köchly p. 29 auch mit der Styx v. 389 ff. Hieraus scheint zu entnehmen, dass jene längern fünfzeiligen stücke, zu denen nach Köchly's geschickter behandlung p. 21 auch die Aphroditestelle v. 188-203 gehören würde, nicht nur unter sich in gleicher reihe ständen, sondern auch zu gleicher zeit und zu gleichem zweck wie jene erweiterung der dreizeiligen gesätze zu fünfzeiligen elaborirt worden wären, muthmasslich behufs einer gesteigerten memorirübung für die rhapsodenjugend.

Als dritten oder auch vierten hauptbestandtheil unserer theogonie nahmen wir ältere und neuere rhapsodenvorträge in den agonen an, die sich theils an hesiodische dreizeilen, wie die Promethee der theogonie und der Hecatehymnus, theils an grössere hesiodische stücke, wie vielleicht die Titanomachie, angeschlossen hätten. Köchly's beobachtungen widersprechen dem wenigstens in keinem stück: diese rhapsodien sind ohne sichere spuren strophischer construction, wie wir über den Hecatehymnus schon oben erwähnten.

Schleusingen.

# Zu Pind. Nem. VI, 55 flg.

Pindar sagt, wie der name der Aiakiden weither durch land und meer fliege und fährt dann fort:

naì is Aidionas

Μέμνονος ούχ ἀπονοστήσαντος ἕπαλτο.

wo zu ἔπαλτο subject ὄνομα ist: auch zu den Aethiopen hat er sich geschwungen, d. h. zu diesen ist er im schnellsten fluge gelangt: Pind. Nem. V, 21: καὶ πέραν πόντοιο πάλλοντ' αἰετοί. Es ist also das verbum von πάλλω abzuleiten, wie der scholiast schon sagt vs. 83: έπαλτο] έστι καὶ συνεσταλμένως καὶ βαρυτόνως άναγιωναι, έπαλτο, τουτέστιν έπάλθη, έβλήθη το κλέος αὐτων είς Αίθίοπας: also nicht ἐπάλτο zu schreiben, was Bergk vertheidigt, da ἐφάλλομαι eine bedeutung haben müsste, die, wie schon L. Dindorf ad Steph. Thes. L. Gr. s. ἐφάλλομαι c. 2538 C bemerkt hat, bei den alten es nicht hat. Demnach beweis't für unsre stelle auch nichts der Gramm, in Cram. Anecdd. Oxon. T. III, p. 397, 24, den Bergk heranzieht: ὅτι εἰ καὶ ἄλλομαι δασύνεται, δ δηλοί τὸ πηδῶ, ἀλλὰ τὸ ἄλτο ψιλοῦται τάχα μέν καὶ ώς Αἰολικόν, μάλιςα δέ κατά τούς παλαιούς, διά την του τ έπιφοράν ztλ., was öfter wiederholt wird: ib. p. 401, 22: vrgl. Lentz im Philol. supplem.-bd. I, p. 652. 680 sq. 697. Demnach ist bei Passow Lex. s. ἐφάλλομαι Pindar's stelle zu streichen, zumal da sie da für die bedeutung "feindlich angreifen" angeführt ist.

Ernst von Leutsch.

## III. MISCELLEN.

# A. Mittheilungen aus handschriften.

14. Ueber die originalhandschrift der fabeln des Babrius im britischen museum.

Die von dem neuerdings verstorbenen Griechen Minoides Menas in einer pergamenthandschrift des klosters der heiligen Laura auf dem berge Athos entdeckten 122 fabeln des Babrius nebst dem anfang einer 123sten fabel wurden bekanntlich zuerst in Paris im j. 1844 von Boissonade herausgegeben, jedoch nicht nach jener handschrift unmittelbar, sondern nach einer von Menas während seines dortigen aufenthaltes genommenen abschrift. Dass diese abschrift keine ganz zuverlässige sei, konnte aus verschiedenen gründen vermuthet werden. Indessen zog der unerwartete fund bald die aufmerksamkeit mehrerer gelehrter auf sich, die in berichtigung der wenn auch meistens nicht sehr tief liegenden, aber doch ziemlich zahlreichen verderbnisse des textes wetteiferten, da Boissonade in dieser beziehung viel zu thun übrig gelassen hatte. Der erste nach Boissonade war unser gelehrter freund herr Dübner, dem wir eine anzahl der gelungensten verbesserungen des textes verdanken. Wenige jahre später gelang es dem entdecker der handschrift bei einer zweiten reise nach Griechenland dieselbe zu erwerben und nach Paris zu hringen, um sie an die königliche bibliothek zu verkaufen. Dieses geschäft kam jedoch nicht zu stande, da Menas das ihm gemachte gebot für viel zu gering hielt: weshalb er sich später mit seinem fund auf die andere seite des canals begab, wo man nach pfunden rechnet, um das manuscript den trustees des britischen museum zu offeriren, bei welchen er geneigtheit zum erwerb desselben voraussetzen durfte. Um aber seine ziemlich hohe forderung besser motivirt erscheinen zu lassen, offerirte er gleichzeitig und unzertrennlich von der vorerwähnten pergamenthandschrift eine papierne desselben formats und fast gleichen umfangs, 95 andere fabeln des Babrius enthaltend, welche er auf dem Athos abgeschrieben zu haben versicherte, weil es ihm nicht gelungen sei die originalhandschrift in seinen besitz zu bringen. Eine nähere erörterung über diese angabe, auf welche Menas nicht einging, so wie über den inhalt der papierhandschrift und dessen echtheit oder unechtheit anzustellen, würde für die trustees eine völlig zwecklose bemühung gewesen sein. Denn wollte man die unzweifelhaft echte pergamenthandschrift für das museum erwerben, so hatte man den von Menas für beide handschriften geforderten preis zu zahlen, gleichviel ob man die papierhandschrift mit übernahm oder dem besitzer zurückliess, und in ersterem falle für dieselbe einen theil des kaufpreises rechnete oder auch nichts, wie man bisweilen in bücherauctionen mit der nummer auf die man auftrag ertheilt hat zugleich die im catalog vorhergehende nummer als unentgeltlichen beiläufer erhält, weil niemand auf dieselbe das gestattete minimum eines gebots gethan hat.

Nach vorstehender darlegung des sachverhältnisses wird es einleuchten, dass der dem vorsteher im departement der manuscripte des britischen museum, Sir Frederick Madden, vor kurzem von einem ausländischen gelehrten ertheilte freundliche rath öffentliche gelder nicht auf ankauf unechter manuscripte verwenden zu lassen, auf eine passendere gelegenheit hätte verschoben werden sollen, welche indessen herbeizuführen Sir Frederick aller

wahrscheinlichkeit nach der letzte sein wird.

In folge der vorerwähnten verhandlungen gingen die beiden handschriften am ersten august 1857 in den besitz des britischen museum über, wo sie jetzt unter den "additional manuscripts" aufgestellt sind, die pergamentene unter nr. 22087, die papierne unter nr. 22088. Die pergamenthandschrift besteht aus 40 mit 3-42 bezifferten blättern eines nicht hohen, aber etwas breiten octavs, ähnlich dem Wolfschen Homer, und ist in sehr lesbaren schriftzügen von einer hand des eilften jahrhunderts geschrieben, fast ohne alle abkürzungen; das sogenannte iota subscriptum steht überall neben dem betreffenden vocal. Auf einigen seiten und in einzelnen zeilen oder theilen von zeilen ist die verblichene schrift der ersten hand von einer späteren hand mit schwarzer tinte überzogen, im allgemeinen so evident richtig, dass es nur an wenigen stellen zweifelhaft bleibt, ob der spätere schreiber die halberloschenen schriftzüge der ersten hand richtig aufgefasst hat. Die zahl der zeilen ist nicht auf allen seiten dieselbe, in folge der zwischen den einzelnen fabeln, namentlich wo die epimythia fehlen, öfter gelassenen leeren zwischenräume. Viele fabeln schliessen, wie bereits aus Boissonade's ausgabe bekannt ist, mit einem oder zwei ἐπιμυθίοις, deren ersteres in versen, letzteres in prosa gefasst ist. Die metrischen ἐπιμύθια erscheinen in der handschrift als integrirende theile der fabeln und sind daher als verse mit derselben cursivschrift geschrieben wie die fabeln; die prosaischen hingegen abgesondert in vollen zeilen mit accentuirten uncialbuchstaben.

Eine vergleichung des textes der handschrift mit dem was Boissonade aus der abschrift derselben angegeben hat, bestätigt was ich im eingang dieser mittheilungen sagte, dass Menas nicht nur mancherlei zufällige versehen begangen, sondern auch vieles nach seiner mangelhaften kenntniss interpolirt hat, wodurch sich die herausgeber öfter haben täuschen lassen, woraus indessen niemand denselben einen vorwurf machen wird. Ein theil jener interpolationen ist schon in den text der handschrift von neuester hand — wahrscheinlich von Menas selbst — eingetragen. Das nähere über dies alles ist aus nachstehenden nachträgen und berichtigungen zu den von Boissonade über die lesarten der handschrift gemachten angaben zu ersehen. Die handschrift bezeichne ich mit dem buchstaben A, die von Boissonade benutzte abschrift mit B.

Prooemium. V. 3  $\tau \varrho l \tau \eta \delta'$  ἀπ' αὐτῶν τῆς ἐγενήθη χαλχείη B.] τῆς, woraus man τις gemacht hat, fehlt in der handschrift und ist erst von neuester hand mit ganz schwarzer tinte im texte

abgekürzt (7) eingeschoben.

- 6.  $\vec{\epsilon}\pi i \ \tau \tilde{\eta}\sigma \ \delta \hat{\epsilon} \ \sigma \tilde{\eta}\sigma \ \text{mit}$  einer lücke von ungefähr drei erloschenen buchstaben vor  $\sigma \tilde{\eta}\sigma$ . Auf einem neuen blatte papier, welches der ersten seite der handschrift gegenüber eingebunden ist, steht von heutiger hand  $\chi \varrho \tilde{v}$ , entsprechend der einleuchtenden verbesserung Dübner's  $\vec{\epsilon}\pi i \ \tau \tilde{\eta}\varsigma \ \delta \hat{\epsilon} \ \chi \varrho v \sigma \tilde{\eta}\varsigma \ --$ .
- 10. ἐλάλει δὲ πόντιος ἰχθὺς Βράγχε τηὶ καὶ ταύτη B, nach einer von Menas am rande gemachten interpolation, mit der wahrscheinlich nicht πόντιος ἰχθὺς, sondern das blosse πόντος, wie nachher andere richtig vermuthet haben, gemeint war. Die handschrift giebt ἐλάλει δ . . . . ἰχθὺσ mit einem zwischen δ und ἰχθὺσ radirten raum, dessen umfang den in der vorhergehenden zeile stehenden fünf buchstaben επετρ entspricht. Auf dem vorerwähnten neuen blatte papier steht von neuester hand in zwei zeilen:

έλάλει δὲ τ' ἰχθὺσ ἐλάλει δέτ' ἰχθὺσ

- 11.  $\gamma \epsilon \omega \varrho \gamma \circ \dot{\nu} \varsigma$  B.] Das von Dübner hergestellte  $\gamma \epsilon \omega \varrho \gamma \dot{o} \nu$  steht deutlich in A.
- 15. ἐκ τοῦ σοφοῦ γέροντος ἡμῶν Αἰσώπου B]. Die handschrift ἡμῶν γέροντος, wodurch die vermuthung von Lewis, dass ἡμῶν zu beseitigen und ἐκ τοῦ σοφοῦ πάλαι (oder πάλαι σοφοῦ) γέροντος Αἰσώπου zu lesen sei einige bestätigung erhält.
- 19.  $\vartheta\eta\lambda\tilde{\alpha}\sigma\alpha\iota$  B]. Das manuscript giebt  $\vartheta\eta\lambda\dot{\alpha}\sigma\alpha\iota$ , die buchstaben  $\lambda\dot{\alpha}\sigma\alpha\iota$  sind aber mit schwarzer tinte überzogen, so dass man nicht ersehen kann ob  $\lambda\dot{\alpha}\sigma\alpha\iota$  oder etwas anderes hier ursprünglich gestanden hat. Lachmann vermuthete  $\vartheta\eta\lambda\dot{\nu}r\alpha\varsigma$ .

Fab. I. ΤΟΞΟΤΗΣ ΚΑΙ ΛΕΩΝ]. Die von Boissonade oder

Menas hinzugefügten überschriften der fabeln fehlen in der handschrift überall.

I, 4 λέων anfang von fol. 3. b.

II, 7 ἀγρούς] fol. 4. a.

14.  $\pi\tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$   $\vartheta\epsilon\delta_{\mathcal{G}}$   $\gamma'$   $\tilde{\omega}\nu$  εἰδείη B.]  $\pi\tilde{\omega}\sigma$   $\vartheta\epsilon\delta\sigma$   $\tilde{\omega}\nu$  ήδείη A. Die partikel  $\gamma'$  von neuester hand eingeschoben ohne veränderung des accents auf  $\vartheta\epsilon\delta\sigma$ .

15. γιγνώσκει Β.] γινώσκει Α.

In dem prosaischen ἐπιμύθιον giebt die handschrift nicht εἰσιδες (ohne accent) πιστά, wie B, sondern ΕΙΟΙΔΕΟ (mit diesem

accent) MITA (TA schwarz). Der alte von Menas unberührt

gelassene accent über  $\Pi I$  zeigt dass  $\Pi ICTIN$  stand; auch ist das N hinter dem schwarzen A noch zu erkennen. Es ist demnach εἰσείδες πίστιν zu lesen.

- III, 1.  $\alpha l \gamma \acute{\alpha} \pi \sigma \imath'$  B.]  $\alpha l \gamma \acute{\alpha} \sigma \pi \sigma \imath'$  A., die buchstaben  $\sigma \pi$  wie gewöhnlich in einem zuge, den Menas für ein blosses  $\pi$  ansah. Die worte  $\alpha l \gamma \acute{\alpha} \sigma \pi \sigma \imath'$   $\epsilon l \varsigma$   $\epsilon \pi \alpha \nu \lambda \iota \nu$  und bald darauf  $\mu \iota \tilde{\alpha} \varsigma$  und  $\alpha \varrho \alpha \gamma \gamma \iota$   $\tau \varrho \omega \gamma \sigma \iota \sigma \rho \varsigma$ , desgleichen die verse 4—10 sind schwarz überzogen.
- 1.  $\chi\varrho\dot{\eta}\zeta\omega\nu$  B.]  $\varkappa\lambda\epsilon\dot{\iota}\zeta\omega\nu$  A, die buchstaben  $\zeta\omega\nu$  überzogen und über  $\varkappa\lambda\epsilon\iota$  von neuerer hand, schwarz,  $\chi\varrho\dot{\eta}$ . Der zweite und dritte vers stehen in A. in umgekehrter ordnung. Am anfang der verse 2.  $(\mu\iota\dot{\alpha}\sigma$ —), 3.  $(\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}$ —), 4.  $(\varkappa\dot{\alpha}\mu\eta\nu$ —) stehen von anderer hand die buchstaben  $\beta$ .  $\alpha$ .  $\gamma$ .

11. τè] fol. 4. b.

Epimyth. δημοσία Β.] ΔΗΜΟCÍA A., der accent schwarz.

ΙΝ, 6. πως ἐστὶ Β.] πῶσ ἐστι Α.

Nach den fabeln 4 und 5 ist in A. kein raum für die fehlenden prosaischen ἐπιμύθια gelassen, wohl aber nach 6.

V, 8. Das manuscript hat zwar  $\dot{\alpha}\mu\varphi i\beta\alpha u\nu\varepsilon$  wie B, aber das t ist mit schwarzer tinte in  $\dot{\varepsilon}$  geändert.

VI, 1. fol. 5. a.

- 5.  $\delta$  δ' αὐτὸς οὕτος B.] Das manuscript hatte ursprünglich das richtige, von Boissonade errathene  $\delta$  δ' αὐτὸν οὕτωσ, woraus erst mit schwarzer tinte αὐτὸσ οὕτοσ gemacht ist.
- 8. ἔχυσε B, worauf eine auswahl von conjecturen gegründet worden ist. Die handschrift gieht ἔπτυσε.

9. μὴ μάτην ἀποκτείνης Β.] Richtig A. μὴ μάτην μ' ἀποκτείνηιο.

17.  $\ddot{\alpha}\nu$   $\gamma'$   $\ddot{\alpha}\delta\eta\lambda\alpha$  B.] Die partikel  $\gamma'$  ist (wie II, 14) von neuester hand eingeschoben mit veränderung des accentes  $\ddot{\alpha}\nu$  in  $\ddot{\alpha}\nu$ , welches der corrector für eine kurze sylbe hielt. Richtig A.  $\ddot{\alpha}\nu$   $\ddot{\alpha}\delta\eta\lambda\alpha$ .

VII, 4 fol. 5. b.

15.  $0\dot{v}$  —  $\dot{\eta}$ βουλήθην B.] Richtig A.  $0\dot{v}$  —  $\dot{\epsilon}$ βουλήθην, wie

Boissonade corrigirte.

VIII. In dem έπιμύθιον, διεστραμμένους της εὐθείας όδοῦ έκκλίνοντας B.] Das vor όδοῦ in A. am anfang der zeile stehende zai übersah Menas, weil es fast ganz verwischt ist.

IX, 3. fol. 6 a. αὐλῶν und ηξειν (ohne accent) schwarz

überzogen.

4. ήτέριζεν Β.] ετέριζεν Α. Erst von später hand ein schwarzes η über έ, woher die angabe dass das manuscript ἡτέριζεν habe. Richtig Menas ἐτεφέτιζεν.

7. δε ίδων Β.] δ' ίδων Α.

11. Die buchstaben  $\lambda \acute{v}$  und  $\tau \alpha$   $\varkappa \varepsilon \varrho$  überzogen.

12. Am rande dieses verses nicht weit von βούλει steht in A. von der ersten hand si.

X, 2. αἰτούσης] ουσησ schwarz überzogen.

4. κνήμας Β.] Richtig κνήμησ A, wie Fix corrigirt hatte.

10. fol. 6. b.

XI, 2. αἰτίη Β.] Richtig αἰκίηι A, wie Dübner.

6. φεύγουσαν Β.] Richtig φέρουσαν A., wie Boissonade vermuthete.

8.  $\delta\delta$  B.]  $\delta\delta$  A. woraus mit schwarzer tinte  $\delta\delta$  gemacht Richtig & Soissonade.

11. goziv B.] gozi A, das v von neuerer hand hinzugesetzt. XII, 1. μακράν Β.] μακρόν A, wie richtig bei Aldus, in

dessen sammlung sich diese fabel befindet.

4. "Ιτυλον Β.] Das manuscript giebt zwar ἴτυλον, allein schon die erste hand hat die buchstaben lov durchstrichen und über à ein v gesetzt. Folglich hat das manuscript die richtige lesart "zvv, welche Boissonade aus Aldus herstellte.

6. fol. 7. a.

7. ζώεις Β.] ζώεισ, nicht ζώιεισ, Α.

9. ἔσχισεν Β.] ἔσχισε Α. 11. és richtig B., eis A.

12. Nach κατοικήσεις findet sich bei Aldus ein vers ὅπου γεωργοίς ποιχί θηρίοις ἄσεις, den Boissonade nicht aufnahm, weil er der meinung war, dass derselbe einer anderen fassung der fabel angehöre. Er wusste nicht dass der vers in der handschrift steht (welche οὐχὶ statt κοὐχὶ giebt) und nur durch ein versehen in der abschrift des Menas fehlt.

27.  $\lambda \dot{\nu} \pi \eta$  δ'  $\ddot{o}$  ταν τις B.]  $\lambda \dot{\nu} \pi \eta$  δὲ  $\ddot{o}$  τ'  $\ddot{a}$ ν τισ A. Zwischen δὲ und  $\ddot{o}$ τ' steht schwarz  $\pi \ddot{a} \sigma$ .

28. fol. 7. b.

XIII, 2. συνειλήφη B]. So auch A. Doch ist das zweite η von späterer hand schwarz in & verändert, wie Boissonade schrieb.

6. χροή με B.] Der accent über η schwarz. σημαίνει B.] δειχνύει A, aber am rande von erster hand σημαίνει.

8. νοσηλεύω Β.] νοσιλεύω Α.

11.  $\tau \dot{\alpha}$   $\[ \ddot{\epsilon} \varrho \gamma \alpha \]$  Woraus Boissonade  $\tau \dot{\alpha} \varrho \gamma \alpha$  machte. Richtig  $\[ \ddot{\epsilon} \varrho \gamma \alpha \]$  A. ohne artikel.

XIV, 4. fol. 8. a.

5. θρηνήτω Β.] θρηνείτω A, wie Boissonade.

XV, 6. demv B.] dedv A.

XVI, 5. fol. 8. b.  $p \beta \alpha$ 

XVII, 6. είχεν αἰλούρου ζῶντος Β.] είχε ζῶντος αἰλούρου Α. Die über der zeile stehenden buchstaben  $\nu$   $\beta$   $\alpha$  sind mit schwarzer tinte von neuester hand geschrieben. Der corrector wollte ζῶντος είχεν αἰλούρου lesen, weil er nicht wusste, dass in diesen fabeln der kurze vocal vor ζ öfter kurz bleibt: worüber Lewis in der vorrede spricht p. xix.

XVIII, 4. fol. 9. a.  $\varphi \dot{\nu} \sigma \alpha \varsigma$  B.] Der accent schwarz in A.  $o i o \varsigma$ ] Der spiritus asper schwarz in A. 5.  $v o \mu i \zeta o v$  B.]  $v o \mu i \zeta \varepsilon v$  A.

λ

συλλήσειν B.] συλήσειν A, das untere  $\lambda$  schwarz. In dem ἐπιμύθιον, φιλόνεικον B.] φιλόνικον A. πειθοῖ B.] πιθοῦ (so) A, aber  $\iota$  schwarz in  $\epsilon\iota$  verändert. XIX, 4. ποσσὶ B.] ποσσὶν A.

6. "ozve B.] "ozver A.

7. fol. 9. b.

In dem ἐπιμύθιον ,, προβαλλομένωι vel προβαλλομένων B nach Boissonade. Das manuscript giebt deutlich προβαλλομένων.

XXI, 12. fol. 10 a.

ΧΧΙΙ, 4. κώμους Β.] κώμασ Α.

14. φάσκει δ' ὁ μῦθος Β.] μῦθος φάσκει A, aber μῦθος schwarz ausgestrichen und nach φάσκει schwarz über der zeile δὲ μῦθος.

XXIII, 3. fol. 10. b.

XXIV, 8. airo B.] avroi A, ohne spiritus.

XXV, 1. fol. 11. a,

10. Post hunc versum est in apographo spatium vacuum cum notula  $\lambda \epsilon i \pi \epsilon \iota$ . Deest videlicet epimythium. Adscripsit M $\eta r \tilde{\alpha} \varepsilon$  "L'affabulation manque". BOISS. In der handschrift ist zwischen dieser und der nächsten fabel ein raum von drei zeilen gelassen, wie auch anderwärts nicht selten, wo das  $\dot{\epsilon} \pi \iota \mu \dot{\nu} \vartheta \iota \sigma r$  fehlt. Das wort  $\lambda \epsilon i \pi \epsilon \iota$  hat erst Menas in seiner abschrift hinzugesetzt wie LV, 6. CXV, 13. Auch in der handschrift selbst hat er es hinzugefügt XXX, 10. XXXIX, 4.

XXVI, 7.  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \epsilon i$ ]  $\epsilon i$  schwarz, so dass man nicht wissen kann ob ursprünglich  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \epsilon i$  stand oder  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \eta$ , wie  $\sigma v \nu \epsilon i \lambda \dot{\eta} \varphi \eta$  XIII, 2 mit schwarzer tinte in  $\sigma v \nu \epsilon i \lambda \dot{\eta} \eta \epsilon i$  geändert ist, während  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \eta \varsigma$  XVI, 9 unverändert gelassen, und  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \eta \varsigma$  CVI, 20 von alter hand in  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \epsilon i \varsigma$  verändert wurde. Dagegen steht  $\epsilon i \dot{\omega} \vartheta \epsilon i$  LV, 6.

11. fol. 11. b.

**XXVIII, 7.**  $\varphi v \sigma \tilde{\omega} \epsilon \mu' \alpha \dot{v} \dot{\tau} \dot{\gamma} v$  B.] Die handschrift giebt deutlich  $\varphi v \sigma \tilde{\omega} \sigma \alpha \epsilon \alpha v \dot{\tau} \dot{\gamma} v$ ,  $\sigma \alpha$  ist schwarz in  $\sigma'$  verändert.

9. fol. 12. a.

10. ποσότητα Β.] ποιότητα A, wie in der vaticanischen sammlung.

XXIX, 2. Levydeis B.] Levydeis d' richtig A.

έσπέρην τάλας πᾶσαν] Apographum τάλας πᾶσαν, sic ordinante Μηνᾶ vocabula, quae sunt inversa in codice πᾶσαν τάλας. BOISS. Die handschrift giebt nur πᾶσαν έσπέρην ohne τάλας, welches erst von neuester hand schwarz hinzugesetzt ist. Von derselben hand rühren die über πᾶσαν und έσπέρην gesetzten buchstaben  $\beta$  und  $\alpha$  her. Tάλας ist demnach eine blosse fiction von Menas, durch deren beseitigung Lachmann's verbesserung  $\hbar \pi \partial \mu i \lambda \eta \nu \eta \lambda \epsilon \sigma \delta \sigma n \epsilon \rho \eta \nu \pi \alpha \sigma \alpha \nu$  über jeden zweifel erhoben wird. Aehnlich schliesst der vers X, 7 mit  $\kappa \alpha \partial \gamma \eta \mu \epsilon \rho \eta \nu \pi \alpha \sigma \alpha \nu$ .

5. λίην Β.] λίαν A richtig. Der späte versmacher nahm λίαν

für zwei kurze sylben.

9. είδε λέγοντα Β.] είδεν λέγοντα Α.

XXX, 10. "Post hunc versum estin apographo lacuna, adscripto  $\lambda \epsilon i \pi \epsilon \iota$ ." BOISS. In der handschrift ist keine andeutung einer lücke; die seite endigt voll mit dem am schlusse der fabeln gewöhnlichen endzeichen (+). Erst Menas hat darunter am anfang

 $\pi \epsilon i$ 

der zeile Azi geschrieben, aus demselben grunde wie XXV, 10.

XXXI, 1. fol. 12. b.

1. 3. µṽes B.] µv́es A richtig

2.  $\alpha i \epsilon i$  B.]  $\dot{\alpha} \epsilon i$  A, wie Lewis. Ebenso XXXV, 8. XLIV, 1. LXI, 7. LXIII, 4. CXII, 9. Den diphthong brachte Menas an dergleichen stellen in den text, weil er, gleich den byzantinischen abschreibern, nicht wusste, dass  $\dot{\alpha} \epsilon i$  auch als spondeus gebraucht wird.

4.  $\sigma \eta' \sigma \iota r$  B.] In A ein kleiner raum zwischen  $\iota$  und  $\sigma$ , weil ursprünglich  $\sigma \eta \eta \sigma \iota r$  stand und ein theil des  $\eta$  ausradirt wurde, um  $\iota$  darzustellen.

7. είλοντο τοίνυν Die buchstaben το τ schwarz überzogen:

ursprünglich είλον τε τοίννη.

9. σφᾶς Β.] σφὰσ Α.

ἴλας Β.] εἴλασ Α, εἴ schwarz in ϊ verändert.

16. κατειλήφεν (so) B.] κατειλήφει A. wie Boissonade.

23. fol. 13. a.

24. εὐτέλεια Β.] ἐντέλεια Α.

XXXII, 9. δαιτί Β.] δαιτή A, wie Boissonade. Der accent schwarz.

XXXIII, 2. νειὸν Β.] Die buchstaben ειὸ schwarz von neuer hand statt des ursprünglichen νέον oder νεύαν.

5. ψα̃φες] Die handschrift hat nicht blos hier, wie Boisso-

nade angiebt , sondern auch v. 7  $\psi\acute{a}\varrho\epsilon\varsigma$  , dagegen  $\psi\~{a}\varrho\epsilon\varsigma$  v. 15 den circumflex mit schwarzer tinte.

8. fol. 13. b.

16. δ δ' B.] δδ' A.

XXXIV, 5. fol. 14. a.

7. οίμοι Β.] οίμοι A schwarz statt είμὶ oder είμι.

8. 76 B.] xai A.

ΧΧΧΥ, 6. ζώει Β.] ζώει Α.

8. aiei B.] aei A wie Lewis, schwarz in aiei verändert. Vergl. zu XXXI, 2.

XXXVI, 5. fol. 14. b.

7. κάμβληχοὸς Β.] καὶ βληχοὸς (wie Boissonade) A, woraus mit schwarzer tinte κάμβληχοὸς gemacht ist. Vgl. zu XCIII, 5.

8.  $\delta \hat{\epsilon}$   $7 \acute{o} \sigma \sigma \eta$  B.]  $\delta \hat{\epsilon}$   $\dot{o} \sigma \sigma \dot{\eta}$  (mit diesem accent) A. woraus schwarz  $\delta \hat{\epsilon}$   $\ddot{o} \sigma \sigma \eta$  gemacht und der accent über  $\eta$  ausgestrichen ist.

έξερριζώθη Β.] έξεριζώθη A richtig.

9. σοφως] Die correctur σοφωσ statt σοφόσ mit schwarzer tinte.

12. βαιὸν Β.] βαῖον A, schwarz βαιὸν.

14. Nach diesem verse in A. drei zeilen raum für das fehlende ἐπιμύθιον.

XXXVII, 6. ἐπεζεύχθη Β.] ἀπεζεύχθη Α, wie Boissonade.

8. πλήσσων Β.] πλήσων A, wie Boissonade.

11. fol. 15. a.

12. καί σου B.] καὶ σοῦ A.

XXXVIII, 2. ένηραν B.] ένείραν A. richtig.

αὐτῆ σφῆνας Β.] αὐτῆσφήνας schwarz corrigirt αὐτῆ σφῆνας mit einem iota subscriptum.

3. γένοιτό τ' Β.] γένοιτο δ' Α.

Nach 10. in A. drei zeilen raum, wie XXV, 10. XL, 6. XXXIX, 2. καρκῖνος Β.] καρκίνος Α, wie Boissonade.

- 4. εἰρηνεύοι B.] ὁμηρεύοι A. mit einem über  $\eta$  gesetzten zeichen (c.), welches auf die richtige am rande stehende lesart εἰρηνεύοι hinweist.
- 4. "Post hunc versum est in apographo spatium relictum vacuum cum notula  $\lambda \epsilon t \pi \epsilon t$ ". BOISS. Dieses  $\lambda \epsilon i \pi \epsilon t$  ist auch hier von Menas in die handschrift gebracht (wie XXV, 10), in der nur raum zu einer zeile gelassen ist, um die nächste fabel mit einer neuen seite anzufangen.

XL, 1. fol. 15. b.

4. ὅπισθεν Β.] ὅπισθε A. richtig.

5. τοῦ αἰσώπου Β.] τον αἰσώπου A, wie Boissonade.

Nach 6. in A. drei zeilen raum.

XLI, 4. av τόνδε B.] av τον σε A. richtig.

XLII, 1. είχεν έν πόλει λαμπρον Β.] είχε λαμπρον έν πόλει Α, wie Dübner.

8. ποῖ αν Β.] ποίαν A, wie Boissonade.

XLIII, 1. fol. 16 a.

4. Evena B.] Evene A.

5. τοῖς δὲ Β.] τοῖσδε Α.

· 11. ἐπεὶ δὲ Β.] ἐπεὶ δὲ δἡ A. wie Dübner.

18.  $\mu\dot{\eta}\dot{z}$  —  $\mu\dot{\eta}\delta$  B.]  $\mu\dot{\eta}$   $\dot{z}$  —  $\mu\dot{\eta}$   $\delta$  A. XLIV, 1.  $\alpha i\epsilon i$  B.]  $\dot{\alpha}\epsilon i$  A.

4. fol. 16. b.

XLV, 3. ἄκρη Β.] ἄκρη Α. ohne ι.

8. δε ίδίας B.] δ' ίδίασ A.

9. ήθρίασε Β. ήθρίασε A. ohne ι.

XLVI, 1. fol. 17. a.

4. ζώων Β.] ζώων A. ohne ι.

6. πόας Β.] πόας τ' A. richtig.

7. ὁ δὲ πεινίη (so, nicht πενίη wie Menas angiebt) A, erst von Menas in ὁ δέ γε πρὸς πείνης verwandelt.

XLVII, 5. δέσμην Β.] δεσμήν A, woraus δέσμην mit schwar-

zer tinte gemacht.

 $\tilde{\eta} \times \varepsilon$  s schwarz überzogen statt  $\alpha$ , wie es scheint.

9. πειρᾶσθ' Β.] πειρᾶσθαι A. αι schwarz ausgestrichen und der apostroph hinzugefügt.

10. fol. 17. b.

XLVIII, 6. μ' έπιλιχμήσης Β.] μή 'πιλιχμήσηισ A. In dem έπιμύθιον, δράσαι τὰ βελτίω Β. Τὰ βελτίω δράσαι Α.

XLIX, 2. fol. 18. a. L, 6. ὅμνυ Β.] ὅμνυ A.

13. fol. 18. b.

19. ἔσφσας B.] ἔσωσας A, ohne ι. Ebenso σώσει LI, 10 und χρήζεις LI, 9.

LI, 3. ἀτέγνως Β] ἀτεχνῶσ A.

Mit dem ἐπιμύθιον, ΠΡΟC ΤΟΥC — beginnt fol. 19. a. LIII, 3. 5.  $\delta \delta' - \dot{\eta} \delta'$  B.]  $\delta \delta' - \dot{\eta} \delta'$  A. Der accent schwarz hinzugesetzt.

5. 6. συνηντήκοις — ύπηντήκοις Β.] συνηντήκεισ — ύπηντή-

xelo A richtig.

8. συναντήσοις Β.] συναντήσησ Α.

Mit den worten des ἐπιμύθιον, ΓΝΩΜΗΝ ΤΑ κτλ. beginnt fol. 19. b.

LIV, 3. δταν - γίγνη Β.] δτ' αν - γίνηι A.

LV, 6. Nach diesem verse in A. drei zeilen raum für das fehlende ἐπιμύθιον. Δείπει hat Menas hier nur in der abschrift, nicht in der handschrift selbst hinzugesetzt. Vergl. zu XXV, 10.

LVI, 1. ζώοις Β.] ζώοισ A.

4. πίθωνα Β.] πιθώνα Α.

8. fol. 20 a.

LVII, 4. ανθρώπων Β.] ανων Α.

LVIII, 4. fol. 20. b.

Nach 10 in A. drei zeilen raum, wie LV, 6.

LIX, 3. ζωρον Β.] ζωιον A. hier mit iota.

15. fol. 21. a.

LX. In dem επιμύθιον, εξομαλίζειν λόγοις Β.] λόγοισ έξομαλίζειν Α.

LXI, 2. γουπεύς Β.] γοιπεύς A, wie Boissonade.

3. συνηβόλησαν Β.] Ueber ηβόλησαν schwarz εμβαλλωσιν in A.

7. alei B.] dei A. wie Lewis.

 $\dot{\eta}\delta i\omega$  B.]  $\dot{\eta}\delta \epsilon i\omega$  A, aber von der ersten hand corrigirt.

Mit dem ἐπιμύθιον beginnt fol. 21. b.

LXII, 2. καὶ φώνει Β.] καὶ 'φώνει A. mit der coronis.

LXIII, 12. fol. 22. a.  $\theta \dot{\nu} \sigma \eta \varsigma$  B.]  $\theta \dot{\nu} \sigma \eta \sigma$  A. ohne i. LXIV. In dem  $\dot{\epsilon} \pi i \mu \dot{\nu} \theta i \sigma v$ , κατεπαιρομένων von erster hand,

aber  $\omega_{\nu}$  in  $\varepsilon C$  mit schwarzer tinte verändert. of (wie B.) A. schwarz statt  $\delta_{\nu}$  autaqueíaç B.] autaqueíaç A.  $\varepsilon$   $\varepsilon$   $\varepsilon$  in A. schwarz, aus as, wie es scheint, gemacht.

LXV, 2. fol. 22. b.

LXVI, 2. ζώων Β.] ζώων A, und ebenso LXVII, 3.

3. δύο B.] δύω A, wie Dübner.

Nach 8. in A. drei zeilen raum. LXVII, 2. nooi B.] nooir A.

3. lesar B.] liar A, es schwarz.

5. fol. 23. a.

LXVIII, 4.  $\varkappa v v \tilde{\eta}$  B.]  $\varkappa v v \tilde{\eta}$  mit schwarzem circumflex: ursprünglich scheint  $\varkappa v v \tilde{\iota}$  gestanden zu haben.

7. κήπου Β.] κήπων A richtig.

9.  $\beta\acute{\alpha}\lambda\lambda\omega$  B.]  $\dot{\beta}\acute{\alpha}\lambda\omega$  A richtig wie die vaticanische handschrift.

LXIX, 5. fol. 23. b.

6. σφζων  $\dot{B}$ .] σωίζων A hier mit  $\iota$ . Nach diesem verse drei zeilen raum.

LXX, 3.  $\alpha \rho \eta \sigma$  and  $\sigma$  schwarz überzogen.

6. μή γ' οὖν B.] μὴ γοῦν A.

εισ

πόλεις τὰς B.] πολτὰς A, εισ neu und schwarz und τ schwarz überzogen.

Nach 8, in A drei zeilen raum.

LXXI, 8. fol. 24. a. In dem  $\hat{\epsilon}\pi\iota\mu\dot{\nu}\vartheta\iota\sigma\nu$ ,  $\pi\epsilon\varphi\dot{\nu}\varkappa\alpha\sigma\iota$  B.]  $\pi\dot{\epsilon}-\varphi\nu\varkappa\alpha\nu$  A, aber mit schwarzer tinte in  $\pi\dot{\epsilon}\varphi\nu\varkappa\alpha\sigma\iota\nu$  verändert, wie auch anderwärts schon die späteren abschreiber jene endung des perfectum öfter vertilgt haben.

LXXII, 4. ζώων Β.] ζώιων hier A.

16. fol. 24. b.

20. und LXXXVIII, 1.  $\text{xoqv}\delta\alpha\lambda\delta\varsigma$  B.]  $\text{xoq}\dot{v}\delta\alpha\lambda\lambda\varsigma\varsigma$  A. Der accent ausgestrichen und mit schwarzer tinte auf die letzte sylbe gesetzt.

24. ξένοις γὰρ ἐμπρέπων στερηθήση τούτων B nach stillschweigender interpolation von Menas. Die handschrift giebt τοῖς έτέρων γὰρ έμπρέπων τούτων στερηθήση. τοῖς έτέρων ist schwarz durchstrichen und über owr das wort gérois (ois mit abbreviatur), so wie über τούτων und στερηθήση ein  $\beta$  und  $\alpha$ gesetzt.

In dem έπιμύθιον, αὐτοῖς Β.] έαυτοῖο (mit uncialen, wie alle diese ἐπιμύθια) A. τε Β.] δὲ A. άγνοοῦσιν Β.] άγνοῶσιν

A, aber o schwarz in ov verändert.

LXXIII. In dem ἐπιμύθιον, ἀστοχοῦσι Β.] ἀστοχοῦσιν Α. LXXIV, 4. fol. 25. a.

In dem έπιμύθιον, μόνον Β.] μόνονο A. richtig.

LXXV, 2. δέθιδι Β.] δέδειθι A, ε und ει schwarz überzogen. 4. fol. 25. b.

10. ποσίν Β.] ποσί A, ν schwarz hinzugesetzt.

21. διεκλήθης Β.] διεβλήθησ A, wie Boissonade.

LXXVI, 1, fol. 26, a.

In dem ἐπιμύθιον (mit dessen vierter zeile fol. 26. b. anfängt), δείν Β.] δείν ήμᾶς Α. ούτω Β.] ούτως Α.

LXXVII, 5. θειητός B.] Das ι ist in A. schwarz und von neuer hand eingeschoben.

11.  $\varphi \omega \nu \dot{\eta} \epsilon \iota \varsigma$  B.]  $\eta$  in A schwarz statt  $\epsilon$ , wie es scheint.

LXXVIII, 4. σώσει Β.] σώσει A.

Mit dem ἐπιμύθιον beginnt fol. 27. a.

LXXIX, 8. ανήλωται Β.] αναλούται Α. richtig. ανήλωται. Der corrector hielt die zweite sylbe von ἀναλοῦται für kurz.

oĩc

LXXX, 2. avlois B.] avlic A, oic von alter hand.

LXXXI, 2. έμη πατοφα τ' έστι κ' αν μη παππφα B.] έμη πατρώια τ' έστὶ κα' μη παππῶια Α.

6. x' av B.] xav A.

Mit dem ἐπιμύθιον beginnt fol. 27. b.

LXXXII, 11. είναι σεαυτόν Β. So auch A, aber von sehr alter hand darüber  $\beta$  (in antiker form) und  $\alpha$ , folglich  $\sigma \alpha \nu \tau \delta \nu$ elvat, wie Boissonade.

In dem ἐπιμύθιον, γεννηθηναι Β.] γενηθηναι Α.

LXXXIII, 5-7. Diese verse sind als prosa und demgemäss in uncialen geschrieben in drei zeilen, deren erste mit moorτίζειν καὶ, die zweite mit dem ersten buchstaben von ἀποφούντα schliesst. Hierauf folgt (als anfang von fol. 28. a.) das von Boissonade in der anmerkung angeführte ἐπιμύθιον, ebenfalls als prosa in uncialen, von dem vorhergehenden durch das endzeichen (+) getrennt, welches auch hinter vers 4 steht. Denn auch die metrischen ἐπιμύθια sind in der handschrift durch jenes zeichen von den fabeln, zu den sie gehören, getrennt.

LXXXIV, 5.  $\mu\ell\lambda\ell$  B.]  $\mu\ell\lambda\ell$  A, wie Boissonade. 6.  $\delta\tau\epsilon$  B.]  $\delta\tau'$  A.

8. των κρειττόνων in A zu dem vorhergehenden verse gezogen. θρασύνεθ' Β.] θρασύνεται Α.

ουν σφόδρα B.] ουν. A. σφόδρα ist erst mit schwarzer tinte hinzugesetzt.

LXXXV, 10. of 8' - of8' B.] of8' - of8' A.

11. fol. 28. b.

15.  $\delta \hat{s}$  (·, geschrieben) steht in A. von alter hand über der zeile.

19. συμφωνία Β.] δτι συμφωνία Α. δτι mit schwarzer tinte

durchstrichen und am rande bemerkt,  $\xi_i$  d. h. ein vers und keine prosa.

LXXXVI, 8. σχώπτουσ' ἀνάμεινον Β.] σχώπτουσ' ἄμεινον Α, νά von alter hand. Der schwachköpfige corrector sah nicht, dass σχώπτουσ' ἄμεινον ein leichter schreibfehler statt σχώπτουσα μεῖνον ist, welches Dübner hergestellt hat.

LXXXVII, 1. fol. 29. a.

4. δ B.] χώ A, δ schwarz.

δ εlπε B.] δ in A. schwarz und eingeschoben.

γίγνου Β.] γίνου Α.

LXXXVIII, 1. κορνδαλός Β.] Vergl. zu LXXII, 20.

2. δς τῷ Β.] δο τὸ Α.

αντάδων Β.] αντάιδων Α, ι schwarz, eingeschoben.

7. λαβεῖν μοι Β.] καλεῖν μοι Α. καλεῖν με in der vaticanischen handschrift.

8. κορυδοῦ Β.] κοροιδοῦ Α.

αι

παίδων] πέδων A, αι von alter hand.

14. fol. 29. b.

17. πορυδαλός Β.] πορυδαλλόσ Α.

LXXXIX, 4. σύ με τί Β.] σὰ τί με A.

XC, 1. fol. 30. a.

XCI, 2, σπήλιγγα Β.] σπήλυγγα A, wie Boissonade.

U

XCII, 2. βαθυσκίαις A, o von erster hand.

6. fol. 30. b.

9.  $o\vec{v}$  B.]  $o\vec{v}$  A. wie Boissonade.

11. 12. Ὁ μῦθος ἐλέγχει τοὺς λόγοις μὲν ἀνδοείους | ἐπιδεικνυμένους, ἔργοις δὲ ἀνικάνους ἀποφαινυμένους Β.] In A. als prosa mit uncialen in drei zeilen ὁ μῦθοσ ἐλέγχει ἐκείνουσ τοὺσ λόγοισ ἀν δρίουσ (ε schwarz) ἐπιδεικνυμένους, ἔργοισ δὲ ἀνι | κάνουσ ἀποφ.

XCHI, 5.  $\pi \acute{\alpha} \imath \imath i$   $\mathring{\alpha} \mu \beta \lambda \eta \chi \varrho \omega \delta \eta \varsigma$  B.]  $\pi \acute{\alpha} \imath \imath i$   $\mathring{\alpha} \beta \lambda \eta \chi \varrho \omega \delta \eta \sigma$  A. Der apostroph bei  $\imath$  und der spiritus über  $\alpha$  schwarz, um  $\pi \acute{\alpha} \imath \imath i$   $\mathring{\alpha} \beta \lambda \eta \chi \varrho \omega \delta \eta \varsigma$  anzuzeigen: keine spur von  $\mu$ , welches erst in der abschrift von Menas eingeschwärzt ist. Denselben irrthum brachte er durch  $\mathring{\alpha} \mu \beta \lambda \eta \chi \varrho \acute{\sigma} \varsigma$  in die handschrift selbst XXXVI, 7.

7. μᾶλλον cum correctione μαλλόν Β.] μᾶλλον ohne correctur A.

9.  $\dot{\nu}\mu\tilde{\nu}$  B.]  $\dot{\eta}\mu\nu$  A,  $\ddot{\nu}$  von erster hand.

10. νέμεσθε Β.] νέμεσθαι Α, wie Boissonade.

Mit der dritten zeile des ἐπιμύθιον beginnt fol. 31. a.

XCIV, 7. τῶν ἰατρείων] τῆσ ἰατρείασ über der zeile in A, schwarz.

8. σώην Β.] σώιην Α.

10. zov in A. über der zeile, schwarz.

κακῶν mit schwarzer tinte aus κακὸν gemacht.

XCV, 3. ην Β.] ητ A.

9. fol. 31. b.  $\beta$ 

14. ἔφασκεν οἶδας Β.] οἶσθασ ἔφασκε A, die buchstaben  $\beta$  α mit schwarzer tinte und ebenso οἶδασ statt οἶσθασ.

15. θνήσκειν Β.] θνήισκειν Α.

21. ζώει Β. | ζώει Α.

27.  $\tau o \tilde{v} \tau o$  steht in A. nicht nach  $\sigma o t$ , sondern am ende des verses mit schwarzer tinte geschrieben.

30. fol. 32. a.

31. καί σε Β.] καὶ σὲ Α.

42. καθ' ίθὺς Β.] κατιθύσ A.

50. αὐθισ in A. über der zeile und schwarz überzogen.

51. fol. 32. b.

59. ούτω Β.] ούτωσ Α.

63. τολμήσης Β.] τολμήσεισ A, am rande η von erster hand.

74. fol. 33. a.

77.  $\lambda i \eta \nu$  B.]  $\lambda i \alpha \nu$  A, schwarz  $\lambda i \eta \nu$ , weil der corrector  $\alpha$  für kurz hielt.

86. ζώων Β.] ζώιων Α.

ω

87. κοτίλλουσα B.] Das ω steht nicht in A.

97. fol. 33. b.

XCVII, 6. fol. 34. a.

12. μαγείοω Β.] μαγειοείωι Α, wie Boissonade.

XCVIII, 9. κλαύση Β.] κλαύση, schwarz in κλαύσει verändert in A.

11.  $\gamma i \gamma v v v$  B.]  $\gamma i v v v$  A. Das  $\gamma$  setzte Menas hier und anderwärts hinzu weil er das  $\iota$  für kurz hielt.

14. fol. 34. b.

ΧCIX, 2. ούτω Β.] ούτωσ Α.

5. δέ σοι Β.] δὲ σοὶ Α.

6. σιδηφείω Β.] σιδηφίωι Α.

8. fol. 35. a.

9. τροφή Β.] τρυφήι Α.

In dem έπιμύθιον, ζώειν Β.] ζώην (so) A.

C. Diese fabel steht in A. vor XCIX.

CI, 1. ἀδρὸς Β.] άδρὸσ Α.

8. γίγνη Β.] γίνηι Α.

CII, 5. fol. 35. b.

5. ζώων Β.] ζώων Α.

7. ζῷα Β.] ζῶια A. hier mit ι.

CIII, 4. δόλιον Β.] δολίωσ A. wie Haupt.

10. κατήσθιεν Β.] κατήσθιε Α.

13. ζώων Β.] ζώιων Α.

14. fol. 36. a.

CIV, 8. πονηρίας Β.] πονηρίησ A, wie Baiter.

In dem έπιμύθιον, έφ' έαντοῖς μέγα Β.] μέγα έφ' έαντοῖς Α.

CV, 2. fol. 36. b.

In dem ἐπιμύθιον fehlt in A. das in B. vor προσφόρως hinzugesetzte καί.

CVI, 7. κάφίλει Β.] καὶ ἐφίλει Α. Das ἀ über der zeile

schwarz.

8. άλίην, undeutlich in B. geschrieben, steht deutlich in A.

13. ὁσεί Β.] ὃσ εί A, wie Boissonade.

15. fol. 37. a.

16. μοίραν B.] μοίραν A.

**17.** χείρα **B.**] χείραν **A.** 

20. είωθεις B.] είωθησ A von alter hand in είωθεισ verändert. Vergl. zu XXVI, 7.

CVII, 8. θήσω B.] τίσω A, richtig.

10. νεανίσκοις Β.] νεηνίσκοις A, wie Fix.

16. σώζειν Β.] σωίζειν Α, aber v. 17 ἔσωσ', nicht ἔσωσ' wie B. Auch in den manuscripten anderer schriftsteller, die oft σωίζειν geben, ist der aoristus ἔσωσα ohne ι geschrieben.

Ueber dem Προσίμιον p. 208. Boiss., mit welchem fol. 37.

b. beginnt, steht  $\stackrel{\chi}{\alpha \rho}$   $\tau o \tilde{\nu}$   $\tilde{\mu}$  TMHMATOC von erster hand. Mit dem v. 6 beginnt fol. 38. a. In v. 13 steht  $\lambda o v x \tilde{\eta}$  nicht mit diesem accent wie in B, sondern  $\lambda o v x \hat{\eta}$  und v. 15 nicht  $\pi \varrho \eta \dot{v} v \alpha \varsigma$ , sondern  $\pi \varrho \eta \dot{v} v \alpha \varsigma$  ohne  $\iota$ .

CVIII, 6. olvov B.] olvovo A, ov schwarz.

βώλφ Β.] βόλωι Α, ο in ω verändert, schwarz.
 πυθμέσιν Β.] πυθμέσι Α, ν eingeschoben, schwarz.

11. Άμαλθείας Β.] άμαλθείησ A, ει schwarz aus ε gemacht.

13.  $\dot{\alpha}\sigma\phi\dot{\alpha}\lambda\alpha\xi\iota$  B.]  $\dot{\alpha}\sigma\phi\dot{\alpha}\lambda\alpha\gamma\xi\iota$  A, mit einem von erster hand eingeschobenem  $\gamma$ .

21. ἀνέωξε Β.] ἀνέωξε Α.

28. eine B.] einer A.

30. μετά Β.] μεστά Α, wie Dübner.

Mit der zweiten zeile des έπιμύθιον beginnt fol. 39. a. Καθ- $v\pi$ οβάλαι hat Boissonade, der sich dieser späteren form des aorist, die er oft genug gelesen hatte, hier nicht erinnerte, in καθνπο-βάλλειν verändert.

CIX. In dem ἐπιμύθιον ist das schwarze C in ΈΝΑΝΤΙΑC

eingeschoben.

CXI, 3. πρίασθαι Β.] πριᾶσθαι Α.

7. fol. 39. b.

13.  $\gamma \alpha \tilde{v} \varrho o c$   $\dot{\alpha} r \acute{\epsilon} \sigma \tau \eta$  B.]  $\dot{\alpha} r \acute{\epsilon} \sigma \tau \eta$   $\gamma \alpha \tilde{v} \varrho o c$  A, mit schwarzem  $\beta$  und  $\alpha$  über der zeile.

14. τέχνην έπινοεί καὶ πλείους Β.] τέχνην μεν έπενοείθ καὶ πλείστουσ Α, μεν schwarz ausgestrichen und έπινοεί corrigirt.

16. τούς ở ἄλας Β.] τουσθ' (so) ἄλλασ Α. Die buchstaben αλλ schwarz überzogen.

έμεμισήκει Β.] μεμισήκει A, wie Boissonade.

19. ώγκώθη Β.] όγκώθη Α.

CXII, 8. fol. 40. a.

9. aisi B.] asi A, s schwarz eingeschoben.

Nach 10 in A. drei zeilen raum.

CXIII, 2. κτακόν Β.] κνάκον A.

4. σώσαι Β.] σώσαι Α.

CXV, 1. λιμνάσιν] λιμναίαις wird von Boissonade als eine von Menas am rande gemachte conjectur erwähnt: was irrig ist.

Die handschrift hat im texte λιμνάσιν (nicht λιμνᾶσιν, wie Bois-

sonade angiebt) und am rande  $\lambda\iota\mu\nu\alpha\dot{\iota}\alpha\iota\sigma$ , nicht von Menas, sondern von erster hand. Bei vergleichung dieser stelle mit XXIV, 3, wo  $\lambda\iota\mu\nu\alpha\dot{\iota}ov\varsigma$   $\chi o\varrho o\dot{v}\varsigma$  mit verkürzter mittelsylbe steht, hat Lachmann mit recht geschlossen, dass dort  $\lambda\iota\mu\nu\dot{\alpha}\delta\alpha\varsigma$   $\chi o\varrho o\dot{v}\varsigma$  herzustellen sei.

3. πεποιήκοι Β.] πεποιήκει A richtig.

5. fol. 40. b.

11. θνήσκω Β.] θνήισκω Α, wie θνήισκειν CXVII, 4.

12.  $\dot{\eta}$  B.]  $\ddot{\eta}\nu$  A, wie Baiter.

Nach 13 in A. drei zeilen raum, ohne das von Menas in seiner abschrift hinzugesetzte λείπει. Vergl. zu XXV, 10.

CXVI, 4. λίην Β.] λίαν A.

10. εἰσ οἰμον A in schwarzer schrift statt des ursprünglichen εισοιμα. In demselben verse steht über χανών mit schwarzer tinte von neuer hand  $\mu \epsilon \lambda \dot{\gamma} \sigma a \varsigma$ .

12. πείσεν Β.] πείσον A, wie Boissonade.

13. fol. 41. a.

14. έραιθύμει B.] έραθύμει A, ohne ι.

16. ἐκτίσαι Β.] ἐκτίσαι Α.

Nach 16. in A. drei zeilen raum.

CXVIII, 3. fol. 41. b.

In dem ἐπιμύθιον, ἀνάληψιν Β.] ἀντίληψιν Α.

CXIX, 10. fol. 42. a.

Nach 14 in A drei zeilen raum.

CXX, 2. εὐρίπποις Β.] εὐρίποιο (wie Boissonade) A, aus εὐρύποιο von erster hand gemacht.

3. 8. ζώοις — σώζεις Β.] ζώιοισ — σώιζεισ Α.

 $\mathbf{CXXI}$ , 3, 4. σώζου — ἀποθνήσκω] σώιζου — ἀποθνήισκω  $\mathbf{A}$ .

4. 'Eàr B.] àr A. richtig.

Mit dem ἐπιμύθιον beginnt fol. 42. b.

CXXII. Am ende des έπιμύθιον, έπιφέρουσι Β.] έπιφέρουσν Α. CXXIII, 1. ὄρνιθοσ άγαθησ ωιά γρυσα τικτούσησ] Mit diesem verse schliesst fol. 42 b. Die sechs übrigen nach den entsprechenden aesopischen fabeln gebildeten verse hat Menas oder irgend eine andere neue hand auf fol. 43 a hinzugeschrieben, was Menas in seiner abschrift bemerklich zu machen vergass, wodurch Boissonade und die folgenden herausgeber zu dem glauben verleitet wurden, dass die ganze fabel in der handschrift stehe. In dem dritten dieser verse steht in jenem anhang der handschrift nicht πλείστον und im vierten nicht μέλλων wie Menas erst in der abschrift gesetzt hat - sondern πολλον und θέλων. Da die fabeln κατά στοιχείον geordnet sind und die erhaltenen vierzig blätter der handschrift von A bis O reichen, so kann man geneigt sein die zahl der am ende fehlenden blätter höchstens mit zwanzig zu veranschlagen. Doch ist eine solche veranschlagung um so unsicherer als diese auswahl aus einer älteren, umfänglicheren sammlung nach einem sehr ungleichartigen maasstabe angelegt ist, wie die nachstehende übersicht der zahl der fabeln, die unter jeden buchstaben fallen, zeigt. A, 17. B, 6.  $\Gamma$ , 9.  $\Delta$ , 10. E, 15. Z, 3. H, 5.  $\Theta$ , 5. I, 6. K, 12.  $\Lambda$ , 19. M. 7. N. 3. E. 2. O. 4. Am stärksten ist hiernach der buchstabe A vertreten, unter welchen auch die aus 103 versen bestehende fabel (XCV) fällt: eine ganz unverhältnissmässige länge im vergleich mit den übrigen fabeln, die meistens so kurz gefasst sind wie sie für kleinere kinder passen, welchen man nicht zumuthen darf, zuviel auf einmal in sich aufzunehmen.

Die papierne, von Menas geschriebene handschrift, deren ich in der einleitung gedachte, besteht aus achtunddreissig bis zur vorletzten seite beschriebenen blättern, welche fünfundneunzig κατά στοιγεΐον geordnete und durch das ganze alphabet gehende fabeln enthalten. Einen abdruck derselben besorgte Sir G. C. Lewis unter dem titel "Babrii Fabulae Aesopeae. E codice manuscripto partem secundam nunc primum edidit G. C. Lewis, A. M. Aedis Christi, in Universitate Oxoniensi, alumnus honorarius, London, John W. Parker and son. 1859". Dass diese fabeln eine menge barbarisches zeug spätester zeit enthalten, entging dem herausgeber nicht, wie seine vorrede und bemerkungen zu einzelnen stellen zeigen. Erst neuerdings wurde durch herrn Dübner ruchbar, dass jene fünfundneunzig fabeln eine composition von Menas selbst sind, der hierzu die sammlung aesopischer fabeln von Koraës und einige andere hülfsmittel, namentlich ein ziemlich altes manuscript des Aesop, benutzte, worüber sich weiteres wird berichten lassen sobald dasselbe zugänglich geworden sein wird. Dass in den auf diese weise zusammengesetzten fünfundneunzig fabeln auf allen seiten die ärgsten verstösse gegen prosodie und metrik vorkommen und oft nicht einmal die zahl der sechs für den trimeter erforderlichen füsse beobachtet ist, that, wie Menas meinte, der glaubwürdigkeit seines products keinen eintrag , da sich in der sammlung von Koraës eine anzahl ähnlicher als verse gedruckter fabeln befindet , die aus der von del Furia als prosa herausgegebenen florentiner sammlung entnommen sind. Was aber die äussere erscheinung der fünfundneunzig fabeln betrifft, so ist dieselbe der pergamenthandschrift des Babrius von Menas nachgebildet, jedoch mit einem missgriff. Ich bemerkte oben dass viele fabeln der alten handschrift ein doppeltes  $\hat{\epsilon}_{\pi}\iota_{\mu}\dot{\nu}\vartheta\iota_{\sigma}v$  haben , das eine in versen , das andere in prosa , und dass ersteres stets in cursivschrift, letzteres in uncialen geschrieben ist. Diesen unterschied übersah Menas und schrieb seine metrischen , oder wenigstens metrisch sein sollenden  $\hat{\epsilon}\pi\iota_{\mu}\dot{\nu}\vartheta\iota_{\sigma}u$  in uncialen.

Am schlusse dieser mittheilungen sei mir gestattet ausländische leser, welche vielleicht die allgemeinen deutschen wissenschaftlichen zeitschriften nicht lesen, auf einen beachtenswerthen aufsatz über Babrius von Hermann Sauppe aufmerksam zu machen (in den nachrichten von der universität Göttingen, einem anhange zu den Göttinger gelehrten anzeigen, nr. 23. vom 13. august 1860, p. 245—253: s. oben p. 182), auf desen inhalt näher einzugehen ich zu anderer zeit veranlassung haben werde.

Leipzig. W. Dindorf.

#### 15. Ucber eine alte handschrift des Stobäus in der bibliothek zu Escurial.

Die physischen und ethischen eklogen des Ioannes Stobäus sind nur in einigen höchst fehlerhaften papiernen handschriften des funfzehnten jahrhunderts erhalten. Nachdem die gelehrten die hoffnung auf entdeckung älterer und besserer manuscripte dieses werkes längst aufgegeben hatten, überraschte hr. E. Miller im j. 1849 in seinem catalog der handschriften der bibliothek zu Escurial auf p. 49 mit der nachricht, dass sich daselbst eine pergamenthandschrift befinde welche dem eilften jahrhundert angehöre und die eklogen des Stobäus enthalte. Diese notiz wiederholte Gaisford in der vorrede zu dem ersten bande seiner ausgabe der eklogen und sprach sein bedauern aus, dass Miller nicht wenigstens eine probe jener handschrift mitgetheilt habe, aus der man ersehen haben würde wie sich diese alte handschrift zu den übrigen weit jüngeren manuscripten der eklogen verhalte. Meineke hingegen ahnete dass Miller's angabe auf einem irrthum beruhe und sprach sich darüber in der vorrede zu dem ersten bande seiner ausgabe p. xIII mit den worten aus "Equidem vehementer vereor ne totum hoc de antiquo illo Eclogarum codice ad veritatem exactum in tenues auras dilapsurum sit". Das wahre ist, dass Miller's beschreibung der handschrift zwar richtig ist, dass er sie aber durch ein versehen als eine handschrift der eklogen bezeichnete, während sie in wirklichkeit nur das florilegium enthält, und keine andere ist als der schon von Conrad Gesner, wenn auch höchst mangelhaft, in seinen späteren ausgaben des Stobäus, theils für den text theils in randbemerkungen, benutzte "codex vetustissimus ex Bibliotheca generosi viri Diegi Hurtadi a Mendoza, Caesarei tum temporis apud Venetos oratoris", wie er ilin in der von Gaisford vol. 1. p. xxII wiederholten vorrede bezeichnet. Eine nähere untersuchung lehrt dass diese handschrift sehr oft mit der pariser 1984 (A. bei Gaisford) des dreizehnten jahrhunderts, noch weit öfter aber mit der ihr an alter ebenbürtigen wiener übereinstimmt, deren lesarten Gaisford in einem anhange zu dem zweiten bande der eklogen nachtrug. Indessen hat sie auch vieles eigenthümlich und vor der wiener den vorzug, dass sie auch die sieben ersten capitel enthält, welche von der alten wiener handschrift verloren gegangen und erst von sehr später hand auf papierblättern supplirt worden sind. Besonders hervorgehoben zu werden verdient dass ein grosser theil der varianten, die man in den citaten des Stobäus aus noch vorhandenen schriftstellern, namentlich in den sehr umfänglichen citaten aus Plato und Xenophon, nach maassgabe des Gaisfordschen, hauptsächlich auf die pariser handschrift A. gegründeten textes annahm, durch die lesarten der Escurialhandschrift verschwindet und sich als faseleien der schreiber der späteren handschriften erweist. Als beleg hierzu wähle ich für jetzt die bei Gaisford mit nr. 100-103 bezeichneten excerpte im ersten und 73. 74. im siebenten capitel aus Xenophon's memorabilien, in welchen bis jetzt unter anderen folgende abweichungen des textes des Stobäus von dem gewöhnlichen texte des Xenophon angenommen wurden auf autorität theils der alten ausgaben, theils der handschrift A.

I. Cap. I, nr. 100. Memorabilia 1, 6, 13-15.

§. 14. διατίθεσθαι] Χεπ. παρατίθεσθαι Α. φίλον ποιῆται] φίλον ποιεῖται

§. 14. ἀγαθοῖς. καὶ ἐάν τι] ἀγαθοῖς καὶ ἄν τι

§. 15. ἐπίσταιτο] ἐπίστατο

II. nr. 101. Memorabilia II, 1, 18 — 34.

§. 19. ἀγαμένους μεν εαυτούς (αὐτούς Esc.)] ἀγασαμένους μεν εαυτούς

§. 20. ἴκηται] ἵκηαι τάγάθ' οἱ (τ' ἀγαθοὶ Esc.)] τάγαθὰ

§. 22. εὐπρεπῆ τε ἰδεῖν καὶ ἐλευθέριον] εὐπρεπῆ ἰδεῖν καὶ ἐλευθερίαν ἐσθῆτι δὲ λευκῆ] fehlt. λευκοτέραν τε καὶ] λευκοτέραν καὶ ἦς ἂν μάλιστα] ἦς μάλιστα ἐαυτῆς] αὐτῆς §. 23. ἐὰν οὖν ἐμὲ] ἐὰν ἐμὲ ἐπὶ τὴν ἡδίστην τε καὶ]

9. 23. εαν ουν εμε] εαν εμε έπι την ηδίστην τε κα. ἐπί θο ηδίστην καὶ

δ. 24. τίσι δὲ παιδικοῖς τί δὲ παιδικοῖς

δ. 26. ταῦτα, ὧ γύναι, ἔφη] ταῦτα, ἔφη, ὧ γίναι

§. 27. πρὸς σὲ] πρός σε σφόδρ ἀν] σφόδρα ἄν οὐκ ἐξαπατήσω] οὐκ ἀπατήσω

§. 28. ἴλεως] ἰλεω ἀξιοῖς] ἄξιος εἴτε (εἰ Esc.) τὴν γῆν] εἴτε γῆν αὐτάς τε] τάς τε

§. 29. σοι αύτη διηγείται] σοι διηγείται

§. 30. ούτω γάρ] ούτως γάρ

§. 31. ἐπαίνου σεαυτῆς] ἐπαίνου σαυτῆς οὐδὲν γὰρ πώποτε] οὐδέποτε γὰρ

§. 32. παραστάτις] παραστάτης

 $\S$ . 33. τοκέων] πατέρων μακαριστοτάτην] μακαρίαν

III. nr. 102. Memorabilia III, 9, 14. 15.

§. 14. ἔγωγ', ἔφη] ἔγωγε, ἔφη 15. ἐν δὲ ἰατρεία] ἐν δ' ἰατρεία.

IV. nr. 103. Memorabilia IV, 1, 1-5.

§. 2. μαθημάτων τούτων] μαθημάτων πάντων τὸ ὅλον] τὸ ὅλως τοὺς ἑαντῶν (αὐτῶν Εsc.) οἴκους] τοὺς οἴκους

§. 3. δοκούσαι είναι φύσεις] δοκούσαι φύσεις θυμοειδείς τε καί] θυμοειδείς και άδάμαστοι] άγύμναστοι γίγτεσθαι]γίνεσθαι γιγνομένας] γινομένους

δ. 4. ω. γίγνεσθαι γίνεσθαι β. γίγνεσθαι] β. γίνεσθαι

δ. είναι. διὸ δ. διὸ

V. Cap. VII, nr. 73. Memorabilia IV, 6, 10. 11.

 $\S.$  10. Ανδρείαν — την ἀνδρείαν] ἀνδρίαν — την ἀνδρίαν ημιστά  $\gamma'$ ] ημιστα γὰρ

δ. 11. διαμαρτάνοντες τούτου] διαμαρτάνοντες τούτων

VI. nr. 74. Memorabilia III, 9, 1-3.

δ. 1. Πάλιν δὲ ἐρωτώμενος ἡ ἀνδρεία πότερον διδακτὸν] πάλιν ἐρωτώμενος ἡ ἀνδρία πότερον διδακτόν ὁρῶ γὰρ ἐν] ὁρῶ δ' ἐν
 δ. 2. ἀνδρείακ] ἀνδρίαν (die fehlerhafte form ἀνδρία wird auch

an manchen anderen stellen durch die Escurialhandschrift beseitigt).

Diese sämmtlichen varianten lösen sich, wie gesagt, in ein reines nichts auf, da die Escurialhandschrift an allen diesen stellen, ohne ausnahme, die richtige von mir im lemma angegebene lesart darbietet. Dagegen bietet die handschrift hin und wieder wirkliche und bemerkenswerthe abweichungen von dem gewöhnlichen texte des Xenophon, welche sie theils mit A gemein, theils eigenthümlich hat. Zu den beispielen ersterer art kommt II, 1, 22. την δε γε έτέραν, wie sich unten zeigen wird: von letzterer art möge hier folgendes erwähnt werden. Memor. II, 1, 22. ἐπισκοπεῖν] ἐπισκοπεῖσθαι §. 29. καὶ ἡ Κακία ὑπολαβοῦσα εἶπεῖ καὶ τὴν κακίαν ὑπολαβοῦσαν εἶπεῖν §. 30. ἐμπίπλασαι] ἐνπίνπλασαι, alte orthographie statt des richtigen ἐμπίμπλασαι §. 32. ἀνθρώπινον] ἀνθρώπειον §. 33. φίλοι μὲν θεοῖς ὄντες] φίλοι μὲν ὄντες θεοῖς

Memor. IV, 1, 1, τῷ σκοπουμένῷ τοῦτο, εἰ καὶ μετρίως αἰσθανομένῷ] τῷ σκοπουμένῷ τε καὶ μετρίως αἰσθομένῷ Esc. Die worte διότι οὐδὲν — ἀποδεχομένους ἐκεῖνον fehlen in Esc.

Nicht zuverlässiger ist der herkömmliche oder nur nach der pariser handschrift A. gestaltete text in den citaten aus anderen

schriftstellern. So hat es nach dem was jetzt vorliegt, den anschein als habe Stobäus (V, 55) in dem citate aus Isocrates (p. 6 c. und 12. b.) in seiner handschrift an drei stellen schlechtere lesarten als die urbinatische und andere noch vorhandene manuscripte bieten, vorgefunden, έγης πρός τοὺς Urb.] έγε εἰς τους jetzt bei Stobäus ἀτυχίας ἐπιβλέπης Urb.] ἐπιβλέπης άτυγίας Stobaus. περί την άρετην ηιλοποιείν Urb.] περί την άρετην ἀεὶ πονείν Stobäus. Aber diese drei varianten verschwinden durch die Escurial handschrift, welche mit der urbinatischen des Isokrates übereinstimmt. Doch muss ich bemerken dass die zahl der stellen, in welchen die Escurialhandschrift und die pariser handschrift A. von einander abzuweichen scheinen, so gross sie auch ist, doch eine wesentliche verminderung erleidet durch eine vollständigere collation der pariser handschrift als Gaisford zu gebote stand. So würden z. b. in den oben verzeichneten stellen des Xenophon leser, welchen nur Gaisford's mittheilungen vorliegen, sich folgende varianten bilden müssen, I, 6, 19. άγαμένους μέν αὐτοὺς Esc.] ἀγασαμένους μέν έαυτοὺς A. II, 1, 22. την δέ γε έτέραν Esc.] την δε έτέραν A. 27. εξαπατήσω Esc.] ἀπατήσω A. 28. αὐτάς τε Esc.] τάς τε A. 29. σοι αυτη διηγείται Esc.] σοι διηγείται A. III, 9, 2. τὸ ὅλον Esc.] τὸ όλως Α. τοὺς αὐτῶν οἴκους Esc.] τοὺς οἴκους Α. IV, 1, 4. δυσαποτρέπτους είναι Esc.] είναι om. A. IV, 6, 11. δ. τούτου Esc.] δ. τούτων A. Allein diese varianten sind in wirklichkeit gar nicht vorhanden, da die pariser handschrift in allen neun stellen sich in vollkommener übereinstimmung mit der Escurialhandschrift befindet.

Die leser werden nach obigen, vorläufig nur aus wenigen seiten des herkömmlichen textes entnommenen proben ermessen können, in welcher lage sich gelehrte befinden, welche die citate des Stobäus für kritische zwecke benutzen, um das verhältniss der alten handschriften, deren sich Stobäus bediente, zu den auf uns gekommenen weit jüngeren so weit als möglich zu ermitteln.

Leipzig. W. Dindorf.

# 16. Zu dem Carmen panegyricum in Calpurnium Pisonem. (Nach aufzeichnungen von K. L. Roth.)

Durch die sorgfältigen untersuchungen von C. Fr. Weber (Incerti auctoris carmen panegyricum in Calpurnium Pisonem cum prolegomenis et adnotatione critica, Marb. 1859. 44 pgg. 4°, und adnotationes ad carmen pan. 12 pagg. vor dem lectionscatalog Marb. 1860—61) ist die aufmerksamkeit wieder auf einige unerledigte controversen gerichtet worden. Denn abgesehen von der frage, welcher Piso in dem gedichte verherrlicht sei, haben die untersuchungen über den verfasser auf Vergil, Ovid,

Lucan, Saleius Bassus, Statius, den bukoliker Calpurnius u. a. geführt, wogegen Weber sich für einen anonymus des neronischen zeitalters entscheidet (pg. 15), ohne indessen pg. 16 seine geneigtheit zu verhehlen dem beizutreten, welcher das gedicht aus dem alterthum zu entfernen unternehme. Dazu dürfte nun vielleicht eine nachdrücklichere verfolgung eines schon von Lehrs (quaest. epicae p. 305) benutzten argumentes die hand bieten.

Wir wissen, dass die Römer ihre prosa mit den gleichen elisionen und ecthlipsen sprachen, wie ihre verse. Ein gedicht also, worin keine schleifungen vorkommen, kann dem zeitalter der lebenden Römersprache nicht angehören; es muss von einem verfasser herrühren, der die lateinische sprache mehr mit den augen als mit den ohren in sich aufgenommen hat. Man kann nun freilich die vermeidung der elisionen nicht von jahrzehnd zu jahrzehnd berechnen, da z. b. um das jahr 400 Ausonius auf 6-7, Avianus in den fabeln auf 8, Sidonius Apollinaris auf 7-8, Prudentius hingegen noch auf 3, Claudianus aber (de bello Getico) nur auf 16 hexameter eine elision haben; allein im ganzen nimmt diese entartung doch sehr rasch überhand, so dass im sechsten jahrhundert Priscianus in der periegese auf 17, im Anastasius sogar auf 46 hexameter erst die elison zulässt. Bei Symposius, Venantius Fortunatus, Adhelmus, Alcuinus nimmt das immer mehr zu, bis endlich im eilften jahrhundert schlechterdings keine elision mehr vorkommt (Hildebertus Turonensis, Aesopus, loa. Saresberiensis). Zu der alten praxis kehren erst im vierzehnten jahrhundert Petrarcha und die humanisten wieder zurück. Es sieht nun nach dieser darlegung sehr bedenklich aus, wenn z. b. Calpurnius eclogen mit einer elision auf je 33, und unser poemation auf Piso mit einer auf 65 hexameter ins erste jahrhundert nach Christus gehören sollen. Man müsste in der that annehmen, diese männer hätten mit ihren freunden eine wette eingegangen, dass sie ihre verse in ganz ungewohnter weise so einrichten würden, dass bei der aussprache kein buchstabe verloren gehen müsste.

Andrerseits konnte Weber keine noch vorhandene handschrift des gedichtes mehr nachweisen, sondern als letzte quelle der überlieferung musste die von ihm ans licht gezogene editio princeps von 1527 gelten. Es blieb dadurch sowohl die möglichkeit offen, dass das gedicht erst kurz vor 1527 verfasst sei, als auch entbehrte die wortkritik einer sicheren grundlage. Mit den kritischen hülfsmitteln stellt sich überhaupt die sache so heraus. Auf der einen seite steht die Basler editio princeps des Sichardus von 1527, besorgt wahrscheinlich nach einer handschrift der abtei Lorsch bei Mannheim, und diese ist, abgesehen von einem jungen codex Varsaviensis chartac., aus welchem Martyni-Laguna einige varianten notirt (Wernsdorf, P.L.M. 4. p. 860) die einzige

uns bekannte handschrift, welche das gedicht vollständig enthielt, so dass also der werth der editio princeps ein sehr hoher ist.

Ausserdem gab es aber einen auszug aus diesem gedichte, umfassend vers 1 bis und mit 13 Sichard.; v. 26 tamen etsi bella quierunt bis und mit 31; 37-40; 44-67; 84-90; 94-145; 147—151; 155—170; 173; 176—184; 188—189; 209 bis ende 261; und 77-80. Diesen auszug enthält cod. Paris. Notre Dame 188, ein miscellaneencodex, in welchem ausser vielen unzweifelhaft classischen sachen stücke eines Boethius und Cassiodorus, verdächtige Heroiden des Ovidius z. b. Sappho Phaoni (s. Schneidewin im rhein. mus. III, 144), eclogen des Calpurnius, auszüge aus dem Querolus des Plautus und dem Culex des Vergilius stehen. Eine kurze beschreibung gab Roth, praef. Suetonii, pg. xxxiii sq. Nach der einstimmigen ansicht der pariser bibliothekare (Quicherat, Guessard, L. Delisle, Ern. Michelaut) gehört die handschrift in die erste hälfte des dreizehnten jahrhunderts und dies stimmt gut zu der in der vorrede zu Sueton entwickelten combination, dass sich Vincentius Bellovacensis bei der ausarbeitung seines speculum historiale (abgeschlossen 1244) dieser handschrift bedient habe. Genau von derselben art muss das manuscript. Atrebatense (gefunden 1545) gewesen sein, das der herausgeber unseres carmen Hadrianus lunius, 1556, und nach ihm Scaliger, 1573 benutzt haben, wenn auch dem letzteren nur eine copie vorgelegen zu haben scheint. Denn nicht nur geben Iunius und Scaliger zu den in dem auszuge fehlenden partien keine varianten, sondern ihre angaben stimmen auch auffallend mit cod. Parisinus. Nach Scaliger hatte das von ihm benutzte manuscript vor dem ersten vers noch den vers aus Virg. Ciris 339:

Nihil est quod texitur ordine longum, gerade wie auch im codex Parisinus steht. Wie sehr dieses von Iunius bevorzugte manuscript. Atrebatense mit codex Parisinus übereinstimmt und von dem von Weber zu grunde gelegten codex Sichardi abweicht, ergiebt sich namentlich aus einigen schla-

genden stellen des anfanges. Es haben nämlich

|                |     | Parisinus. Iunius.            | Sichard. Weber.           |
|----------------|-----|-------------------------------|---------------------------|
| V.             | 11  | nobilitas                     | gentis honos              |
| V.             | 12  | felix                         | at tu                     |
| v.             | 27  | non periit                    | occidit et                |
| v.             | 37  | quaeque patrum claros quondam | sed quae Pisonum claros   |
|                |     | tu quoque Piso                | tu rapis omnem            |
| v.             | 45  | ducis                         | tentas                    |
| $\mathbf{v}_*$ | 159 | orbem                         | aevum                     |
| v.             | 173 | B ipse fidem movisse ferox    | sic movisse fides saevus. |
|                | 100 |                               |                           |

Endlich zeigt sich die übereinstimmung von lunius und cod. Parisinus in einem dritten punkte. Iunius stellte die vv. 72-83 Sich. ans ende des gedichtes, ebenso cod. Parisinus die vv. 77-80, die einzigen, welche aus dieser partie in den auszug aufgenom-

men sind. Wir vermögen daher mit hülfe des codex Parisinus die arbeit des Iunius zu controlieren und ziemlich sicher zu bestimmen, was er aus seinem codex genommen, was er von sich aus geändert. Er scheint seiner ausgabe von 1556 die Lugdunensis secunda von 1550 zu grunde gelegt und sie nach manuscr. Atrebatense verbessert zu haben. Auf Lugd. 2 führen zurück die lesarten v. 19 aethereae, 35 magno, vigente, 88 compositisque, 101 insigni, 126 pudibundos, 238 gestu, 239 Varium, 242 Horati, 261 aestas. Freiheiten von Iunius mögen dagegen sein 47 iubes, 72 tam, 113 clientum, 126 munerat, 221 impulerit, 228 ferat, 237 nomina, wenigstens werden sie nicht durch cod. Parisinus bestätigt.

Ehe wir nun schliesslich dessen von h. bibl. Michelaut nach der Bipontina gemachte collation mittheilen, schicken wir die bemerkung voraus, dass das gedicht im codex drei seiten oder sechs columnen füllt. Es ist in neun abschnitte getheilt mit folgenden überschriften: vor v. 37 Sich. De eloquentia eiusdem Pisonis, vor v. 97 Diligentius hic incipit enumerare optimos eius mores, vor v. 112 quam sincerus esset in dilectioue amicorum, vor v. 131 Quod non vacaret otiosus pro loco et tempore honestis exercitiis occupatus cum finis esset, vor v. 162 Quod interdum gravis interdum non ridiculose sed decenter esset urbanus, vor v. 178 Quam circumspectus amicos et promptus in armis extiterit, vor v. 214 Excusacio autoris quod minus sufficiat ad exprimendas omnes eius laudes, vor v. 246 Quantum anelet Pisonis attollere laudes hoc iterum aperit. Collation nach Weber:

V. 1 Sich. cepti 4 Romanos 5 hic tua 6 que si und fronte 10 pr. cui vita 11 nobilitas cuius 12 felix tu qui claris und equas 13 ponit 14—26 fehlt. 26 tamenetsi bella 27 non periit virtus und togate 28 munia 30 hinc 31 palme 32—36 fehlt 37 quaeque patrum claros 38 omnis turba 41—43 fehlt 44 tu quoque Piso 45 adfectum (aus dem stillschweigen

44 tu quoque Piso 45 adfectum (aus dem stillschweigen des collationators), ebendas. pectora ducis 46 victor 47 flere iubet 48 quam statt si 50 nobilibus 52 modo succutit arte (eine ganz neue lesart, wogegen torquet in auras conjectur sein dürfte, da cod. Sich. hier lückenhaft ist. Cfr. Lucr. 6, 550. Ovid. Met. 2, 166.) 53 Alexibiles, und am rande F 54 girum 58 vibrati und fulmine 60 vivatia und cathenae 61 Laerciade und Atride 64 cecidit 68—76 fehlt 77 sed nec 78 improbe 79 et pandionia und cicade 80 fatiunt convitia, die verse 77—80 jedoch um ende des gedichtes, 81—83 fehlt 84 hunc 88 letibus 90 gretia cicropieique (am rand ys) und emulus urbi 91—93 fehlt 95 hic 98 permulcere 99 honorare 102 ducere mestum 103 leta 104 ingenite 113 diligit ex equo 116 affert 117 amicitie 120 do-

mus statt mens 121 papertate 122 nullus iam lateri 123 sed bis merces fehlt 124 vere 125 equo 126 focilat fehlt 128 hec 131 inter et equales 132 queris 135 qui 136 precedere 137 si virtus 138 vocareut 142 simul statt gemit und gnosius 143 ferro 146 fehlt 147 adoperta, corigiert adopertus und ether, 148 obcecat 149 hiemps 150 estates estatum 151 autumpnus nimbis 152 bis 154 fehlt 157 gestiet und über g ein v gesetzt 158 tunc 159 totum und orbem 160 que 166 chelim 168 Phebo 169 liram 171. 172 fehlen 173 ipse fidem movisse ferox 174. 175 fehlen 176 Nerius text, Nereius rand, ibid. extulit 178 armatos und lacertos 180 raptare 182 plectis fehlt 183 et nunc vivaci 184 nec opinio 185 bis 187 fehlt 188 heret in hec und lusus 189 relinquid 190 bis 208 fehlt 209 Olimpo 212 proximumque tue 213 hec 215 carmine in carmina corrigiert 216 letus und maiora 220 seva 221 impulerint 222 evum 224 fame und das zweite si aus se corrigiert 229 demitere und rudenti 230 eneia 231 Olimpum 232 Meoniumque 235 Mecenate 236 aut 237 Virgilio 238 Mecenas 239 evexit und Mecenas alte toantis 240 nomina Grais 241 cordis 242 chelim und Horatii 243 o decus et toto und evo 244 preside 245 senecte 246 nostre 248 Mecenas 249 eterne und fame 257 letus 261 ceperit und etas. Basel.

### B. Griechische Inschriften.

## 17. Griechische inschrift aus Daphne.

Die nachstehende inschrift, ist zuerst in dem Journal of the American oriental society, vol. VI (1860), p. 550 ff. durch James Hadley, prof. der griech litt. am Yale College zu New Haven, bekannt gemacht. Da dies journal vielleicht nicht vielen philologen in Deutschland zu gesicht kommt, so wird die mittheilung der inschrift an diesem orte nicht unwillkommen sein. Sie ist im jahr 1858 von dem amerikanischen missionar Hom. B. Morgan in einem garten an der stelle des alten Daphne bei Antiochia gefunden, und nachdem vorläufig einige zeilen als probe einem gelehrten freunde in Amerika mitgetheilt und durch diesen an prof. Gibbs gelangt waren, auf die aufforderung des letztern einer genaueren untersuchung unterzogen und von dem steine, auf dem sie sich befindet, zweimal, im october und november 1859, abgeschrieben worden. Ich lasse nun hier die restitution in

cursivschrift folgen, ganz so wie sie Hadley mit beihülfe der hn. Woolsey und Gibbs gegeben hat.

[τὸν δεὶνα τῆς πίστεως καὶ εὐνοίας]
τῆς εἰς ἡμᾶς καὶ τὰ [π]οάγ[μ]α[τα σ]αφεσ[τάτα]ς [π]ολ
λὰς καὶ μεγάλας ἀποδε[ίξ]εις [π]επο[ιη]μένον
ἐπτενῶς καὶ οὕτε τῆς [ψυχ]ῆς ο[ὕτ]ε τῶν ὑπα[ρ]

5 χόντων πεφεισμένο[τ] εἰς τὰ ἡμῖν συμφέροντα διεξαγηοχότα δὲ κα[ὶ τὰ] ἐγχειρισθέντα αὐτ[ῷ] ώς ἦν προσῆκον καὶ κατὰ τὰ λοιπὰ ἀγόμενον [ἀ] ξίως τῶν προϋπηργμένων ἔ[ξ] αὐτοῦ εἰς τὰ π[ρά] γματα, ἠβουλόμεθα μὲν ἔτε[ι] συνέχειν συμ

10 πράσσοντα ήμιν πολλά. [A]λ[λ'] αὐτοῦ προφερο μένου τὴν περὶ τὸ σῶμα [γε]γενημένην ἀσθέ νειαν διὰ τὰς συνεχεῖς κακο[π]αθ[ε]ίας, ἀξιοῦ[ν] τός τε ήμᾶς ἐᾶσαι αὐτὸν ἐφ᾽ ἡσ[ν]χίας γενέ[σ] θαι ὅπως τὸν ἐπίλοιπον χρόνον τοῦ β[ι]ου [ἀδια]

15 σπάστως ἐν εὐσταθεία τοῦ σώματος  $\gamma \xi[r]$  ηται, συμπεριηνέχθημεν  $[\vartheta] \dot{\epsilon}[\lambda]$  οττες καὶ  $\dot{\epsilon}[\nu \ \tau]$  ούτοις φανερὰν ποιείν ἣν  $\ddot{\epsilon}[\chi]$  ομεν πρὸ $[\varsigma \ \alpha \dot{\iota}]$  τὸν αἴρεσ $[\iota]\nu$ . Για μὲν οὖν κα $[\iota]$  εἰς τὸ  $[\lambda]$ ο $[\iota \pi]$  ὸν τυγχάνη πάντων τῶν εἰς τιμὴν κ $[\alpha \dot{\iota} \ \delta]$ 

20 όξαν ἄνηκόντων, ἡμῖν ἔστα[ι] ἐπιμελ[ες. Έ]
πειδὴ τῆς ἀρχιερωσύνης τοῦ Ἀπόλλωνο[ς κ]
αὶ τῆς Ἀρτέμιδος τῶν δαιτ[ρ]ῶν καὶ τῶν
ἄλλων ἱερῶν ὧν τὰ τεμένη ἐστὶν ἐπ[ὶ]
Δάφνης προσδεομένης ἀνδρὸς φίλου [δυ]

25 νησομένου δὲ προστῆνα[ι] ἀξ[ί]ως τῆς [τ] πὲρ τοῦ τόπου σπουδῆς ἣν ἔσχον ο[ί]τ[ε πρό] γονοι καὶ ἡμεῖς καὶ τῆ[ς] ἔ[ξ] ἡμῶν πρὸς τὸ θεῶν εὐσεβείας, ἀποδε[δ]είχαμ[ε]ν αὐτὸν ἀρχ[ι] ερέα τούτων πε[πει]σ[μέ]νοι τὴν περὶ τὰ ἱερ[ὰ]

30 έξαγωγήν μάλιστ αν δια τούτου συν τελεσθήσεσθαι δεόντως σύνταξον έν τε τοῖς χρηματισμοῖς καταχωρί[ζ]ειν αὐτὸν ἀρχιερέα τῶν δεδηλωμένων ἱερῶν καὶ προτιμῶν τὸν ἄνδρα ἀξίως τῆς ἡμε

35 τέρας κρίσεως καὶ ἐἀν εἴς τινα παρακαλ[ῆ]
τῶν ἄνη[κ]όντων εἰς ταῦτα συνεπιλαμ
βάνεσθαι τούς τε πρὸς τοῖς ἱεροῖς γενομ[ε]
νους καὶ τοὺς ἄλλους οὺς καθήκει π[ει]
Φαργεῖν αὐτοῦ συστῆσαι παραγγεί[λ]α[ν]

40 τας ὑπακούειν [π]ερὶ ὧν ὰν γράφ[η] ἢ συντά[σ] ση, ἀναγραφηναι δὲ καὶ τῆς ἐπιστολῆς τὸ ἀντίγραφον εἰς στήλας καὶ ἀναθεῖν[αι]

έν τοῖς ἐπιφανεστάτοις τόποις.

Dass das datum am schluss der inschrift auf die seleucidische aera zu beziehen sei, kann, wie der herausgeber mit recht bemerkt, keinem zweifel unterliegen. Sie gehört also in das j. 189 v. Chr., in die regierungszeit des königs Antiochus des Grossen, und ist ein erlass des königs an die behörde -- ohne zweifel den rath - von Antiochia. Die restitutionen des herausgebers sind bis auf einige wenige evident richtig, und der inhalt des schreibens klar und deutlich. Der könig eröffnet der behörde, dass er einen seiner bisherigen diener auf sein durch körperschwäche motivirtes ansuchen aus seiner bisherigen stelle entlassen und in ruhestand versetzt, ihm aber zugleich in anerkennung seiner treuen dienste, um ihm eine ehrenvolle stellung für die zukunft zu gewähren, zum archiereus über die tempel des Apollon und der Artemis und die übrigen heiligthümer in Daphne ernannt habe. Er befiehlt daher der behörde ihn in diese stelle einzusetzen, ihm die gebührende ehre und mitwirkung zu erweisen, seine künftigen untergebenen ihm vorzustellen, sie zum gehorsam gegen ihn anzuweisen u. s. w. B. Morgan klagt, dass manche buchstaben auf dem steine (einem kalkstein, dessen beschriebene fläche 17 zoll breit, 30 zoll hoch ist; die dicke des steins beträgt 8-10 zoll) sehr undeutlich seien und er mehrere gar nicht habe erkennen können. Indessen ist die lesung doch im ganzen vollkommen sicher, und die verbesserungen und ergänzungen des herausgebers fsst ohne ausnahme beifallswerth. Nur an einem paar stellen scheinen sie mir das rechte offenbar verfehlt zu haben. Zunächst z. 20 ist für ἡμίν ohne zweifel ὑμῖν jzu lesen. Der könig befiehlt den empfängern des schreibens, sich das folgende angelegen sein zu lassen: dass er das futur ἔσται, nicht den imperativ ἔστω gebraucht, ist ganz in der ordnung: er kann nicht zweifeln dass, was er den unterthanen befiehlt, auch geschehen werde. Ferner ist mit unrecht hinter ἐπιμελές ἔσται ein schlusspunkt gesetzt und mit  $\hat{\epsilon}\pi\epsilon\iota\delta\dot{\eta}$  ein neuer satz begonnen, und z. 31 σύνταξον geschrieben, wo συντάξαι zu schreiben war, was von ἐπιμελὲς ἔσται abhängt und wozu die worte von ἐπειδή bis συντελεσθήσεσθαι δεόντως den vordersatz bilden, so dass alles eine einzige lange periode ausmacht, dergleichen der curialstyl überall und jederzeit geliebt hat. Das συντάξαι bedeutet offenbar: in die stelle einsetzen, und die folgenden worte besagen wohl: ihn in den öffentlichen acten (denn das sind γρηματισμοί) aufführen. Alles übrige ist vollkommen klar. Z. 23 aber ist für δαιτρών, worüber aus Hermanns gottesd. alterth. §. 61, 20 und Smith diction. unter Diipoleia, auf die der herausgeber verweist, nichts für die erklärung in diesem zusammenhange zu gewinnen ist, ohne alles bedenken Aagvalwe zu schreiben, ein beiname der beiden götter, für den es keines beweises bedarf. - Uebrigens ist der stein späterhin von B. Morgan käuflich erstanden, und wird von diesem an die oriental society geschickt werden, oder ist vielleicht schon in deren besitz. Eine genauere vergleichung wird ohne zweifel meine bedenken gegen die lesung der bezeichneten stellen rechtfertigen und meine verbesserungen bestätigen.

Greifswald. G. F. Schömann.

# C. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

### 18. Zerstreute bemerkungen.

Thucydides VI, 23. ἢν γὰρ αὐτοὶ ἔλθωμεν ἐνθένδε μὴ ἀντίπαλον μόνον παρασκευασόμενοι, πλήν γε πρὸς τὸ μάχιμον αὐτῶν τὸ ὁπλιτικόν, ἀλλὰ καὶ ὑπερβάλλοντες τοῖς πᾶσι κ.τ.λ. Die hopliten der Syrakuser waren nicht zu fürchten (denn dass diese den Athenern nicht gewachsen waren, läugnet auch Nikias nicht), sondern ihre reiterei. Es ist also zu lesen τὸ μάχιμον αὐτῶν τὸ ἱππικόν.

Diodor XV, 90. πρὸς δὲ τούτοις Ὀρόττης μὲν τῆς Μυσίας σατράπης, Αὐτοφραδάτης δὲ Αυδίας τῶν δ΄ Ἰώνων Αύκιοί τε καὶ Πισίδαι κ.τ.λ. Weder die Lycier noch die Pisidier gehören zu den Ioniern. Nach Ἰώνων ist οἱ πολλοί ausgefallen.

Pausanias I, 24. λέλεκται δέ μοι καὶ πρότερον ὡς Άθηναίοις περισσότερον τι η τοῖς άλλοις ές τὰ θεῖά έστι σπουδης. πρώτοι μέν γάρ 'Αθηνάν έπωνόμασαν Έργάνην, πρώτοι δ' άκώλους Έρμας \*\* όμοῦ δέ σφισιν έν τῷ ναῷ Σπουδαίων δαίμων έστίν. Das ohne zweifel verdorbene wort σπουδαίων will Gerhard Pilol. III, p. 749 ff. in δ Βουταδών ändern, indem er unter dem tempel das heiligthum der Athena Polias, unter dem dämon die burgschlange, welche die Eteobutaden pflegten, versteht. Aber in diesem kapitel ist nicht von dem Poliastempel, sondern vom Parthenon die rede, der §. 5 beschrieben und §. 7 schlechthin als ναός bezeichnet wird; von jenem fängt Pausanias erst c. 26, 6 zu handeln an. Es ist also ungerechtfertigt, schon hier an ihn zu denken. Auch würde die schlange der burg nicht der dämon eines einzelnen geschlechtes genannt und ein solcher nicht als beweis der gottesfurcht aller Athener angeführt werden können.-Dieselbe beziehung auf die Erichthoniosschlange behält Merklin arch. zeitg. IX, nr. 31 bei, will aber lieber ὑπουδαίων oder ὑπουδαίος lesen. Letzteres würde sich, abgesehen von der freiheit der änderung, wegen des mangels der genauern bestimmung nicht empfehlen. Denn dass ein unterirdischer dämon nicht blos in Athen verehrt wurde, ist doch unzweifelhaft. Letzteres bedeutete einen dämon der abgeschiedenen menschen, denn die unterirdischen götter wären ja selbst υπουδαΐοι δαίμονες; dämonen der todten aber ehrte man auch anderswo (z. b. VI, 6: vgl. G. Krüger, theologum. Paus. p. 30). Wollte man aber wie Schubart, ἐπουδαίων d. h. der lebenden menschen lesen, so wäre auch das entweder nicht ausschliesslich athenisches, denn alle menschen haben ihren dämon, oder, wenn man an den dämon dächte, den Pausanias öfters statt der gottheit setzt, für den tempel zu abstract. - Nun bezieht sich der schriftsteller selbst auf eine frühere stelle, wo er beweise der athenischen frömmigkeit gegeben hat, nämlich 17, 1. Dort werden Eleos, Aidos, Pheme und Horme genannt, welche in Athen allein altäre hätten. Also werden wir auch hier an einen gleichartigen begriff denken dürfen, dem eine schützende gottheit beigegeben wurde. Erwägen wir nun, dass die verträge und friedensschlüsse ihre stelle gerade auf der akropolis bekamen neben der Athene Promachos (z. b. Thucyd. V, 23), so werden wir nicht zweifeln dürfen, dass hier σποιδωτ δαίμωτ zu lesen ist, ein verderbniss, welches zu den gewöhnlichsten gehört. Bei Philostratus allein sind mir folgende beispiele aufgefallen: V. Apoll. III, 41 eine variante σπονδάς statt σπονδάς. IV, 27 σπονδαί statt σπονδαί. VIII, 9 σπονδαίς statt σπονδαίς und ganz genau, wie bei Pausanias, vit. soph. II, 4, p. 246, 18 Kays., wo die lesart aller codices und ausgaben σπουδαίων von Spengel vortrefflich in σποιdow verbessert ist.

Pausanias II, 1, 7. ταύταις (den Nereiden) καὶ ἐτέρωθι τῆς Ελλάδος βωμοὺς οἶδα ὅντας, τοὺς δὲ καὶ τεμένη σφίσιν ἀταθέντας ποιμαίνισιν, ἐνθα καὶ ᾿Αχιλλεῖ τιμαί. Aus den letzten worten erhellt, wie das vorhergehende zu verbessern ist: περὶ Μαιῶ-

ποι μαινι σιν.

τιν (περί μαιω τιν).

Horatius Sat. 1, 1, 118 ff. Das thema dieser satire ist nicht, wie es Döderlein zu Heindorf p. 2- definirt: "geiz vergällt das leben", sondern wie Nippperdey in seinem programm 1858, p. 10 ausführt, "causas demonstraturus, quare nemo sua sorte contentus vivat, cum multis hominibus infiniti laboris causa sit avaritia, avarum tamquam exemplar huius hominum morbi uberius persequilur". Daher sind 111 und 113 die ausdrücke "pauperiorum" und "locupletior" gebraucht worden, "quibus legentes facili opera universo generi convenientia substituerent". Dieser richtigen bemerkung entsprechen aber die kühnen änderungen nicht, welche Nipperdey mit den angeführten versen vornimmt, denn wenn er v. 108 einen vordersatz anfängt, zu dem v. 117 den nachsatz bildet, erhält man auf die v. 1-3 aufgeworfene frage: "qui fit un nemo-contentus vivat, laudet diversa sequentes?" die durch das beispiel "ut avarus" ungenügend bereicherte antwort: "quia nemo se probat ac potius laudat diversa sequentes". -- Auf jene frage, welche v. 108 der deutlichkeit wegen wiederholt wird, gehört eine andere antwort. Es muss der grund angegeben werden, warum so wenige menschen mit ihrem lebenslauf zufrieden sind. Er liegt darin, dass sie die bestimmung des lebens und seine natur verkennen. Was diese seien, hat Epikur gelehrt und Lucretius, von dem Horaz ja auch den anfang des verses v. 13 und überhaupt vieles im ersten buche entlehnt hat, ausgeführt. Bei ihm redet die natur den missvergnügten an: "cur non ut plenus vitae conviva recedis", III, 938, und vollständiger ebd. v. 560 ff.: "sed quia semper aves quod abest, praescntia temnis, | inperfecta tibi elapsast ingrataque vita, | et nec opinanti mors ad caput adstitit ante | quam satur ac plenus possis discedere rerum". Vergl. v. 1082 "dum abest quod avemus, id exsuperare videtur cetera": und so lesen wir nun genau wie cod. Blandin. antiquissimus:

illuc unde abii redeo, qui nemo, ut avarus, se probet ac potius laudet diversa sequentes,

- 110 quodque aliena capella gerat distentius uber,
  tabescat, neque se maiori pauperiorum
  turbae comparet, hunc atque hunc superare laboret.
  Sic festinanti semper locupletior obstat,
  ut, cum carceribus missos rapit ungula currus,
- 115 instat equis auriga suos vincentibus, illum praeteritum temnens extremos inter euntem.

  Inde fit ut raro, qui se vixisse beatum dicat et exacto contentus tempore vita cedat ut conviva satur, reperire queamus:

so haben wir zuerst v. 108—112 die im eingang aufgeworfene frage indirect wiederholt und genauer ausgeführt. Denn "qui — probet — laudet" ist ganz gleich dem "qui fit ut — vivat — laudet. Die antwort wird von v. 113 an gegeben. Wie der fuhrmann in der rennbahn seinen vorgänger überholen will, so suchen die menschen im leben einander vorbeizurennen, während sie dann glücklich und zufrieden dasselbe geniessen und verlassen würden, wenn sie es, wie die philosophie lehrt, als ein von der gütigen natur allen bereitetes gastmahl betrachteten. Das thema der satire ist also: "das leben ist keine rennbahn, sondern ein gastmahl".

Horatius Carm. 1, 31, 5. non aestuosae grata Calabriae armenta, non aurum aut ebur Indicum.

An "grata" hat Meineke mit recht anstoss genommen. Es ist wohl genau dem folgenden entsprechend zu lesen "prata Calabriae aut".

Tacitus Annal. XIV, 21. a Tuscis accitos histriones, a Thuriis equorum certamina, et possessa Achaia Asiaque ludos curatius editos.] Aus der chronologischen ordnung, welche Tacitus befolgt, geht hervor, dass diese vorgebliche einführung der regelmässigen rennen aus Thurii nach dem auftreten der ersten histrionen 390 und vor der unterwerfung von Achaja 608 statt fand. Die früheste erwähnung eines bündnisses zwischen Rom und Thurii fällt allerdings erst in das jahr 469, in welchem die Römer die stadt gegen die Lucaner in schutz nahmen, die sie auch 472 siegreich vertheidigten (Plinius XXXIV, 32. Zonaras VIII, 2). Das verhältniss ist aber ohne zweifel schon früher angeknüpft worden, da die Lucaner in den samnitischen kriegen zuweilen feindlich, die Tarentiner verdächtig waren und

die Thuriner von beiden mächten gleich viel zu fürchten hatten. Auch schickten die Römer schon 452 truppen nach Hyriä an der südostspitze Italiens. Nun finden wir nach den grossen siegen des Papirius Cursor 461 in den römischen spielen eine grosse änderung, Livius X, 46 , eodem anno coronati primum ob res bello bene gestas ludos Romanos spectaverunt, palmaeque tum primum translato e Graecia more victoribus datae". Unter "Graecia" ist den damaligen verhältnissen nach Grossgriechenland zu verstehen, wie z. b. bei Cicero pro Balbo 24, 55 die priesterinnen der Ceres aus Velia und Neapolis "ex Graecia" gewählt wurden, das fest der Ceres "ex Graecia translata" war (Paulus p. 97 M.). Es hat also in diesem jahre die gräcisirung der spiele, die bekränzung der zuschauer und die ertheilung des griechischen palmzweigs an die sieger statt gefunden; diese ist es, welche von Tacitus aus Thurii abgeleitet wird, woher insbesondere auch die apobaten gekommen sein mögen, und es ist um so weniger grund, seine positive angabe zu verwerfen, als die jährliche feier der ludi Romani ja überhaupt, wie Mommsen rhein. mus. XIV, p. 79 ff. gezeigt hat, verhältnissmässig spät war und wahrscheinlich erst mit der römischen ädilität gleichzeitig eingeführt wurde.

Tertullia nus apologet. 16 und ad nation. I, 14 erzählt, dass ein carricaturbild von Christus die unterschrift "Deus Christianorum ὀνοκοιητής" trug. So liest Oehler, indem er eine glosse des Hesychius κοίης, ίερεύς Καβείρων zu einer seltsam gelehrten erklärung benutzt, asinarius sacerdos! Tertullian beschreibt die figur: "is erat auribus asininis, altero pede unqulatus, librum gestans et togatus. Risimus et nomen et formam. Für den namen haben die handschriften bei Oehler in der ersten stelle:

AB Onochoites

Aç onochoitis: in der zweiten

Ag onocholtes

AB onocholetes.

Daraus entsteht ungezwungen ὀνοχώλης, statt des gewöhnlichern ονόχωλος, das richtige masculinum von ονόχωλις, dem beiwort der Empusa bei Schol. Arist. Ran. 245. Wie Empusa, so war auch diese männliche spukgestalt durch einen eselsfuss (wir würden sagen, den pferdefuss) kenntlich, der aus der toga hervorragte.

Würzburg.

### 19. Bemerkungen zu Homer.

Als Odysseus das land der Lotophagen betritt, Od. IX, 88, wird wasser geschöpft und am strande ein mahl eingenommen; darauf entsendet er leute, um kunde über die bewohner einzuziehen. Die worte des dichters heissen in der handschrift des Eustathius, im Harleianus, in den breslauer membranen und in der abschrift, welche uns Michael Apostolius von einem codex Cretensis gegeben hat, von kleineren differenzen abgesehen, also:

δη τότ' έγων έταρους προίην πεύθεσθαι ιόντας, ἄνδηε δίω κρίνας, τρίτατον κήρυχ' ἄμ' ἀπάσσας οίτινες ἀνέρες είεν, έπὶ χθονὶ σίτον ἔδοντες.

Dass die augsburger handschrift, die meermannsche und die des herzogs von Sabloneta keine abweichung darboten, dürfen wir aus dem mangel an notizen in den collationen schliessen. Die stellung der verse aber, durch welche die abhängige frage of τινες ανέρες είεν κ. τ. λ. von dem regierenden verbum getrennt wird, bietet eine unannehmlichkeit, welche durch die annahme einer parenthese nur scheinbar beseitigt wird und von dem dichter selbst in der zehnten rhapsodie 100-2, wo dieselben worte wiederkehren, durch die wahl einer anderen reihenfolge glücklich vermieden ist. Um den anstoss zu entfernen, haben sich bereits die gelehrten der byzantinischen schule änderungen erlaubt, von denen mir die älteste in der wiener handschrift nr. 133 entgegentrat, in welcher der vers οἴτινες ἀνέρες κ. τ. λ. vom texte ausgeschlossen und auf den rand verwiesen ist. Ebenso muss auch die stelle in jenem cretensis ausgesehen haben, während die gewöhnliche folge etwa durch buchstaben bezeichnet war; denn Damilas hat in seiner abschrift (Vind. 50) den vers ganz ausgelassen, Michael Apostolius dagegen hat ihm, wie ich schon sagte, diejenige stelle gegeben, welche er in den besseren handschriften behauptet. Allein nicht ohne bedenken würden wir diese frage bei einem dichter opfern können, dessen rede in solchen angaben eine gewisse umständliche genauigkeit liebt. Einen lockendern weg hat sich der urheber einer diorthose gebahnt, welche ich am vollständigsten aus der wiener handschrift 56 kenne: er allein stellte einfach die reihenfolge her, welche die verse im folgenden gesange haben: δη τότ έγων . . . οιτινες ανέρες . . ανδρε δύω . . .: Bekker und Dindorf sind ihm gefolgt, ohne den bedenklichen umstand zu beachten, dass diese verse im neunten gesange gerade in den ältesten und meisten handschriften aus der homerischen folge herausgedrängt sind, so dass es den schein gewinnt, als ob der eingeschlossene vers ἄνδρε δύω κ. τ. λ. vor dem zwölften jahrhundert auf eine ungeschickte weise eingeschoben sei. In der that bleibt bei einer näheren betrachtung nur die annahme dieser thatsache übrig. Wie hätte der dichter die seltsame wirkung des lotus im hinblick auf eine dreizahl mit den worten bezeichnen können 94. 95:

τον δ' έςτις λωτοίο φάγοι μελιηδέα καυπόν, οὐκέτ' ἀπαγγείλαι πάλιν ήθελε οὐδὲ νέεσθαι?

Wer so sprach, der hatte eine grössere zahl derer im sinne, in welchen die liebe zum vaterlande durch die frucht erstickt wurde. Miscellen.

Ebenso spricht der ganze charakter der thatsache gegen die meinung, der verführten seien nur zwei oder höchstens drei gewesen. Eine erhebliche verlegenheit des helden soll hier erzählt werden und nicht ein lepides kuriosum, eine drangsal würdig einer stelle in der gruppe seiner übrigen geschicke, um seine geistesgegenwart und entschlossenheit in einer schwierigen lage zu zeigen. Und wodurch hätte er diese tugenden bewährt? Dadurch dass er zwei oder drei verdrehte begleiter zur rückkehr zwang? Dass ihr genuss die lüsternheit der übrigen geweckt und auf diese weise die schwierigkeiten der abfahrt vermehrt habe, ist bei einer so geringen zahl der verführer zu wenig natürlich und mit keinem worte angedeutet. Ein dritter umstand spricht gegen die ächtheit des verstellten verses. Ein alter scholiast (BLV) zur Ilias IX, 168, dessen bemerkungen ein scholion des Aristonicus ausführen und mit diesem auf dieselbe quelle zurückgehen (cf. Aristonic. II. IV, 376), sucht die ansicht, dass Phönix nicht als gesandter, sondern als führer der gesandten Aias und Odysseus zu betrachten sei, mit der angabe zu rechtfertigen δίο γάρ ην έθος πρεσβεύειν, indem er zum beweise die worte ανδρε δύω xpiras nicht aus unseren versen, wie Bekker angiebt, sondern aus X, 102 hinzufügt. In der that gehen zwei gesandte, Menelaos und Odysseus nach Troja, um eine genugthuung für den raub der Helena zu fordern (Il. III, 205. XI, 140), wie Aias und Odysseus den Achill zu einer aussöhnung zu vermögen suchen. Eine förmliche gesandtschaft unter begleitung eines heroldes ist aber bei den Lästrygonen mehr an ihrer stelle und durch die darstellung hinreichend bezeichnet. War auch der verlust bei den Kikonen und die gefahr vergessen, welche dem helden die wirkung des lotus bereitet hatte; so mussten doch die entsetzlichen erlebnisse beim Polyphem und das geschick auf der fahrt aus Aeolis nicht nur seine erfahrungen bereichern, sondern auch seinen argwohn, seine vorsicht bedeutend steigern. Nach solchen prüfungen stand selbst sein ruhm, ein trefflicher führer seiner ge nossen gewesen zu sein, bei der folgenden katastrophe auf dem spiele, wenn seine vorsicht in der wahl der massregeln hinter der grösse des unglücks zurückgeblieben war, welches den verlust von elf schiffen und ihrer mannschaft über ihn brachte. Ohne zu ahnen, dass er auf ein zweites geschlecht von natursöhnen stosse, welches an grösse, kraft, wildheit und gottlosigkeit mit dem kyklopischen wetteifere, theilt er zur abwehr oder schwächung eines möglichen überfalles sein geschwader, lässt elf schiffe, stark genug sich gegen einen feind zu vertheidigen, in einen sicheren hafen einlaufen und landet selbst an einem entfernten punkte der insel, wo er im bewusstsein seiner eigenen kraft und im vertrauen auf die begleiter nicht nur sich hinlänglich schützen, sondern auch das geschick der übrigen fahrzeuge beobachten und sichern zu können glaubt. Seine wahrnehmung, dass den bewohnern alle kultur mangele, ist nur geeignet, seine vorsicht zu steigern. Er beschliesst, eine förmliche gesandtschaft unter der begleitung eines heroldes abzuordnen, der ihr in allen fällen die nöthige sicherheit geben konnte, weil er allgemein nicht nur als ein liebling, sondern auch als ein bote des Zeus geachtet wurde. Die entsendeten benehmen sich als gesandte. Wie sie an den ersten des landes geschickt wurden der dichter hat uns das nicht gesagt, weil es sich aus dem charakter der sendung nach der damaligen sitte von selbst verstand -, so begnügen sie sich nicht etwa damit, eine kunde über das land von dem ersten, besten, der ihnen begegnet, von der tochter des Antiphates (105), seiner frau (114), oder von bürgern einzuziehen; sie suchen den könig (110), treffen mit ihm zusammen (115) und würden ihm ihren zweck, ihre herkunft, die veranlassung ihrer landung mitgetheilt und um die rücksichten der gastfreundschaft gebeten haben, wobei sie die gewünschten aufschlüsse von selbst erhalten hätten, wenn ihnen nicht der wilde durch seinen angriff (116) zuvorgekommen wäre. Somit findet die alte deutung der worte ἄνδηε δύω κρίνας in dieser stelle und ihrem zusammenhange ihre rechtfertigung. Bei den Lotophagen ist die massregel weder durch die früheren vorgänge in gleichem grade motivirt, noch aus der erzählung zu erkennen. Die entsendeten mischen sich ohne weiteres unter das volk, empfangen ohne umstände von den friedlichen und gastfreien leuten die frucht des landes und denken, nachdem sie davon gekostet, weder an ihre pflicht, dem führer bericht abzustatten, noch an die rückkehr. Hier finde ich nichts, als eine recognoscirung, welche von einer grösseren truppe ausgeführt zu werden pflegte. So zieht Odysseus über das eiland der Kyklopen selbst die kunde ein, begleitet von zwölf auserlesenen gefährten IX, 174. 175, während seine übrigen schiffe bei der ziegeninsel stehen; ebenso entsendet er auf der insel der Kirke zweiundzwanzig genossen unter Eurylochos, nachdem ihn selbst das loos getroffen hatte, mit einer gleichen zahl am strande zu bleiben. Die pflichtvergessenheit einer ähnlichen mannschaft von ähnlicher stärke konnte dem Odysseus eine ernste verlegenheit bereiten und die begründete besorgniss einflössen, dass ihr beispiel auch unter den übrigen - ihre gesammtzahl dürfte nach dem dichter ungefähr auf sechshundert zu schätzen sein — die mannszucht auflösen und die rückkehr in frage stellen würde.

Es ist also angemessen, diesen vers, der sich weder mit zond ögzig uzd., noch mit der bedeutung des ereignisses, noch mit der ganzen darstellung vereinigen lässt, als einen aus der zehnten rhapsodie eingeschwärzten zu beseitigen. Mag er bereits in den exemplaren der grammatiker gestanden haben, welche unsere scholien mit zusätzen bereicherten und die bedeutung des heroldes hier ebenso hervorhoben, wie sie in der zehnten rhapsodie von

den allen erklärt war; sein ursprung ist in den ältesten und besten handschriften hinreichend kenntlich gemacht, um das verdienst der diorthose vom jahre 1300 (Vind. 56) in das richtige licht zu stellen. Sie hat nur die spuren eines falsums übertüncht. — Ich habe kein bedenken getragen, zur charakteristik der handschriften ausführlicher auf eine betrachtung zurückzukommen, durch welche ich eine früher von herrn professor Ameis an mich gerichtete frage zu beantworten suchte, ob ich keine gute handschrift kännte, in welcher vers 89 im neunten gesange fehlte, den er mit v. 94 τῶνδ' ὅςτις μτλ. nicht zu vereinigen wusste. Mein gelehrter freund hat meine gründe für die athetese zu meiner freude gebilligt, indem er sie in die anmerkungen aufgenommen hat.

2.

Wir lesen bei Aristonikus 1) zur Ilias XVIII, 222: ὅπα γάλκεον άμετρως ο Ζηνόδοτος όπα χαλκέην ου συνιείς, ότι παραπλήσιον έστι το σχημα τω κλυτος Ιπποδάμεια (Β, 742) και θεςμός ἀυτμή: 2) zur Odyssee IV, 442: ὀλοώτατος ὀδμή ὅμοιον τῷ κλυτός 'Αμφιτρίτη (ε, 422) καὶ θερμός άυτμή καὶ κλυτός 'Ιπποδάμεια (B, 742). Woher nahm Aristarch — denn er spricht ja zu uns durch den mund des Aristonikus — das beispiel θερμός ἀντμή, welches er zweimal zum beweise anführt, dass die maskulinform des adjectivs mit einem nomen weiblichen geschlechts verknüpft werde? Wollte er durch seine belege den homerischen sprachgebrauch darthun, so konnte er die worte aus dem hymnus auf den Hermes 110, den er dem Homer nicht beilegte, ebenso wenig anführen, wie aus Hesiod. Theog. 696. Glaubte er, erweisen zu müssen, dass sich diese eigenthümlichkeit der sprache nicht blos bei Homer finde, sondern auch bei andern dichtern, so würde er schwerlich das citat zweimal ohne den namen des dichters gegeben haben. Ist doch in einem ähnlichen falle Il. VIII, 455 Hesiod genannt. Der an sich nicht wahrscheinlichen annahme, dass in beiden anmerkungen der name später ausgefallen sei, widerspricht aber am meisten der umstand, dass das in frage stehende citat im zweiten scholion zwischen zwei homerischen seine stelle gefunden hat. Wir halten uns zu der ansicht berechtigt, dass Aristarch θερμός ἀντμή bei Homer las und zwar Od. XII, 369, da es nur dort einen platz haben konnte. Somit hätte der kritiker den homerischen sprachgebrauch in beiden scholien nicht ohne einen hinblick auf die chorizonten gleichzeitig durch beispiele aus der Ilias und Odyssee belegt, wie Il. XX, 138. Die lesart unserer handschriften ήδὺς ἀντμή darf als vulgate angesehen werden, da sie sich unverändert beim Schol. Ven. BL zur II. II, 423 findet und beim Schol. Ven. B zur II. XXI, 363 ( $\dot{\eta}\delta\epsilon\hat{\iota}$  d $\dot{\imath}$   $\dot{\alpha}\dot{\imath}$  $\imath\mu\dot{\eta}$ ) nur durch eine glosse entstellt ist. Sagan. W. C. Kayser.

20. Theognidea.

Qui Theognideorum carminum reliquias emendare instituerunt critici, non semper eo animum adverterunt, haud pauca illorum poematiorum aut lacunis intercepta esse aut in fine uno pluribusve distichis truncata. Hinc subinde factum est, ut corruptis, ut illi existimabant, locis sed per se ab omni corruptelae suspicione liberis violentas adhiberent medicinas. Iuvat haec duobus exemplis illustrare. Inde a vs. 963 hoc carmen legitur:

Μήποτ' έπαινήσης πρίν αν είδης άνδρα σαφηνέως, όργην και φυθμόν και τρόπον δστις αν ή. πολλοί τοι κίβδηλοι επίκλοπον ήθος έχοντες κρύπτουσ' ένθέμενοι θυμόν έφημέριον. τούτων δ' έμφαίνει πάντως χρόνος ήθος έμάστου. καὶ γὰρ ἐγὸ γνώμης πολλὸν ἄρ' ἐκτὸς ἔβην. έφθην αίνήσας πρίν σου κατά πάντα δαηναι ήθεα · νῦν δ' ήδη ναῦς ἄθ' έκὰς διέχω.

Horum postrema quum intelligi nequeant, alii alia coniecerunt, Ahrensius νῦν δὴ γῆς ναῦς ἄθ' ἐκάς διέχω vel νῦν δ' ήδη ναῦς ατ' ακρας (ακρης) διέχω, Bergkius autem νῦν δ' ήδη ναῦς λίθακος διέγω. Quorum quod primo loco coniecit Ahrensius quamquam lenissimum, ferri tamen non potest, siquidem qui litus legunt, minime omnium periculis sunt obnoxii nisi addatur litus esse saxosum. Melius igitur alterum, sed pariter atque id quod Bergkius voluit nulla probabilitate commendabile. Enimyero nulla opus est mutatione, sed deest in ultimo carmine distichon, cuius major versus hic fere fuerit:

νῦν δ' ήδη ναῦς ἄθ' έκὰς διέχω [πέτρης, ή τ' ένὶ πόντω ἀπειρίτω ἐστήρικται]. Consimilis ratio huius est carminis quod inde a vs. 1258 legitur:

ω παϊ, ικτίνοισι πολυπλάγκτοισιν όμοῖος δργήν, άλλοτε τοῖς άλλοτε τοῖσι φιλείν.

ubi Hermannus άλλοτε τοῖσι φίλην, Bergkius άλλοτε τοῖς φίλος εί coniecerunt, quorum neutrum placere potest. Sequebatur post qiλείν aliquid in hanc sententiam dictum: έμμαπέως έπέτρεψας έδν στόμα καλόν.

Addam bic alia quaedam ad crisin horum carminum pertinentia.

Vs. 351. <sup>3</sup>Α δείλη πενίη, τί μένεις προλιπούσα παρ' αλλον ανδο' ιέναι; μη δή μ' ούκ έθέλοντα φίλει.

άλλ' ίθι καὶ δόμον άλλον ἐποίχεο, μηδὲ μεθ' ἡμέων

αίεὶ δυστήνου τοῦδε βίου μέτεχε.

Primum versum unus omnium, quod sciam, Geelius ad sanam rationem revocare conatus est, at quod coniecit τί μενείς; προλιπουσα παρ' ἄλλον ἄνδρ' ιέναι, ut infinitivus imperativi vim habeat, probari non potest; neque τί μενείς; hoc loco bene dictum esse ipse sine dubio sensit Geelius. Vitium loci in ipso hoc μέveis positum est, cui si verbum substituas, quod cunctandi vim habeat, nihil ultra requiri posse videtur. Scribendum:

<sup>7</sup>Α δειλή πενίη, τί μ<sup>3</sup> όκνεῖς προλιποῦσα παρ' ἄλλον ἄνδρ' ἰέναι;

Corruptelam peperit hic etiam summa similitudo literarum O et  $\mathcal{E}$ : itaque postquam MOKNEIC in MCKNEIC abierat, pronum erat pro  $\mu \varepsilon \kappa r \varepsilon \iota \varsigma$  scribere  $\mu \varepsilon r \varepsilon \iota \varsigma$ . Tota igitur mutatio redit eo, ut una literula eiiciatur. In secundo versu Bekkeri emendationem sequutus sum, sua se simplicitate ita commendantem, ut mirer viros doctos novas institisse vias. Codex A habet  $\mu'$   $\eta \nu'$   $\delta \dot{\eta} \nu$   $\delta \dot{\nu} \dot{\kappa} \delta \delta \dot{\kappa} \lambda \delta \sigma \tau \alpha$   $\phi \iota \lambda \varepsilon \dot{\kappa}$ , unde Bekkerus id fecit quod edidi. Ahrens autem  $\delta \dot{\eta} \nu$   $\delta \dot{\eta}$   $\dot{\mu}$   $\delta \dot{\nu} \dot{\kappa}$   $\delta \dot{\nu} \dot{\kappa} \lambda \delta \sigma \tau \alpha$   $\phi \dot{\kappa} \dot{\kappa} \varepsilon$  coniecerunt. Formam  $\lambda \dot{\eta} r$  servavit sane Hesychius:  $\lambda \dot{\eta} r \lambda \dot{\kappa} \sigma$ , sed non punctum temporis dubitandum videtur quin hoc ipsum ex  $\lambda \dot{\iota} \eta r$  corruptum sit. Saepissime Theognis usus est vocula  $\lambda \dot{\iota} \eta r$ , qui si alteram formam cognitam habuisset, mirum profecto ni talibus locis, qualis e. c. hic est vs. 84.  $\delta \ddot{\nu} \tau \varepsilon \tau \iota \mu \dot{\eta}$   $\pi \iota \nu \varepsilon \iota r \nu \sigma \dot{\nu} \tau \varepsilon \lambda \dot{\iota} \eta r \nu \mu \varepsilon \partial \dot{\nu} \varepsilon \iota r$ , scribere maluisset  $\delta \ddot{\nu} \tau \varepsilon \tau \iota \mu \dot{\eta} \tau \iota \nu \varepsilon \iota r \iota \lambda \dot{\eta} r \nu \mu \varepsilon \partial \dot{\nu} \varepsilon \iota r$ .

Vs. 999. Δείπνου δή λήγοιμεν, ὅπου τινὰ θυμὸς ἀνώγοι, παντοίων ἀγαθών γαστοὶ γαριζόμενοι.

Non ut desinant convivari sed ut incipiant convivas poetam hortari res ipsa docet monuitque Brunckius, qui ad sententiam sine dubio recte  $\delta \epsilon (\pi r \sigma v) \delta \dot{\eta} \mu r \eta \sigma \alpha (\mu \epsilon \vartheta)^2$  emendavit. Sed haec cum satis temeraria sit corrigendi ratio, vide an probabilius sit scribere  $\delta \epsilon (\pi r \sigma v) \delta \dot{\eta} \epsilon^2 \dot{\alpha} \lambda \dot{\epsilon} \gamma \sigma (\mu \epsilon v) \delta \tau \sigma v \tau \iota r \dot{\alpha} \vartheta \nu \mu \dot{\alpha} \varsigma \dot{\alpha} r \dot{\alpha} \gamma \sigma \iota$ .

Vs. 901. "Εστιν ὁ μὲν χείρων, ὁ δ' ἀμείνων ἔργον ἕναστον, οὐδεὶς δ' ἀνθρώπων αὐτὸς ἄπαντα σοφός. Nemo in his offenderet, nisi optimus codex A pro αὐτός offerret

aloros, ex quo apertum est scribendum esse:

οὐδείς δ' ἀνθρώπων ἔσθ' ος ἄπαντα σοφός.

Non raro in illo codice ante aspiratam  $\bar{\tau}$  scriptum invenitur pro  $\bar{\sigma}$ , ut vs. 970.  $r\eta \tilde{v}_{\varsigma} \ \tilde{\alpha} \vec{\tau}' \ \hat{\epsilon} \times \hat{\alpha} \varsigma$ .

Vs. 1043. Πίτωμεν: φυλακή δε πόλευς φυλάκεσσι μελήσει, άστυ φέλης ερατής πατρίδος ήμετέρης.

Haec codicis A scriptura est, K habet  $\mathring{a}\sigma \tau v \varphi \epsilon \lambda \mathring{\eta} \varsigma$ , reliqui fere  $\mathring{a}\sigma \tau v \varphi \epsilon \lambda \mathring{\eta} \varsigma$ , alius  $\epsilon \mathring{v}$   $\sigma \tau v \varphi \epsilon \lambda \mathring{\eta} \varsigma$ , unde  $\epsilon \mathring{v} \sigma \tau \alpha \varphi \mathring{v} \lambda \eta \varsigma$  effinxit Emperius, quod praestat sine dubio Ahrensii coniecturae  $\mathring{a}v$   $\sigma \tau v \varphi \epsilon \lambda \mathring{\eta} \varsigma$   $\tau \iota \varsigma$   $\mathring{\epsilon} \varrho \tilde{\alpha}$   $\pi \alpha \tau \varrho i \delta o \varsigma$   $\mathring{\eta} \mu \epsilon \tau \acute{\epsilon} \varrho \eta \varsigma$ . Equidem poetam scripsisse suspicor

άστυφίλης έρατης πατρίδος ήμετέρης.

i. e.  $g \iota \lambda ο \tilde{v} \circ \tilde{v} = \tilde{\alpha} \sigma \tau v = \pi \alpha \tau \varrho i \delta \sigma \varsigma$ , ut Sophocles Antig. 153 dixit  $\delta$   $\Theta \mathring{\eta} \beta \alpha \varsigma = \tilde{\epsilon} \lambda \epsilon \lambda i \chi \vartheta \omega v = \tilde{\delta} \tilde{\epsilon} \lambda \epsilon \lambda i \zeta \omega v = \chi \vartheta \mathring{\delta} \tau \alpha = \Theta \mathring{\eta} \beta \eta \varsigma$ , et Aeschylus ibi a Brunckio allatus S. Theb. 109  $\pi o \lambda \iota \sigma \sigma \circ \tilde{v} \chi \circ \iota = \tilde{\epsilon} \chi \sigma \iota \tau \epsilon \varsigma = \tilde{\epsilon} \chi \sigma \iota \tau \epsilon \varsigma$   $\pi \acute{\epsilon} \lambda \iota v = \chi \vartheta \sigma \iota \acute{\epsilon} \varsigma$ . adiectivo  $\mathring{\alpha} \sigma \tau \iota \psi g \mathring{\iota} \lambda \eta \varsigma$  prosus simile est quo item Theognis vs. 1357 utitur  $\pi \alpha \iota \delta \sigma \psi \mathring{\iota} \lambda \eta \varsigma$ , hac emendatione admissa simul intelligitur, quo iure poeta tantam fiduciam ponat in urbis excubiis. ceterum dignus notatu sigmatismus, cuius cum multa exempla prostent in utriusque linguae poetis, nihil Theogni-

deo similius est quam hoc Propertii et Veneris pueris utilis hostis eris.

Berolini.

A. Meineke.

#### 21. Pindar und die beredtsamkeit.

In Stephani Thes. L. Gr. s. v. λόγιος c. 353 C werden die stellen Pind. Pyth. I, 92 sq.:

οπιθόμβροτον αύχημα δόξας ολον ἀποιγομένων ἀνδρῶν δίαιταν μανύει

καὶ λογίοις καὶ ἀοιδοῖς, οὖ φθίνει Κροίσου φιλόφρων ἀρετά, und Pind, Nem. VI, 51:

πλατεΐαι πάντοθεν λογίοισιν έντὶ πρόςοδοι

νασον εὐκλέα τάνδε κοσμεῖν ἐπεί σφιν Αἰακίδαι κτλ.,

für die bedeutung historiae et antiquitatis peritus et in ea re facundus angeführt und als in hinsicht auf das wort λόγιος gleich angegeben. Es ist das nicht genau. Denn in der ersten stelle stehen die λόγιοι den ἀοιδοί grade gegenüber und schliessen somit diese aus, in der nemeischen ode dagegen sollen mit λόγιοι auch dichter und namentlich Pindar selbst bezeichnet sein: das wort bedeutet also ganz allgemein s. v. a. συνετοί, σοφοί, intelligentes, unter denen nach Pindar's denkweise die dichter sich vorzugsweise finden: dieselbe kraft hat meines erachtens das wort auch bei Ion, freilich in einer verdorben überlieferten stelle bei Athen. X, p. 447 D, Ion. fr. I Bergk.: ich sollte aber meinen, dass folgende fassung der absicht und der weise dieses dichters nicht widerspräche:

ω ανα, θυρσοφόροις μέγα πρεσβεύων Διόνυσος, ἔκ σου γὰρ πρόφασις παντοδαπῶν λογίων

έν τε Πανελλήνων άγοραις θαλίαις τε άνάκτων — Athenaios sagt: τῷ δ' ἡμετέρφ χορῷ οἶνος φίλος ὢν θυρσοφόροις, μέγα πρεσβεύων Διόνυσος, φησὶν Ίων ὁ Χῖος ἐντοῖς έλεγείοις, Αύτη γάρ -: dass φίλος falsch von Casaubon zu Ion's vers gezogen, ist klar, auch schon von Hecker im Philol. V, p. 481 stillschweigend berichtigt: man hat nun θνοσοφόροις mit πρεσβεύων zu verbinden, über dessen bedeutung Ellendt Lex. Soph. s. πρεσβεύω verglichen werden kann. Im zweiten vers stiess an dem handschriftlichen avzn schon lacobs Ann. ad Anthol. I, 1, p. 311 an: mit recht: es ist prosaisch: ausserdem muss Dionysos hier angeredet werden: vgl. unten vs. 13: in vs. 3, wo al reάγοραί θαλίαι τε überliefert, bin ich Hecker gefolgt und beziehe die avanzes auf könige Macedonien's und andre, bei denen der wein eine rolle spielte: es werden also ähnliche gedanken hervorgerufen wie durch ές μακάρων εὐωχίαν bei Aristoph Ran. 85: s. Philol. II, p. 32. Nun sind unter λογίων nicht mit Schweighäuser λόγια zu suchen, sondern alle möglichen verständigen und weisen, die auf märkten reden und bei gelagen singen: also die vernünftig zu reden vermögen und dichter sind zu verstehen,

UNIVERSITY NO.

παΐδες φωνήεντες vs. 7. Ganz anders ist aber die stelle aus Pindar's erster pythischer ode aufzufassen, da sie mit Pind. Nem. VI, 33 sq. zusammengestellt werden muss:

ἀποιχομένων γὰο ἀνέρων ἀοιδαὶ καὶ λόγοι τὰ καλά σφιν ἔργ ἐκόμισαν, Βασσίδαισιν ἅ τ' οὐ σπανίζει:

wo ich nach Bergk ἀοιδαὶ statt des handschriftlichen ἀοιδοὶ geschrieben. Freilich in Passow's Lex. s. λόγιοις wird angegeben, die λόγιοι ständen so zu den ἀοιδοί im gegensatz, dass sie die nach gründlicher forschung berichtenden seien: aber das ist ja unmöglich in Pindar's sinn, der von den dichtern auch gründliche forschung, ernstestes streben nach wahrheit verlangt und unwahrheiten derselben (Nem. VII, 20) wie die der sage (Ol. I, 28) selbst aufdeckt. Allerdings stehen die λόγιοι und λόγοι den dichtern gegenüber, jedoch so, dass beiden dasselbe edle streben inwohnt: was die dichter erstreben, erstreben auch die prosaiker: beide sind, jeder auf seine weise, die erhalter des ruhms der edlen, leistet gleich die poesie das bedeutendere. Aber wird nun mit lóyeot, lóyot die ganze und jedwede prosa bezeichnet? Gewiss nicht: nur die, welche der edlen ruhm erhält. Welche ist dies aber? Böckh und Dissen denken an historiker: allein kann man diese, wie sie zu Pindar's zeit waren, als vertreter des ruhms sowohl der männer alter zeit als auch der der gegenwart neben die lyriker stellen? Historiker waren in Hellas selbst wenig verbreitet, lebten auf den inseln und in Klein-Asien und hatten andere tendenzen als die verherrlichung einzelner: man darf an sie bei Pindar nicht denken. Auch ist nicht zu übersehen. wie nach der stelle in Pyth. I nur die tugend, nur die edlen in prosa und poesie besprochen werden: den Phalaris dagegen beherrscht die φάτις, nicht λόγοι und ἀοιδαί: und φάτις ist nicht gleichbedeutend mit λόγος. Dasselbe besagt Nem. VI: nur die edlen thaten der Bassiden feiern λόγοι und ἀοιδαί: ist das geschichte? Aber was meint denn nun Pindar? Sicher ist doch, dass er an schriftsteller denkt: denn wie er bei ἀοιδοί und ἀοιδαί an der seinigen verwandte poesie denkt, so auch in der prosa an eine bestimmte richtung, welche jetzt, zu seiner zeit und schon länger vor ihm vielerwärts und öffentlich auftrat: an sie verweis't er ja den Hiero. Und was für eine prosa ist das? Ich meine die beredtsamkeit: sie allein, und zwar zunächst die epideiktische, vermag wie die poesie in lautem vortrag die tugend der menschen und namentlich der dahingeschiedenen zu feiern. Aber zu Pindar's zeit beredtsamkeit? Eine auf feste theorie, auf kunst sich stützende allerdings nicht: aber die anfänge, die vorläufer dazu. So war in Athen alte sitte, auf verstorbene lobreden zu halten: diese sitte nahm in der zeit nach Solon eine falsche richtung und ward deshalb (Cic. Legg. II, 26, 65) auf die von staatswegen stattfindenden begräbnisse beschränkt: es ist nach Solon eine lange schon übliche sitte durch gesetz geregelt worden. Dies gesetz kann nämlich nichts eigentlich neues gebracht haben; hätte es das und wäre erst nach den Perserkriegen die sitte entstanden, könnte Thucyd. II, 35, 3 nicht sagen: ἐπειδή δε τοις πάλαι ούτως έδοκιμάσθη ταύτα καλώς έχειν, χρή καὶ έμε έπόμενον τῷ νόμφ πειρασθαι ύμῶν ατλ., auch nicht ibid. 34, 1: ἐν δὲ τῷ αὐτῷ χειμῶνι οἱ Αθηναίοι τῷ πατρίφ νόμφ χρώμενοι δημοσία ταφάς εποιήσαντο των έν τωδε τω πολέμω πρώτον ἀποθανόντων κτλ. Dagegen führt freilich Krüger hist. philol. studien 1, p. 68 ausser anderm Diod. X1, 33 und Dionys. Halic. Antigg. Rom. V, 17 als zeugen an, dass die einführung der standreden bei leichenfeiern erst in die zeiten der Perserkriege fiele: aber auf erstern ist wegen der verbindung dieser ältern reden mit einem ἀγων ἐπιτάφιος nichts zu geben, da er darnach entweder überhaupt von der sache, die er behandelt, kein klares bild hat oder unkritisch spätere einrichtungen in diese zeit versetzt; Dionys dagegen spricht durchweg zweifelhaft über das alter der sitte, so dass er wie Anaximenes (Plutarch. V. Public. c. 9) nur beweis't, dass keine bestimmte überlieferung vorhanden war: und das beweis't das alter der sache. Diese ausführung erhält auch eine bestätigung durch die anecdote aus der kindheit des Themistokles bei Plut. V. Themist. c. 2: ἐν γὰρ ταῖς ἀνέσεσι καὶ σχολαῖς ἀπὸ τῶν μαθημάτων γενόμενος οὐκ ἔπαιζεν οὐδ' ἐρραθύμει καθάπερ οί λοιποί παϊδες, άλλ' εύρίσκετο λόγους τινάς μελετών καί συνταττόμενος πρός έαυτόν. Ήσαν δ' οἱ λόγοι κατηγορία τινός ή συνηγορία των παίδων. όθεν εἰώθει λέγειν ὁ διδάσκαλος ώς ,, οὐδὲν έση, παῖ, σὸ μικρὸν, ἀλλὰ μέγα πάντως ἀγαθὸν ἢ κακὸν: es ist doch klar, dass man damals schon reden hatte uud kannte: nicht darüber wundert sich der lehrer, dass Themistokles reden machte, sondern dass sich in ihnen schon eine politische richtung zeigte. Demnach sind also schon früh in Athen reden gehalten, in denen die grossen verstorbenen gepriesen wurden. Aber dies zugegeben, beweis't dies etwas für Pindar? Allerdings: denn es wird durch diess allein schon wahrscheinlich, dass dieselbe sitte auch in dorischen staaten vorhanden. Prosaische vorträge hielt Hippias in Sparta und auch nach ihm bestand dort die sitte fort: Plat. Hipp. Mai. p. 285 D, Suid. s. Δικαίαρχος, Osann beitr. z. griech. u. röm. liter. gesch. II, p. 25, ders. in Ritschl. u. Welck. rhein. mus. II, p. 495: kann man sie auch nicht bis in die zeit des Hekataios von Milet verfolgen, da den Hekataios bei Plut. Apophth. Lacon. T. II, p. 199 Hutt. mit O. Müller Dor. II, p. 384 schon wegen Εκαταΐον τον σοφιστήν für den Milesier zu halten unmöglich ist, so hat doch Hippias die alten Spartiaten, wie Lykurg, gepriesen, Plutarch. Lyc. 23, vrgl. Plat. Hipp. Mai. p. 282 A, und nirgends wird gesagt, er habe die sitte vorträge zu halten in Sparta eingeführt; er hat sich also an eine schon bestehende sitte angeschlossen. Etwas weiter kommt man durch den lehrer des Hippias, Agesidamos, wie der name zu schreiben ist: Suid. s. Inπίας: er war ein Dorer und hat wie auf die philosophie, so gewiss doch auch auf rhetorik seinen schüler gewiesen. Und so kann auch in Syrakus noch vor Korax eine art panegyrischer beredtsamkeit bei festen, bei leichenfeiern, eben so in Aegina gewesen sein: auf sie weis't Pindar in den obigen stellen also hin und wird dadurch seine rede viel bestimmter: wie im geschlechte der Bassiden in früherer zeit dichter gewesen (Rauchenstein einl. zu Pind. Epin. p. 18), so nun auch redner: Hieron wird an ganz fest bestehenden brauch erinnert: dabei ist nicht zu übersehen, dass Pind. Pyth. I. Nem. VI beide nach den Perserkriegen fallen, wo ja überall diese natur-beredtsamkeit einen aufschwung genommen haben mag. An diese sitte haben sich historiker, haben sich die sophisten angeschlossen: ausser anderm (Plat. Hipp. Mai. p. 282 C) war bei ihnen die schriftliche und kunstvolle ausarbeitung neu. Durch diese sonach lange geübte panegyrische redeweise ist aber die geschichte von wegen des strebens nach neuem und aus schmeichelei gegen das publicum verfälscht: in Athen die der Pisistratiden, an andern orten anderes: die leichtfertigkeit der menschen kam dabei zu hülfe: denn ἐπὶ τὰ ἑτοῖμα μᾶλλον τρέποιται. Geht hiernach Thucyd. I, 20 auf diese richtung der beredtsamkeit und die panegyriker, wie Gorgias, Hippias, andere, so beziehen sich darauf auch die worte desselben I, 21: οὔτε ώς λογογράφοι ξυνέθεσαν έπὶ τὸ προςαγωγότερον τῆ ἀκροάσει ἡ ἀληθέστερον: es verlangt das der ausdruck λογογράφοι, der nur die redeschreiber bezeichnet, es verlangt das έπι το προςαγωγότερον τῆ ἀχροάσει, was nur von vorträgen zu verstehen möglich ist. Auch würde Thukydides, sollten diese worte auf historiker gehen, sich der grössten ungerechtigkeit, ja des hochmuths schuldig gemacht haben: männer, wie Charon von Lampsakos, wie Hippys von Rhegion, Pherekydes, selbst Hellanikos verdienten ein solch wegwerfendes urtheil nicht. Dagegen jenen reden, die der historiker wegen ihrer ungründlichkeit und ihres verderblichen einflusses auf das volk - auch I, 73, 1 schweben sie ihm wohl vor - nur verwerfen konnte, geschieht ihr volles recht mit diesen worten. War also schon längere zeit vor dem peloponnesischen kriege eine panegyrische beredtsamkeit bei den Hellenen in übung, so darf man sie auch in der politischen nicht so ungeübt denken, dass dem Thukydides, wie Pfau, Meditatt. crit. in Thucyd. oratt. p. 14, wollte, daraus ein vorwurf entstände, Kerkyräern und Korinthiern im ersten buche reden gegeben zu haben. Ernst von Leutsch.

#### 22. Zu den scholien des Pindar.

<sup>1)</sup> In den Schol. Germani in Pindari Olympia p. 2 hat Mommsen publicirt; Σαράπιδος χρησμός Τιμαινέτω.

άγτὰς χείρας ἔχων καὶ τοῦν καὶ γλῶσσαν ἄλαθῆ, ἴσθι μὴ λουτροῖς ἀλλὰ τόφ καθαρός. ἀρκεῖ γάρ θ' ὁ σίοις ὁανὶς ὕδατος, ἄνδρα δὲ φαῦλον οἰδ' ἂν ὁ πᾶς λούση χεύμασιν ἀκεανός.

μη δο αξάζεσθαι παιδός φύσιν ἄρσενος ἄνδρα εἰς αἰσχρὰν συνέλευσιν. ἐπεὶ φονοείχελόν ἐστιν.

Was  $\alpha i \alpha' \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  sein soll, weiss ich nicht. Lesart des codex ist  $\mu \eta \delta \hat{e}$   $\alpha i \alpha' \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$ . Man hat daher  $\mu \eta \delta \hat{e}$   $\beta \iota \alpha' \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  zu schreiben und kann über die verschreibung von  $\beta \iota$  in  $\alpha \iota$  und  $\varepsilon$ , wenn es der mühe lohnt, Bast zu Gregor v. Corinth p. 707 vergleichen. —

φόν ἴκελόν cod., doch wohl φόνφ εἴκελόν. Von einem herausgeber griechischer scholien sollte man überhaupt etwas mehr bekanntschaft mit den tücken der schreiber erwarten. So konnte p. 5 zu Ol. 1, 22 ohne weiteres μερικός in μελικός verwandelt werden; p. 6 a. e. ist keine frage, dass τὸ δὲ ἀντὶ τοῦ γάρ. Μάρτυρες σοφώτατοι] τὸ συνετῶς λεχθέν καὶ σοφόν. zu schreiben ist, wo συνεχῶς unsinn ist.

2) Schol. Pind. p. 9 ed. Momms.: διὸ καὶ σοφός τις ἔλεγε· ψυχῆς γὰρ ἀγαλλομένης θάλλει πρόσωπον. "Fragmentum ignoti poetae, lyrici opinor". TM. Die spätern schriftsteller sind allerdings ait dem prädicat σοφός sehr freigebig und verstehen darunter jeden dichter und prosaiker. Allein hier ist doch die frage erlauht, ob nicht σοφός aus Σοφοκλῆς entstanden ist, eine sehr gewöhnliche verschreibung, auf welche schon Valcken. Diatr. p. 49 und Bast Comm. palaeogr. p. 839. 799 aufmerksam gemacht haben. Befrendlich ist ἔλεγε. Etwa Σοφοκλῆς (ἐν) ταῖς ἐλεγείαις? Dann wären allerdings die worte etwas anders zu stellen πρόσωπον | — ν ν — ψυχῆς θάλλει ἀγαλλομένης.

Jena. M. Schmidt.

### 23. Der ausruf an den Kalenden.

Die worte, mit denen der pontifex minor auf dem capitol in der curia calabra vor dem vor derselben zusammengekommenen menge am ersten monatstage verkündete, wie viele tage noch bis zu den nonen seien, hat man neuerdings vielfach angeführt (Becker-Marquardt handbuch der römischen alterthümer II, 1, 367. 4, 263. Preller römische mythologie p. 242. Mommsen die römischen der römische mythologie p. 242.

sche chronologie bis auf Caesar p. 16), ohne dass man irgend über die art, wie sie zu verstehen seien, sich erklärt hätte. Je nachdem die nonen auf den fünften oder siebenten monatstag fielen, soll der ruf gelautet haben:

Dies te quinque calo, Iuno covella. Septem dies te calo, Iuno covella.

Ich gestehe, hier das te in keiner weise deuten zu können, da die, so viel ich sehe, einzige sprachlich mögliche fassung "fünf (sieben) tage lang rufe ich dich, Iuno", gar keinen sinn hat; denn der luno wurde nicht an den fünf (sieben) tagen geopfert, sondern nur der tag der Kalenden war ihr heilig, und es handelte sich bei dem ausrufe nicht darum, wie viele tage der luno geopfert werde, sondern das volk sollte erfahren, wie viele tage noch bis zu den nonen seien, die zahl dieser tage sollte ausgerufen werden. Demnach kann das te an seiner stelle unmöglich geduldet werden; der pontifex minor muss gerufen haben: Dies quinque calo, Septem dies calo. Da aber die annahme einer durch nichts veranlassten einfügung des te höchst unwahrscheinlich ist, so wird man von selbst zur vermuthung geführt, te sei umgegestellt, und habe ursprünglich im zweiten gliede gestanden. In diesem falle vermisst man ein zeitwort, von welchem te abhänge, und ist man veranlasst dies in dem dunkeln covella zu suchen. Eine luno covella ist unbekannt; man hat novella vermuthet, oder, wie noch neuerdings Preller und Mommsen, covella durch κοίλη erklärt, so dass es den ausgehöhlten d. h. den zunehmenden mond bezeichne; aber Iuno ist nicht mond-, sondern himmelsgöttin, nur als solche heisst sie Lucina, Lucetia, wie der himmelsgott lupiter Lucetius ist, und die bezeichnung gehöhlte luno wäre an sich auffallend. Auch sollte man cavella als weiterbildung von carus erwarten, wenn ellus überhaupt solche ableitungen von adiectivis bildete. Altellus, wie Romulus heisst, kommt von alter (alterulus). Man könnte etwa cohella vermuthen von cohum himmel, wenn ellus andere ableitungen als von der wurzel gestattete. Vgl. meine lateinische wortbildung p. 46. Mir scheint die ganze Iuno covella blos auf verderbung zu beruhen. So lange man keinen andern ausweg findet, glaube ich, dass der ausruf gelautet:

Dies quinque calo. Iuno, te compello. Septem dies calo. Iuno, te compello.

Der pontifex minor ruft nach der verkündigung der tageszahl die göttin des tages an, gleichsam als zeugin, dass er die wahrheit sage. Was die veränderte wortstellung in den beiden ausrufen betrifft, so ist die wortfolge in dem ersten: Dies quinque calo, die gewöhnliche; damit das volk aber gleich am ersten worte wisse, wie es mit den nonen stehe, wird im zweiten die veränderte stellung gewählt. Abweichend von Varro berichtet Macro-

bius Sat. I, 15, an den Kalenden habe der pontifex minor fünfmal oder siebenmal das wort καλώ gerufen. Zeigt sich schon eine grosse leichtfertigkeit darin, dass Macrobius calare als griechisches wort nimmt, da doch die form eine andere, so dürfen wir auch diese nachricht einem versehen zuschreiben, wenn es freilich sonst wohl nicht für ganz unmöglich gelten dürfte, dass in dem angeführten ausrufe das wort calo fünf - oder siebenmal wiederholt worden wäre. Mommsen will mit Bernays die beiden ausrufe saturnisch messen, obgleich er sich bei dieser annahme eine äusserst bedenkliche dehnung der ersten silbe von calo gefallen lassen oder gar zu einer umstellung greifen muss. Die angenommene saturnische messung wäre noch um so misslicher, wenn, wie Mommsen annimmt, zugleich auch der name des monats mit abgerufen worden und im verkürzten februar auf den zwischen vollund neumond mangelnden einen tag hingewiesen worden wäre, was dann auch in saturnischem verse geschehen sein müsste, wo die verschiedene länge der monatsnamen (man halte Ianuarius neben Maius) eine änderung der formel nothwendig gemacht haben würde. Meinen entschiedenen unglauben an die saturnische messung stehender formeln habe ich anderswo sattsam begründet.

Köln. H. Düntzer.

## 24. Ein capitel über die transpositionen bei Vergil. Zu Ge. 3, 242-270.

Schon seit mehr als dreissig jahren stand die überzeugung bei mir fest, dass aus der vergleichung Vergil'scher handschriften nichts erhebliches mehr zu erwarten sei. Demungeachtet blieb es immer sehr wünschenswerth, dass einige der ältesten höchst mangelhaft verglichenen von neuem, und zwar mit deutscher achtsamkeit und sorgfalt, durchmustert und die resultate in geeigneter vollständigkeit dargelegt würden. Die erfüllung dieses wunsches verdanken wir O. Ribbeck, und sein dessfallsiges verdienst darf um des umstandes willen, dass die ausbeute für den dichter selbst nicht von wesentlicher bedeutung ist, nicht geschmälert werden. Mit erwartung sehen wir dem dritten bande und den verheissenen prolegomenen entgegen, welche zum theil auch die rechtfertigung der im texte vorgenommenen änderungen enthalten werden. Diese änderungen sind grossentheils orthographischer art, zum theile hängen sie von der auctorität des codex Palatinus ab, welchem Ribbeck vorzugsweise folgt, theils von den besondern ansichten dieses editor. In ersterer hinsicht dürfte es, um nur diese eine, am auffälligsten hervortretende ungleichheit zu erwähnen, wohl unglaublich sein, dass Vergil geschrieben haben sollte, wie wir es in der neuen ausgabe lesen,

- Ecl. 10, 62 sq. iam neque amadryades rusum neque carmina nobis ipsa placent; ipsae rursus concedite silvae.
- Ge. 1, 310. cum nix alta iacet, glaciem quom flumina trudunt.

  360 sqq. iam sibi tum curvis male temperat unda carinis,
  quom medio celeres revolant ex aequore mergi
  clamoremque ferunt ad litora, cumque marinae
  in sicco ludunt fulicae.
  - 445 sqq. aut ube sub lucem densa inter nubila sese divorsi rumpent radii, aut ubi pallida surget Aurora.
  - 3, 332 sqq. sicube magna Iovis antiquo robore quercus ingentis tendat ramos, aut sicubi nigrum ilicibus crebris sacra nemus accubet umbra.
  - 4, 525 sqq. Eurydicen vox ipsa et frigida lingua a! miseram Eurudicen 1) anima fugiente vocabat, Eurydicen toto referebant flumine ripae.

Was den zweiten punkt anlangt, so wird das urtheil, na-

1) Aus cod. y.

1) bisherige von sämmtlichen handschriften beglaubigte versfolge.
Omne adeo genus in terris hominumque ferarumque
Et genus acquoreum, pecudes pictacque volucres
In furias ignemque ruunt. Amor omnibus idem.

245 Tempore non alio catulorum oblita leaena Saevior erravit campis, nec funera vulgo Tam multa informes stragemque dedere Per silvas; tum saevus aper, tum pessima tigris; Heu, male tum Libyae solis erratur in agris.

250 Nonne vides, ut tota tremor pertemptet equorum Corpora, si tantum notas odor attulit auras?

Ac neque eos iam frena virum, neque verbera saeva, Non scopuli rupesque cavae atque obiecta retardant Flumina conreptosque unda torquentia montis.

255 Ipse ruit dentesque Sabellicus exacuit sus,
Et pede prosubigit terram, fricat arbore costas,
Atque hinc atque illinc humeros ad volnera durat.
Quid iuvenis, magnum cui versat in ossibus ignem
Durus amor? Nempe abruptis turbata procellis

260 Nocte natat caeca serus freta; quem super ingens
Porta tonat caeli, et scopulis inlisa reclamant
Aequora: nec miseri possunt revocare parentes,
Nec moritura super crudeli funere virgo.
Quid lynces Bacchi variae et genus acre luporum

265 Atque canum? quid, quae inbelles dant proelia cervi? Scilicet ante omnis furor est insignis equarum; Et mentem Venus ipsa dedit, quo tempore Glauci

mentlich über das verhältniss des Palatinus zum Mediceus, bis nach beendigung des ganzen werkes zu suspendiren sein.

Die besondern ansichten des herausgebers machen sich vielfach in den ziemlich häufigen verdächtigungen einzelner stellen oder verse und in verschiedenen transpositionen bemerkbar. meiner vieljährigen beschäftigung mit Vergil habe ich oft zu bemerken und bisweilen auch auszusprechen gelegenheit gehabt, dass das kritische verfahren bei Vergil, wie im übrigen, so namentlich in dieser hinsicht mit grösster vorsicht zu handhaben sei, wie es unter den frühern deutschen bearbeitern in letzterer beziehung vorzugsweise J. H. Voss gethan; was Voss in der hergebrachten ordnung liess, darf man ohne die entschiedensten gründe nicht umstellen. In gegenwärtigem aufsatze, dem vielleicht noch einige folgen werden, beschränke ich mich auf eine der stärksten transpositionen, welche sich bei Ribbeck vorfinden. Zu leichterer und übersichtlicherer veranschaulichung stelle ich den betreffenden passus, Ge. III, 242-270, nach der bisherigen fassung und nach der neuen umstellung einander gegenüber.

#### 2) nach Ribbeck's anordnung.

242-249 wie bisher.

- 255 ipse ruit dentesque Sabellicus exacuit sus, et pede prosubigit terram, fricat arbore costas, atque hinc atque illinc umeros ad volnera durat.
- 264 quid lynces Bacchi variae et genus acre luporum
- 265 atque canum? quid quae inbelles dant proelia cervi?
- 258 quid iuvenis, magnum cui versat in ossihus ignem durus amor? nempe abruptis turbata procellis
- 260 nocte natat caeca serus freta; quem super ingens porta tonat caeli, et scopulis inlisa reclamant aequora; nec miseri possunt revocare parentes
- 263 [nec moritura super crudeli funere virgo.]
- 250 nonne vides, ut tota tremor pertemptet equorum corpora, si tantum notas odor attulit auras? ac neque eos iam frena virum neque verbera saeva, non scopuli rupesque cavae atque obiecta retardant flumina correptosque unda torquentia montis.
- 266 scilicet ante omnis furor est insignis equarum; et mentem Venus ipsa dedit, quo tempore Glauci

366 Miscellen.

Potniades malis membra absumpsere quadrigae.
Illas ducit amor trans Gargara transque sonantem
270 Ascanium; superant montis et flumina tranant.

Man sieht leicht, welche gründe bei dieser umstellung leiteten. Es schien Ribbeck die richtige gedankenfolge unterbrochen. An die wilden thiere, welche die liebe wüthend macht, schliesst sich recht füglich der sus Sabellicus<sup>2</sup>) an; die erwähnung desselben gehört also scheinbar an den von Ribbeck ihr angewiesenen platz. Daran reihen sich, wie man glauben sollte, ganz natürlich die luchse, wölfe, hunde, dann die hirsche. Darauf folgt der mensch; zulezt fügt der dichter noch die pferde (hengste und stuten) hinzu, um somit schliesslich auf diese wieder zurückzukommen. Somit scheint diess alles sehr annehmbar, zumal wenn wir der phantasie nicht ein freieres spiel gestatten wollen. Aber da tritt das befremdliche scilicet vs. 266 dazwischen, welches in diesem zusammenhange überflüssig und fast ganz bedeutungslos ist.

Betrachten wir nun die stelle nach der bisherigen fassung. Zuerst werden die reissenden und in ihrer wuth gefährlichsten ungethüme genannt. Darauf folgen die pferde (hengste), deren wuth sich dadurch äussert, dass sie sich durch kein mittel abhalten lassen, über stock und stein davonzurennen. Selbst das Sabellerschwein (ein thier, welches zu einer gattung gehört, die sonst die wenigste empfindung verräth) stürmt fort und härtet sich zum kampf mit dem nebenbuhler. Der vernunftbegabte mensch ist gleichfalls den eindrücken leidenschaftlicher liebe unterworfen; von ihr ergriffen bebt er vor den augenscheinlichsten gefahren nicht zurück. Es scheint hierin eine gewisse gradation unverkennbar zu sein. Und um nun auf den ausgangspunkt zurück. zukommen und in die verlassene bahn einzulenken, erwähnt der dichter übergangs- und andeutungsweise luchse, wölfe, hunde, hirsche, um die raserei der stuten vor allen hervorzuheben. Diesen gegensatz zu bezeichnen, leitet der dichter diesen letzten und wesentlichsten theil der darstellung mit dem kräftigen Scilicet ein, und schliesst die lebhafte schilderung, nachdem er eine einzelne bergspitze und einen einzelnen fluss genannt, passend mit dem allgemein gehaltenen satze: kein gebirge, kein strom hält sie auf. Dieser schluss darf nicht fehlen, weil die ausführliche schilderung sonst eben eines schlusses ermangeln würde; auch wäre es fehlerhaft, wenn der dichter, nachdem vorher mehreres im einzelnen ausgeführt ist, eine solche ausführung gerade bei denje-

<sup>2)</sup> Sabellicus, entweder weil dergleichen heerden im Sabellerlande am häufigsten angetroffen wurden und in Italien am bekanntesten waren, oder (vielleicht wahrscheinlicher) weil die dortigen schweine stärkere und mehr hervorstehende hauzähne hatten, wie bei uns die polnischen im vergleich mit unsern landschweinen.

Potniades malis membra absumpsere quadrigae.

\*illas ducit amor trans Gargara transque sonantem

270 \*Ascanium; superant montis et flumina tranant.

nigen thieren vermissen liesse, die sich in diesem falle vor allen andern auszeichnen. Daher werden die verse 269 und 270 mit unrecht von Ribbeck verdächtigt, wie nicht minder vs. 263 "nec moritura... virgo".

Noch zu bemerken ist, dass, um nicht ähnliches, wenn auch in seinen äusserungen verschiedenartiges, an einander zu reihen, zweckgemäss, wie der wilde eber und das zahmere sabellische waldschwein, so hengste und stuten auseinandergehalten werden. Dessgleichen ist nicht zu übersehen, dass die fragen quid iuvenis vs. 258, quid lynces vs. 264 sq., nicht von gleicher bedeutung sind. Die erstere findet ihre besondere beantwortung in den worten nempe abruptis u. s. w., die letztere bleibt unbeantwortet und soll nur, wie bereits erwähnt, zur hervorhebung des letzten theils der gesammten schilderung scilicet ante omnis etc. dienen. Auf den schluss der vorhergegangenen schilderung von der gewalt nach unbefriedigter brunst lässt der dichter, auf fremde berichte fussend, angemessner weise die fabelhafte, angeblich oft (saepe vs. 274) vorgekommene windempfängniss der stuten folgen, vs. 271 sqq., welche wieder ihre eigenthümlichen erscheinungen mit sich führen soll.

Ich benutze diese gelegenheit, um noch hinzuzufügen, dass Ribbeck mitunter kritische ansichten von mir erwähnt, welche ich aufgegeben habe, wie namentlich aus meiner kleinern ausgabe hier und da ersichtlich ist und noch mehr aus der dritten auflage derselben zu ersehen sein wird.

Dresden.

Philipp Wagner.

## D. Archäologisches.

### 25. Athenastatue in Villa Borghese.

Einem aufsatze des herrn professor Overbeck, den die königlich sächsische gesellschaft der wissenschaften in ihrem sitzungsberichte vom 3. Nov. 1860 hat abdrucken lassen, ist die abbildung einer Athenastate in Villa Borghese beigegeben und herr Overbeck theilt in dem aufsatze mit, dass ihm "die entdeckung vorbehalten blieb", in dieser figur eine nachbildung der Parthenos des Phidias zu erkennen. — Ich habe die statue, eine höchst gewöhnliche dekorationsarbeit, im laufe des vorigen wie in diesem winter ziemlich alle woche einmal gesehen und hatte wohl bemerkt, dass die haltung des schildes mit der anordnung der schlange

daneben dieselbe wie an dem kleinen marmorbilde in Athen sei, das uns zuerst im vorigen winter hier in Rom bekannt und alsbald als eine nachahmung der Parthenos freudig begrüsst wurde. Doch schien mir das nicht besonders merkwürdig und der rede werth, wenn so ein zug aus einem grossen kunstwerke von einem spätern stümper benutzt wird. Später kam mir bei einer inschrift in Athen, welche von Pittakis in der έφημερίς άργαιολογική unter n. 3752 herausgegeben ist 1), die statue wieder in den sinn, weil sie eine stelle dieser inschrift mit voller anschaulichkeit erklärt. Die inschrift enthält das ende einer kostenrechnung für zwei statuen auf einer basis. Der erste ziemlich vollständig erhaltene absatz beginnt (z. 5) καττίτερος έωνήθη ές τὸ ἄνθεμον κτλ., der zweite (z. 9) μισθός τοῖς έργασαμένοις τὸ ανθεμον ύ[πὸ vom π der erste strich erhalten] την ἀσπίδα μτλ. und endlich der dritte (z. 12) mit den worten μόλυβδος τῶ ἀνθέμω καὶ τοῖς δεσμοῖς των λίθων ατλ. Die Athenastatue in Villa Borghese zeigt das ανθεμον, einen untersatz in form eines blätterkelches, welcher auch nach der inschrift unter einen schild gearbeitet und mit blei festgegossen wurde: eine der beiden in der inschrift erwähnten statuen musste mit einem an den boden gesetzten schilde neben sich dargestellt sein.

Auf diese angeführten dinge beschränkte sich das, was ich an der borghesischen statue allenfalls bemerkenswerth fand und darauf beschränkt es sich auch noch, nachdem ich den aufsatz des herrn Overbeck gelesen habe. Da aber die statue einmal abgebildet ist, füge ich noch hinzu, dass der rechte arm derselben gehoben war; die an der rechten seite der figur noch kenntliche stütze ging offenbar zu dem arme empor, der, wie ich nicht bezweifle, den speer aufgestützt hielt. Schon in der zeichnung wird fast ein jeder die hebung des armes in dem erhaltenen theile der schulter erkennen, dann ist aber von dem vom gehobenen oberarme herabfallenden ärmel, der in der zeichnung als modern angegeben ist und auch von herrn Overbeck so angesehen wird, ein hinreichend grosses stück alt erhalten, um über die haltung

des armes keinem zweifel raum zu lassen.

Rom. A. Conze.

#### 26. De consilii sententia.

Dass die worte de consilii sententia bei Plin. nat. hist. 36, 37 nicht nothwendig "auf entscheidung des geheimen rathes" übersetzt werden müssen, vielmehr sehr gut von Plinius gebraucht sein können, um ein arbeiten der künstler nach gemeinsamer überlegung auszudrücken, man also nicht das recht hat, nur auf grund dieser worte die Laokoonsgruppe der zeit des Titus zuzuweisen. ergiebt sich aus der vergleichung folgender stelle des zeitgenossen Seneca (ep. mor. VII, 5, 11): Cum aliquis tormenta fortiter patitur, omnibus virtutibus utitur fortasse: una in promptu sit et maxime adpareat patientia. ceterum illic est fortitudo, cuius patientia et perpessio et tolerantia rami sunt. illic est prudentia, sine qua nullum initur consilium, quae suadet, quod effugere non possis, quam fortissime ferre. illic est constantia, quae deici loco non potest et propositum nulla vi extorquente dimittit. illic est individuus ille eomitatus virtutum, quicquid honeste fit, una virtus facit, sed ex consilii sententia. quod autem ab omnibus virtutibus conprobatur, etiamsi ab una fieri videtur, optabile est.

Rom. A. Conze.

# E. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Archaeologisches institut in Rom: sitzung vom 14. december 1860: von Reumont las den nekrolog Bunsens, in dem das institut einen seiner stifter verloren. - Dann gab P. Garucci nachträge zu seinem werke I piombi antichi, indem er mehrere neu gefundene blei-münzen, - medaillen und - tesseren besprach. - Dr. Brunn legte die resultate von ausgrabungen vor, die die herren François und des Vergers vor drei jahren in etruskischen gräbern zu Vulci anstellten. Eine reiche fülle von vasen und kleineren thongefässen in den zierlichsten formen, terracotten, einige spiegel, bronzehenkel, opfergeräthe sammt sehr feinen goldschmucksachen war ausgestellt, deren gesammtheit besonders dadurch interessant war, dass sie zeigte, welcherlei gegenstände feinerer und gröberer arbeit unmittelbar neben einander in demselben grabe sich gefunden hatten. Unter den thongeräthen zeichnen sich besonders einige rhyta aus, die in vorsprengende pferde endigen, dann opferschaalen, innen mit schönen reliefdarstellungen verziert, die eine mit einem zuge von quadrigen. Unter den vasen mit zeichnungen trägt eine mit athletischen scenen den namen des malers Kachrylion, andre mit verschiedenen darstellungen werden bei späteren gelegenheiten besprochen werden. - Prof. Henzen muss wegen mangels an zeit seinen vortrag über die barberinischen triumphalfasten verschieben.

Sitzung vom 21 december 1860: padre Garucci legt eine ihm mitgetheilte, leider schlecht abgeschriebene neue inschrift aus dem amphitheater von Falerii vor, nach der die kaiser Vespasian und Titus per censuram jemanden mit einer hasta pura auszeichneten, wofür andre beispiele bisher zu fehlen schienen. - Prof. Henzen liest den eigentlich für den Winkelmannstag bestimmten vortrag über die barberinischen fragmente der consularfasten, die man bisher nicht alle hatte anzuordnen gewusst. Der artikel wird in den annalen des instituts gedruckt. -- Dr. Brunn spricht über eine der in der letzten sitzung ausgestellten vulcenter vasen. Sie zeigt die begegnungsscene von Menelaus und Helena nach der einnahme Trojas. Poesie und bildende kunst haben den mythus in zwei verschiedenen versionen dargestellt; entweder führt Menelaus die Helena mit gewalt in's lager zurück, wo dann die versöhnung erfolgt, oder er ist bei der begegnung von ihrer schönheit betroffen, und statt sie zu verfolgen, lässt er das schwerdt aus der hand sinken. Beide versionen finden sich auf den unedirten vasen des museums Campana VIII, 70 und XI, 68, die zweite in sehr ausgeführter weise auf der genannten vulcenter vase. Ausser Venus und Apollo finden sich fliehende trojanische frauen als begleiterinnen der Helena dargestellt, deren eine mit dem sonst von keinem schriftsteller in dieser verbindung genannten namen Antiope bezeichnet ist. Eine sitzende frauengestalt wird auf Peitho bezogen.

Sitzung vom 28. december 1860. P. Garrucci legt das facsimile einer neuerdings in der Campagne gefundenen griechischen inschrift später zeit vor, die er folgendermassen restituirt:

ΑΓΑΘΗ Τω CVMβιω ATTAΛΙωΝ ΕΡΜΕΡω ΤΙ Τω ΙΔΙω

EPIC TATH ENERPAWA

Den ἐπιστάτης erklärt er aus dem ἐργεπιστατεῖν griechischer inschriften als einen aufseher im hause des Attalion. - Dr. Conze legt die zeichnungen dreier sehr alter vasen von Milo vor, deren zwei sich im königlichen pallast zu Athen, die dritte beim dortigen conservator der alterthümer befinden. Zwei davon sind ganz mit ornamenten bedeckt und zeigen nur zwei jünglinge zu pferd, derart ausgeführt, dass auch sie fast nur als ornamente zu dienen scheinen. Die dritte ebenfalls reich ornamentirt, zeigt zwei augen unter den handhaben, auf dem halse den kampf zweier krieger unter dem beistande zweier frauen, und auf dem bauche eine quadriga mit flügelpferden, die drei personen trägt, denen eine vierte vor den pferden gegenübersteht. Letztere ist eine frau mit bogen und köcher auf der schulter, einen pfeil in der einen hand, mit der andern einen hirsch haltend, so dass sie an die asiatische Artemis erinnert, weshalb der referent in der einen bärtigen figur mit der leier auf dem wagen ihren zwillingsbruder Apollo erkennen will. Die beiden weiblichen figuren neben ihm wagt er nicht zu deuten. Dr. Brunn erklärt die vasen für Miscellen.

371

die ältesten ihm bekannten und sucht ihre zeit zu bestimmen. Die rohheit der kunst und der umstand, dass die augen von männern und frauen noch nicht unterschieden sind, beweist ihm, dass die vasen vor die zeit des Eumaros und Kimon von Athen fallen, während die siebensaitige leier auf die zeit nach Terpander weisst. Die ornamente erklärt er mit dr. Conze als unter asiatischem einfluss gemacht, während er in den menschlichen figuren hellenischen geist erkennt. — Dr Detlefsen bespricht die von ihm copirte inschrift Orelli 6011:

CLESIPVS.GEGANIVS | MAG.CAPit.MAG.LVPERC.VIAT.TR. Auf den eigenthümlichen gebrauch des namen Clesipus als praenomen hat Mommsen im rhein. mus. 1860, p. 203. 328 hingewiesen. Der referent führt zur erklärung die stelle Plin. N. H. XXXIV, 3, 6, 11 f. an. - Prof. Henzen legt eine ihm von H. Allmer in Lyon geschickte abschrift eines von Gruter publicirten steins (192, 5) vor, auf dem der dem kaiser Tacitus gegebene beiname Gothicus von wichtigkeit ist, der durch die münzen mit der aufschrift VICTORIA GOTHICA (Eckhel VIII, 498) erklärt wird. Ohne zweifel seien die barbaren, die damals von der Maiotis her in's reich einsielen, Gothen gewesen, nicht Scythen, wie einige meinen. - Dr. Brunn bespricht etruskische vasen mit der darstellung eines in unordnung gerathenen viergespanns, von dem ein bald bärtiger, bald unbärtiger mann herabfällt, der von einem mit dem schwerdt oder mit einem rade bewaffneten jüngling bedroht wird. Unter vergleichung eines an der via latina gefundenen sarcophagdeckels erklärt er wenigstens diejenigen der angeführten darstellungen, in denen der jüngling mit dem schwerdt bewaffnet ist, für die scene der begegnung des Oedipus mit Laios in der schiste und möchte in den übrigen nur eine andre version desselben mythus sehn.

Sitzung vom 4. januar 1861. Dr. Brunn führt zur bestätigung seiner ansicht über die Laiosdarstellungen einen passus aus Hygin an, nach dem Oedipus durch ein rad vom wagen des Laios am fusse verletzt sei; daraus sei das motiv zu erklären, dass jener diesen mit dem abgerissenen wagenrade erschlage. - P. Garrucci ergänzt die vielfach besprochene inschrift des C. I. G. 5858 folgendermassen: ἀπόλλωνι ΚυμαίΩ ΔΕΚΜΟΣ ΕΙΟΣ MAKIOT unter vergleichung von Mommsen I. R. N. 2561. Weiter bespricht er eine neue inschrift aus Saturnia, interessant dadurch, dass eine frau darin erst mit dem namen Publicia, dann Saturnia genannt wird; die zweimal wiederholte sigle C. S. will er Coloniae Servus erklären, während prof. Henzen Coloniae Saturniae vorzieht. - Dr. Conze legt die zeichnungen zweier terracotten aus Milo vor. Die eine stellt die ankunft von Orest und Pylades am grabe Agamemnons dar, dessen name sich oben am grabescippus findet, ebenso wie die am grabe sitzende Elektra durch den namen bezeichnet ist. In der zweiten erkennt der re.

ferent einen spätern moment der fabel, wie Orest, den muttermord verabscheuend von Elektra angefeuert wird den vater zu rächen. Dr. Brunn dagegen will in der weiblichen figur vielmehr Iphigenia erkennen und meint, es sei ein augenblick dargestellt, wo Orest auf Tauris sich noch von den furien verfolgt

glaubt und von Iphigenia getröstet wird.

Sitzungsbericht vom 10 januar. 1861. Baron Reumont eröffnet die sitzung mit ankündigung des todes Sr. Maj. des Königs von Preussen, gründers des instituts. — P. Garrucci theilt mit bezug auf einen kürzlich in der päbstlichen akademie für archäologie von P. E. Visconti gehaltenen vortrag über die zuerst von Leblant vermutheten, von den alten gebrauchten handbücher für epitaphien einige beispiele von wiederholungen derselben epigramme auf steinen sehr verschiedenen fundorts mit. So findet sich die bekannte pesareser inschrift auf Petronius Antigenides auf einem sarcophag des Lateran wieder, u. a. — Pellegrini zeigt eine fünf miglien vor Porta Portese gefundene kleine form aus stuck, die einen theil des Flavischen amphitheaters von aussen gesehen darstellt. — Prof. Henzen bespricht die fragmente der neu gefundenen dedicationsinschrift der eleusinischen propyläen, die wieder hergestellt 1) lautet:

#### Ap. ClaudiVS,AP,F.PVLCHER.PROPYLVM.CEREri et. ProserpiNAE.COS.VOVIT.IMPERATOR probavit ClauDIVS.ET.REX.MARCIVS.fecERVNt

Sie bestätigt das von Cicero ep. ad Att. VI, 1, 26. 6, 2. überlieferte. — Dr. Michaelis legt einige zeichnungen von vasen vor, aus athenischen sammlungen, auf deren einer ausser einem weiblichen kopf sich nur eine reihe von namen neben einander finden. Im allgemeinen finden sich in Athen vasen aller epochen und stile in völliger übereinstimmung mit den etruskischen und unteritalischen funden.

Sitzung vom 18. januar 1861. P. Garrucci bespricht ausser einigen neuen inschriften ein Mithrasamulet, das auf der einen seite die asiatische Venus zeigt umgeben von ihren eigenen begleitern und symbolen, sammt denen die sich sonst in der umgebung des Mithras finden. — Dr. Conze legt die zeichnung einer im Theseum zu Athen gefundenen Minervastatue vor, einer replik des colossalen Minerventorsos, der sich früher in der villa Medici, jetzt in Paris befindet. Gegen Braun, der letzteren einem tüchtigen künstler der kaiserzeit zuschrieb, erklärt er die arbeit für eine athenische aus der freien zeit. Ferner theilt er die restauration eines athenischen reliefbruchstücks mit, auf dem er die anbetung der Athene erkennt, hinter welcher Kekrops erscheint, dessen leib unten in eine schlange endet, wie ebenfalls auf einem chiusiner gefäss. —

<sup>1)</sup> In der ersten zeile ist U in US, das R in PVLCHER, das M in PROPYLUM, in der zweiten ist T in VOVIT, das IM und OR in IMPERATOR nur schwach und unvollständig erhalten.

Dr. Michaelis bespricht eine unlängst veröffentlichte tegeatische inschrift und die darauf vorkommenden dialektischen eigenthümlichkeiten. — Pellegrini legt ein kürzlich gefundenes basrelief vor, das lupiter und Semele darstellt ähnlich wie das in den Mon. dell' inst. III, t. XIV publicirte.

Sitzung vom 25. januar 1861. P. Garrucci bespricht eine sepulcralinschrift des Kircherschen museums, in der das cognomen dem namen vorgesetzt ist (Veneria Seia); er erklärt sie theils deshalb, theils wegen andrer archaismen für republicanisch. — Cerotti zeigt einen gemmenabdruck, der lupiter auf einem throne sitzend darstellt, in der rechten eine patera haltend, auf der ein widderkopf liegt. Eine erklärung dafür fand sich nicht. — Dr. Herzog erklärt einen terminalcippus der wasserleitung des Anio vetus, der kürzlich in der Villa Neproni neben einem puteus aus opus reticulatum gefunden ist, der zur unterirdischen leitung hinabführt. Der stein lautet: ANIO

# IMP.CAESAR DIVI.F.AVGVST.EXSC VII P.CCXI.L

Er lehrt uns zuerst den bisher verlornen rectus ductus (Frontin. 1, 21) dieser leitung kennen, und zwar stand er, wie die letzte zeile beweist, an dem siebenten spiramen vom ende der wasserleitung an, von wo an solche steine in zwischenräumen von je 240 fuss gesetzt wurden. Eine restauration der leitung durch August war aus Front. II, 126 bekannt. — Dr. Michaelis zeigt eine von ihm und Dr. Conze in Griechenland erworbene, bisher unbekannte kupfermünze der stadt Helike in Achaia, eine terracotte aus Argos, die den ältesten typus der argivischen Hera zu geben scheint, die zeichnung eines sehr archaischen reliefs aus Sparta, auf dem vielleicht Perseus und die Medusa dargestellt ist. Die zeichnung eines andern reliefs ebendaher zeigt die Dioskuren mit ihren pferden und zwischen ihnen eine lang bekleidete weibliche figur, die vermuthlich ihre schwester, die Helena, darstellt. [D. Detlefsen.]

Academie zu Berlin, 1860, november: E. Huebner's epigraphischer reisebericht, p. 594—613: höchst interessant, aber keinen auszug gestattend. — Mommsen, bericht über den fortgang der arbeiten für das Corpus inscriptionum Latinarum, p. 747. — December, 1860, enthält nichts philologisches.

Sitzungsberichte der kaiserlich-königlichen akademie der wissenschaften zu Wien, XXXV, heft 1. Juni, 1860: Aschbach: über die römischen militär-stationen im Ufer-Noricum zwischen Lauriacum und Vindobona, nebst einer untersuchung über die lage der norischen stadt Faviana (das ältere Neu-Citium). Der verfasser ermittelt, dass die stadt an der stelle des jetzigen Traismauer (auch Zeisenmauer genannt) gelegen habe; den namen erklärt er entstanden aus Paphianis oder Favianis (statt castra Pa-

374 Miscellen.

phianorum, Favianorum) und dass dieser name dem lager gegeben worden war, daher, dass eine cohorte der Cyprier hier ihr standquartier bekommen hatte; p. 3-32. - Alois Müller: vier sidonische münzen aus der römischen kaiserzeit, mit den facsimiles. S. Catalogus nummorum Graecorum. Dig. J. Arneth. Tom. IV, p. 389. nr. 59-62. Sidon, Elagabalus. Es sind münzen auf Alagabalus (so schreibt der verfasser aus etymologischen gründen statt Heliogabalus). Alle vier haben auf der vorderseite die aufschrift Imp. Caesar. M. Aurelius. Antoninus. Aug. und das brustbild des kaisers mit dem paludamentum; auf der rückseite: Aur. Pia Sid. Col. Metro. (Nr. 1 in etwas anderer ordnung; Col. Aur. Pia Metr. Sidon.), d. h. Aurelia Pia Sidon, colonia, metropolis. Schwieriger zu deuten sind die andern noch auf der rückseite befindlichen aufschriften, welche unter einander verschieden sind und sich dennoch auf dieselbe sache beziehen. Nr. 1 hat: AE-TER. BFI (aeternum beneficium), nr. 2 IE. PER. ISE. OECUM. (ίερὰ περιοδικά είςελαστικά οίκουμενικά), nr. 3 IER. OECU. PERI. ISE. (dasselbe in anderer ordnung), nr. 4 CER. SA. PE. HOCUM. ISELA. Certamen sacrum periodicum oecumenicum iselasticum. Ueber die ludi iselastici zu vergl. Plin. ep. CXVIII und CXVIIII, Vitr. de archit. IX praef., Suet. Nero 24. 25. etc.; und als ein beispiel über das vorkommen von iselastici wird Mommsen inscr. p. 9, 104 angezogen; p. 33-50. - Friedr. Müller: der dual im indogermanischen und semitischen sprachgebiete, p. 51-67. Heft 2. juli, enthält nichts philologisches.

Archiv des vereins für siebenbürgische landeskunde. Neue folge, bd. IV, heft 2. Kronstadt, 1860, p. 135—199: Die Geten und Daken. Ein historischer versuch als beitrag zu siebenbürgischer landeskunde von Wilhelm Schmidt (fortsetzung des im 1. hefte begonnenen aufsatzes, s. Philol. XVI, 3, 551). Der verfasser behandelt hier zuerst die religion der Geten und Daken, dann die kultur und ihre träger (Orpheus, Anacharsis, Zamolxis, Zeutas und Diceneus), endlich das land der Daken, und giebt am schlusse eine beilage über die eintheilung Daciens, namentlich

Dacia superior und inferior.

Anzeiger für schweizerische geschichte und alterlhumskunde, nr. 4. dec. 1860: Amiet, antike broncegefässe, auf der solothurner stadtbibliothek befindlich, welche auf den Mithras-cultus bezug haben. — F. K., römische ansiedlung und warte am Rhein bei Eglisau. — Blanchet: neue entdeckungen zwischen Vevay und Lausanne. — F. K., Gewebe, welche in pfahlbauten gefunden worden sind.

Archaeologische zeitung (denkmäler und forschungen) von Ed. Gerhard, 1860, nr. 139, 140, juli u. august: l. O. Jahn, Argonautenbilder: nach einer rumeser prachtamphora der vasensammlung könig Ludwigs in München: Jahn sucht die frühern erklärungen zu berichtigen. — II. Zur kunstgeschichte: Ruhl, bei-

träge zur frage über die künstlerische darstellbarkeit der philostratischen gemälde. — Nr. 141, september: I. O. Jahn, Dionysos, Ariadne und Hypnos, anschliessend an einen grabeippus aus der zeit des Nero.— II. Zur kunstgeschichte: L. Merklin: die aufschriften des Kypseloskasten. - III. Allerlei: 40. Curt Wachsmuth, zur agonaltempeltheorie: gegen Böttcher in betreff des worts ἀγών als tempel: dann wird auf eine stelle des s. g. Dikäarch (C. Mueller Hist. frr. 11, p. 254) aufmerksam gemacht, wo der parthenon in Athen ein  $i \epsilon \rho \delta \nu$  genannt wird und die zeit des verfassers zwischen Antiochos IV und Hadrian bestimmt: alles mit rücksicht auf Stark im Philol. XIV, p. 694 und XVI, p. 85 [S. über diese ganze hier berührte frage unten p. 385 flgg. | — 41. E. Curtius, der kunstheros Diopos: wird mit bezug auf Plin. N. H. XXXV, 152 nach Urlichs' andeutung als mit δίοπος (sc. αὐλός), δίοπτοα zusammenhängend für eine mythische person genommen, welche vorzugsweise die erfindung der wegebahnung ausdrücke und mit den dammbauenden Gephyräern in eine kategorie gehöre. — 42. E. Curtius, Orestes und Elektra: eine in München befindliche kleine gruppe aus terracotta wird auf die erkennungsscene der beiden genannten in Sophokles Elektra bezogen. - 43. G. Wolff, zur beurtheilung des Myron: in Plin. N. H. XXXIV, 19, 58 wird statt der vulgata et in symmetria zu schreiben vorgeschlagen set is in symmetria. — 44. G. Wolff, Bathylla: für BAOTAAA, was Velsen [s. Philol. XVI, p. 550] in einer inschrift gelesen, wird Βάθυλλα zu lesen vorgeschlagen.

Archäologischer anzeiger, 1860, nr. 139—141, juli bis september, von Ed. Gerhard: I. wissenschaftliche vereine, archäologische gesellschaft in Berlin. — II. Ausgrabungen: D. Dettlefsen berichtet über eine kurze betrachtung der im palaste Barberini befindlichen und den augen des publicums noch entzogenen sammlung pränestinischer alterthümer: meist etruskische sachen, die Dettlefsen in den anfang des s. VI a. u. c. setzt und über ihre inschriften genaueres mittheilt. — 2. Aus Halicarnass und Knidos, von Ed. Gerhard nach mittheilungen von Newton. — III. Griechische epigramme, von Newton zum theil abgeschrieben, theils aus Heuzey's werk über den Olympos [s. unten p. 377] genommen. — IV. Neue schriften. [Es ist irrthümlich "Hoffmann, Aeschylos und Herodot" als besondre schrift ausgeführt: es ist die abhandlung im Philol. XV, p. 224]. — Ausserordentliche beilage zu nr. 139. 140 der denkmäler und forschungen: Fr. v. Erdmann, vollständige erklärung des in der antikensammlung des grafen Sergius Stroganow besindlichen merkwürdigen silbergefässes.

Archäologische zeitung (denkmäler cett.) von Ed. Gerhard, 1860, nr. 142—144, october bis december: I. O. Jahn, neptunische mosaike: nach ausgrabungen bei Vilbel; beschreibung einer badeanlage und des darin gefundenen mosaikfussbodens, welcher laut beischrift von einem künstler Pervincus gefertigt ist. — II.

Allerlei: 45. B. Stark, Theseuskämpfe. — O. Jahn, Hermes mit dem kind Ion.

Archäologischer anzeiger, 1860, nr. 142, october: wissenschaftliche vereine: bericht von Pervanoglu über die archäologische gesellschaft in Athen: dann über die archäologische gesellschaft in Berlin. - II. Museographisches: Conze, die sammlung der archäologischen gesellschaft in Athen. - III. Epigraphisches. 1. Aus mittheilungen von S. Birch, griechisches grabrelief, worauf die zahl der lebensjahre der verstorbenen genau bezeichnet. - 2. Münze aus glas in Kreta gefunden mit der inschrift: EIII OEOAOTOT EIIAPXOT. Von demselben. - 3. W. Fröhner, römischer künstlernamen: Conatus (für Cognatus) als solcher wird auf einer inschrift nachgewiesen. - Nr. 143. 144, november und december: I. Wissenschaftliche vereine: Winkelmannsfeste in Rom, Berlin, Bonn, Göttingen, Greifswald, Hamburg und berichte darüber. - II. Museographisches: 1. Pervanoglu, sammlung der archäologischen gesellschaft in Athen. -2. Derselbe, vase aus Kleonä, darstellend Troilos und Polyxena von Achilles überrascht mit der aufschrift Τιμονίδας μ' έγραφε. 3. J. Overbeck, zum eleusinischen relief [auf p. 99 bezüglich]. - 4. Schott, über das Stroganowfsche silbergefäss. - III. Ad. Michaelis, bauliches aus Pompeji: Destrictarium oder Latrina? - IV. Neue schriften. [Auch hier ist zu bemerken, dass was als "aus dem Philologus" angeführt wird, nicht besonders gedruckte abhandlungen sind.].

Augsburger allgemeine zeitung, 1860, nr. 357, beilage: forschungen über Falerii: es wird kurz über inschriften aus Falerii — wahrscheinlich anfangs gelegen an der stelle des heutigen Civita Castellana — berichtet und die arbeiten des P. Garrucci darüber [genaueres hat schon Th. Mommsen gegeben: s. oben p. 181]. Daran reihen sich kurze angaben über ausgrabungen sowohl im innern der stadt als auch ausserhalb der stadtmauern.

1861, nr. 1: anzeige von "graf Pasch van Krienen, aus dem nachlass von L. Ross", Halle, 1860, wodurch gegen Welcker Pasch von dem verdachte inschriften gefälscht zu haben, befreit werden soll: vrgl. Phil. XIII, p. 230. — Römische ausgrabungen, kurzer bericht über ausgrabungen in der Vigne Bonalli [Philol. XV, p. 561], wo jetzt eine inschrift gefunden, welche in griechischer und palmyrenischer sprache göttern bilder weiht; auch eine inschrift in lateinischer und griechischer sprache wird erwähnt.

Ausland, 1860, nr. 21: die culturgeschichtliche stellung des ältern Persiens, II [s. ob. p. 186]. — Nr. 29, p. 693: ein antikenfund bei Wan in Armenien.

Correspondenz-blatt für die gelehrten – und realschulen, 1860, nr. 11, nov.: Pfass: Horazens episteln lateinisch und deutsch mit erläuterungen von L. Döderlein (schluss). — Nr. 12: Dec. Eyth: Sophokles, die drei schönsten tragödien, üaersetzt von dr. Ed. Eyth. Der verfasser ist zu dieser selbstanzeige veranlasst worden, um

seine metrischen grundsätze gegen die ihm von Pfaff in der vorigen nummer und von Döderlein in seiner vorrede gemachte ausstellung, auf zu mühsame weise im deutschen die position nach art der Griechen und Römer gehandhabt zu haben, zu rechtfertigen. Er fügt seiner vertheidigung und der darlegung seiner messungsgrundsätze proben seiner übersetzung vom Oedipus auf Kolonos bei.

1861, nr. 1, jan.: Roth: lateinischer glückwunsch der universität Tübingen an die berliner universität. - Kraz: über den modus der rhetorischen frage in der lateinischen oratio obliqua. Der verfasser erklärt sich gegen das von Madvig lat. sprachl. §. 405 aufgestellte gesetz, dass "die in der directen rede vorkommenden indicativischen fragen in der oratio obliqua im accusativ mit infinitiv ausgedrückt werden, wenn in der directen rede die erste oder dritte, im conjunctiv dagegen, wenn in der directen rede die zweite person war". Er selbst unterscheidet dann von der gewöhnlichen frage die rhetorische, auf welche schlechterdings eine antwort nicht erwartet werde und stellt in bezug auf sie die regel auf: in der obliquen rede stehen alle rhetorischen fragen, wenn sie . . eine aussage enthalten, im accusativ mit infinitiv; wenn sie dagegen ausdruck eines wunsches, verlangens, befehls oder einer aufforderung sind, so stehen sie gleich allen heischesätzen im conjunctiv. Diese regel stützt er durch sämmtliche stellen dieser art bei Cäsar, Livius, Tacitus. [Einzelne belegstellen des verfassers stehen indessen handschriftlich nicht sicher, wie z. b. gleich die erste, Caes. V, 19. Auch in der interpretation wird man ihm nicht überall folgen; für seine relative auffassung des qualem Liv. 39, 4, welche er durch eine auseinandersetzung, aber durch kein beispiel schützt, liess sich Caes. I, 18 quod proelium - vergleichen. Er bringt dann schliesslich noch die fälle zur sprache, in welchen der conjunctiv in rhetorischen fragen der oratio obliqua deshalb steht, weil die directe rede gleichfalls schon den conjunctiv haben würde: p. 3-18.

Deutsches museum, von Prutz, 1860, nr. 35: Julius Braun, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien. IX [s. ob. p. 186].

Gelzer, protestantische monatsblätter, 1860, XVI, 1, juli, p. 39: Ueberweg, die bedeutung des Sokrates in der geschichte der menschheit: ein in Düsseldorf zu gunsten des Gustav-Adolph-

Vereins gehaltener vortrag.

Göttingische gelehrte anzeigen, 1860, nr. 138—140: L. Heuzey, Le mont Olympe et l'Acarnanie. Exploration de ces deux régions avec l'étude de leurs antiquités, de leurs populations anciennes et modernes, de leur géographie et de leur histoire. 8. Paris. 1860: anzeige von E. Curtius, der das werk als sehr bedeutend characterisirt: die thessalische reise sei für die alte völkergeschichte wichtig, da die alten Perrhäber man jetzt genauer erkenne: Gonnos und Oloosson, dann Azoros, Doliche, Pythion

Miscellen.

werden beschrieben und aus ihnen neue freilich meist nur freilassungsurkunden enthaltende inschriften mitgetheilt: Curtius hebt neue monatsnamen aus ihnen hervor, wie den Απολλώνιος und Φυλλαϊκός oder Φυλλικός: ferner eine sehr merkwürdige lateinische inschrift aus der zeit Trajan's; auch das thessalische Dodona so wie der Titaresios und Styx wird erörtert, wobei Curtius eine von Bergk ihm irrthümlich zugeschriebene ansicht ablehnt. Die anzeige wendet sich dann zu Pierien, wo Dion von Heuzey besonders untersucht ist: eben so Pydna und das schlachtfeld dabei, so wie ein grabhügel, bei dessen öffnung eine alte grabkammer von seltenster erhaltung sich fand: "ein gewölbter treppenweg führt in die tiefe, wo drei durch thüren mit einander verbundene räume sich finden, zwei vorräume und die eigentliche grabkammer mit einer eingangspforte, welche mit dorischem gebälk und giebel geschmückt ist". Darauf folgt das innere Pierien, dessen beschreibung, wie auch das frühere, für die macedonischen kriege zu beachten ist. Dies der erste abschnitt; der zweite umfasst Akarnanien, wo der erste genaue plan der alten stadt Oiniadai gegeben wird: dann werden Astakos, Alyzia, Palairon und Iolion, Anaktorion, Thyrreon, Limnaia, das amphilochische Argos, Stratos - in dessen nähe die bis jetzt best erhaltene alte cisterne gefunden ist -, Matropolis beschrieben, inschriften mitgetheilt und so besprochen, dass unsre kenntniss dieser gegenden durch dies werk wesentlich gefördert worden. - Nr. 142-44: Saggi di critica storica per Nicola Marselli. 8. Neapel, 1858: anzeige von Th. Wüstenfeld: Marselli sucht in diesem werke die entwicklung des menschlichen geistes bei den verschiedenen völkern nachzuweisen, welche selbst hiernach nur als das nothwendige product des fortschreitens dieser entwickelung erscheint, während der vorzug der bedeutendsten werke der literatur und kunst einer bestimmten periode eben darin besteht, dass sie die in dieser periode vorwaltende idee am reinsten wiedergeben. Von diesem standpunkte aus behandelt er denn insbesondre das zeitalter des Herodot und Thucydides und entwickelt der referent dann die grundzüge dieser behandlung specieller. — Nr. 173: Corpus legum ab imperatoribus Romanis ante Iustinianum latarum, quae extra constitutionum codices supersunt. Accedunt res ab imperatoribus gestae, quibus Romani iuris historia et imperii status illustratur. Ex monumentis et scriptoribus graecis latinisque collegit, ad temporis rationem disposuit, indicibus, qui codices quoque comprehendunt, constitutionum, rerum, personarum, locorum instruxit G. Haenel. Fasc. I. II. 4. Lips. 1857. 1860: anzeige von E. Herrmann. - Nr. 177: Notitia editionis codicis Bibliorum Sinaitici auspiciis imperatoris Alexandri II suscentae. Accedit catalogus codicum nuper ex Oriente Petropolin perlatorum. Item Origenis scholia in Proverbia Salomonis partim nunc primum partim secundum atque emendatius edita: cum duabus tabulis lapidi incisis. Edidit A. Fr. C. Tischendorf. 4 mai. Lips. 1860: anzeige von H. Ewald, die sich aber auf das biblische beschränkt: über das philologisch interessante vrgl. oben p. 149 folgg. - Nr. 178. 179: die erdkunde im verhältniss zur natur und zur geschichte des menschen oder allgemeine vergleichende geographie von Carl Ritter. Bd. XVIII. XIX. 8. Berlin. 1858. 59: anzeige von E. Curtius, die die methode K. Ritter's im allgemeinen so wie namentlich in bezug auf das klassische alterthum bespricht, dann über Kleinasien - dies wird in den oben bezeichneten bänden abgehandelt - in alter zeit eine reihe bemerkungen macht. — Nr. 189—191: die philosophie Platon's in ihrer innern beziehung zur geoffenbarten wahrheit. Kritisch aus den quellen dargestellt von dr. Fr. Michaelis. Abth. 1. 8. Münster, 1859: anzeige von Fr. v. Stein, der das streben des verfassers anerkennt, aber die ausführung des grundgedankens, dass Plato der uralte anhalt der kirchlichen wissenschaft vom standpunkt der römisch-katholischen kirche aus sei, als gänzlich verfehlt bezeichnet.

Menzel literaturblatt, 1860, nr. 51: Schwartz, der ursprung der mythologie, dargelegt in griechischer und deutscher sage. 8. Berlin. 1860: es wird namentlich ungenügende behandlung der deutschen mythologie getadelt [vrgl. Philol. XVI, p. 385].

Neue jahrbücher für philologie und pädag., her. v. R. Dietsch u. A. Fleckeisen, 1860, heft XI: 61. Rauchenstein, die neuere literatur des Isokrates. — (24). Derselbe, die neuere literatur des Lysias. — 63. C. Thurot, observationes criticae in Aristotelis Politicorum libros. — 63. Brandstäter, zu Polybios. — 64. A. Baumstark, zu Cicero de Oratore. — 65. Muther, zu Cicero's erster und zweiter rede gegen Catilina. — 66. L. Kayser, zur literatur von Cicero's reden. — 67. Funckhaenel, zu Horatius. — 68. Meister, zur litteratur des Quintilianus. — 69. Hennings und W. Bäumlein, zur homerischen frage. — (15) Philologische gelegenheitsschriften. — 70. Die correspondenz von B. Borghesi betreffend. — Zweite abtheilung. 29. Piderit, über den kunstwerth der rhetorischen schriften Cicero's. — 30. Kopp, über die worte, mit denen Homer das meer bezeichnet.

Heft XII: 71. H. Keck, litteratur über den symmetrischen bau des recitativs bei Aeschylos. — 72. A. Schaefer, zum geburtsjahre des Demosthenes. — 73. G. W. Nitzsch, der apolog des Alkinoos in Odyssee  $\iota - \mu$  als selbsterzählung. — 74. J. Caesar, Aristides Quintilianus und die solmisation der Griechen. — 75. A. Hug, die consecutio temporum des praesens historicum zunächst bei J. Caesar.

1861, heft 1: H. Ebel, die neuern literarischen erscheinungen auf dem gebiete der vergleichenden sprachforschung. — 2. A. v. Gutschmidt, anz. von Brandis, comm. de temporum graecorum antiquissimorum rationibus. Bonn. 1857. — 3. L. Fried-

länder, zur homerischen literatur. — 4. R. Rauchenstein, Pindars Carm. Pyth. VII. — T. Mommsen, ad Pindari dialectum. I. II. — 6. A. Kirchhoff, zur urkunde der aufseher des propyläenbaues. — 7. J. Sommerbrodt, zu Lukianos. 8. M. Seyffert, Emendationes Livianae. — 9. Philologische gelegenheitsschriften. — Zweite abtheilung. Wiegand, Friedrich Osann im leben wie im wirken das bild eines humanisten, angezeigt von J. Becker.

Heft II. (1) H. Ebel, die neuern literarischen erscheinungen auf dem gebiete der vergleichenden sprachforschung (schluss).—
10. Hennings, die νέχνια δεντέρα und die verschiedenen ordner der Odyssee. — 11. Kolster, anz. von Schöll, gründlicher unterricht über die tetralogie des attischen theaters und die compositionsweise des Sophokles. — 12. Keck, anz. von Cron, appendicula causae Socraticae, Augsb. 1857. — 13. Susemihl, conjecturen zu Platon's gesetzen. — 14. Mähly, zu den fragmenten der lateinischen comiker. — 15. Tittler, zn Cäcilius bei Gell. N. Att. II, 23. — 16. Fleckeisen, zu dem Bellum Punicum des Naevius. — 17. C. Prien, die symmetrische anlage der Sulpiciaelegien des Tibullus. — 18. L. Friedländer, Christian August Lobeck. Nekrolog 1). — 19. Philologische gelegenheitsschriften.

Neues schweizerisches museum, jahrg. I, erstes doppelheft, 1861: vorwort, p. 1. — O. Ribbeck, M. Porcius Cato Censorius als schriftsteller, p. 7. — Bruno Hildebrund. untersuchungen über die bevölkerung des alten Italiens, I, p. 34. — K. Lehrs, erinnerungen an Lobeck. Mit anmerkungen von O. Ribbeck. — "Επεα πτερόεντα, jubelschrift von W. Wackernagel, besprochen von L. Tobler, p. 74. — Universitätsjubiläen von Basel und Berlin.

Rheinisches museum für philologie, XV, 4: K. Klein, die römischen meilensteine, welche bisher in den rheingegenden gefunden sind, p. 489. — Th. Bergk, zwei gedichte Catull's, p. 507. — J Mähly, der sophist Hippias von Elis, 1, p. 514. — K. Halm, zur texteskritik der rhetorik ad Herennium, p. 536. — Curt Wachsmuth, über die unechtheit des vierten buchs der frontinischen Strategemata, p. 575. — Ty. Mommsen, hemerkungen zu Aeschylos Agamemnon, p. 584. — J. Sommerbrodt, die lucianischen handschriften der St. Markusbibliothek zu Venedig, p. 596. — Miscellen: J. Bernays zur aristotelischen katharsis frage, p. 606. — A. Kiessling,

<sup>1)</sup> Hierbei veröffentlichen wir folgende uns zugegangene nachricht: "In dem nachlasse des kürzlich verstorbenen geheimen rathes und professors Dr. Chr. Aug. Lobeck hat sich das vollständige manuscript des zweiten bandes seines werkes: Pathologiae Graeci sermonis elementa vorgefunden und ist die herausgabe laut letztwilliger verfügung dem schüler desselben, dem dr. W. Müller, oberlehrer am Colleg. Fridericianum, übertragen worden. Es sind blos die citate in den noten zu revidiren und erscheint der schluss des wichtigen werkes ende dieses jahres bei den gebr. Bornträger in Königsberg". [Die redaction].

Calpurnius Piso der annalist bei Plinius N. H. 33, 17—19, p. 608. — A. Reifferscheid, die communes historiae des Q. Lutalius Catulus, p. 609. — Derselbe, Atticus im zweiten jahrh. n. Chr., p. 610. — R. Enger, zu Aeschylus Agamemnon, p. 610. — M. Seyffert, zu den fragmenten der griechischen tragiker von A. Nauck, p. 614. — K. H., bruchstück des Ephorus in homerischen scholien, p. 623. — H. B., zu Cassius Dio, p. 623. — A. Baumstark, Gorgias von Leontini p. 624 [gegen Meineke's im Philol. XIII, 212 vorgetragene conjectur]. — A. Reifferscheid, bruchstück eines saturnischen rituals, p. 627. — F. R., zu Sueton's Vita Terentii, p. 628. — A. Reifferscheid, zu Cicero's briefen, p. 628. — F. R., Teretina tribus, p. 637. — F. G. W. zur vergleichenden mythologie, p. 638. — F. G. W., bibliographisches p. 640. — Fr. Ritter, berichtigungen zu Horat. ed. Ritter, p. 640.

XVI, heft 1: A. Reisferscheid, zwei literarhistorische phantasmata (der grammatiker Petronius. Cäcilius Balbus de nugis philosophorum) p. 1. — L. Spengel, die griechischen stellen im Apuleius, p. 27. — J. Mähly, der sophist Hippias von Elis, p. 38. — A. Kiessling, zu Seneca Rhetor, p. 50. — K. L. Kayser, beiträge zur kritik des Antiphon, Andocides und Anaximenes, p. 62. — W. Pierson, schiffarth und handel der Griechen in der homerischen zeit, p. 82. — Ty. Mommsen, bemerkungen zu Aeschylus Agamemnon, p. 115. — Miscellen: Th. Mommsen, aus und über leydener und münchener handschriften, p. 135. — F. G. Welcker, zur trilogie Prometheus, p. 147. — R. Köhler, angebliche homerfragmente, p. 152. — R. Enger, zu Aeschylus Agamemnon, p. 153. — M. Seyffert, zu A. Nauck's fragmenten der griechischen tragiker, p. 157. — Koch, grammatisches, p. 160.

Zarncke literarisches centralblatt, 1860, nr. 31: Schoemanni,

scholia in Ionis Euripideae prologum. 4. Greifswald. 1859: anzeige. — O. E. Hartmann, zum römischen kalender. Eine entgegnung auf Th. Mommsen's angriffe. 8. Göttingen. 1860: anzeige, wobei ref. ausspricht, dass das recht auf Hartmann's seite sei. — Nr. 34: A. Schäfer, Demosthenes und seine zeit. 3ter bd. 8. Leipzig. 1858: anzeige von Em. Mr., der den werth des werkes anerkennt, aber die schilderung des benehmens des Demosthenes beim tode Philipps's, das verhalten des Demosthenes in dem process gegen Harpalos anders aufgefasst wünschte, auch mit dem resultat über das geburtsjahr des Demosthenes mit dem verfasser nicht übereinzustimmen erklärt. — Nr. 35: Herodotos. Erklärt von H. Stein. 3. bd. 8. Berlin. 1859: im text wird der ausgabe willkühr vorgeworfen, die brauchbarkeit der anmerkungen anerkannt und an ihnen eine reihe nicht näher begründeter ausstellungen gemacht. — H. Stein, Vindiciarum Herodotearum specimen. 4. Danzig. 1858: inhaltsanzeige. — C. Abicht,

quaestionum de dialecto Herodotea specimen. 8. Gotting. 1859:

inhaltsanzeige. - Olfers, über die lydischen königsgräber bei Sardes und den grabhügel des Alvattes. 4. Berlin. 1858: anzeige von Bu. - Eugen von Schmidt, die zwölfgötter der Griechen, geschichtsphilosophich beleuchtet. 8. Jena. 1859: anzeige von Bu, der im anfange in bezug auf die erste partie des buchs diesen neuen versuch, die griechische mythologie im zusammenhange mit der entwickelung der theologischen anschauungen der verschiedenen culturvölker philosophisch zu construiren, immerhin beachtenswerth nennt, am ende aber hinsichtlich der zweiten abtheilung erklärt, für derartige theologische speculationen weder geschmack noch verständniss zu besitzen. - Nr. 36: Th. Doehner, quaestionum Plutarchearum particula altera. 4. Meissen. 1858: lobende anzeige von R. F., der eine reihe gelungener conjecturen anführt, und einige wenige nennt, mit denen er nicht übereinstimme. - F. Meister, quaestiones Quintilianeae. 4. Liegnitz. 1860: anzeige. - Platon's ausgewählte schriften. Für den schulgebrauch erklärt von Ch. Cron. 1r th. 8. Leipzig. 1857: enthält die apologie: ref. tadelt, dass offenbare einschiebungen, die frühere herausgeber schon ausgeworfen, wieder in den text gesetzt seien: so p. 18 B μαλλον οὐδεν άληθες u. s. w. [Dagegen vertheidigt sich siegreich Cron in neue jahrbücher f. phil. u. päd. von Dietsch und Fleckeisen 1860, heft 1, p. 1 der anzeigen! - F. D. Gerlach, Dodona. 4. Basel. 1859: anzeige von Bu. dem der zweck der schrift bei dem sehr fühlbaren mangel an klarheit und übersichtlichkeit der entwickelung der zu sein scheint, dass das altpelasgische heiligthum in Dodona eine tochteranstalt des orakels im ägyptischen Theben gewesen, durch Deukalion als den begründer des eigentlichen hellenischen staats eine wesentliche umgestaltung erfahren und dadurch der ausgangspunkt einer neuen entwickelung des hellenischen volks in religiöser wie in politischer beziehung geworden sei. - Schillbach, de Cannis et pugna Cannensi. 4. Neu-Ruppin. 1860: anzeige. - Nr. 37: Platon's ausgewählte dialogen erklärt von H. Sauppe. bd. 11. 8. Berlin. 1857: Platon's Protagoras. Mit einleitungen und anmerkungen zum schul- und privatgebrauch von J. Wildauer. 8. Innsbruck. 1857: Platons Protagoras. Mit einleitungen und anmerkungen von Ed. Jahn. 8. Wien. 1857: eingehende anzeige von A. T., der die einleitungen in diesen ausgaben lobt und einen fortschritt von Schleiermacher anerkennt, wenn gleich für die richtige erkenntniss der platonischen kunst noch viel zu thun übrig bleibe. Als schulausgaben zieht er die beiden letztern der erstern vor, welche besonders durch reichthum an wirklich belehrenden parallelstellen sich auszeichne, dagegen ändre sie den text zu willkührlich, wie an einer grossen reihe von stellen nachzuweisen versucht wird. - Nr. 38: Gai Sallusti Crispi quae supersunt: recens. R. Dietsch. 2 voll. 8. Lips. 1859: anerkennende anzeige von Bu, welcher wünscht, es wäre in der kri-

tik der cod. Nazarianus mehr hervorgehoben und beachtet. -Pahl, de procemiis Sallustianis praefatio. 4. Tübing. 1859: nach Bu ein diffuses hin- und herreden. - Cobet, C. G., novae lectiones, quibus continentur observationes criticae in scriptores Graecos. 8. Lugd. Bat. 1858: anzeige von C. Sch...e: zusammengedruckt aus abhandlungen in der Mnemosyne: ref., des lobes sonst voll, bemerkt doch, dass oft zu weit gegangen, oft emendationen vorgetragen werden, die andre schon gemacht u.s.w. Die art Cobet's ist ja bekannt; daher wird diese anzeige keinen denkenden in die irre führen: das beste was in neuester zeit über diese art gesagt und worauf wir jeden recht nachdrücklich aufmerksam machen wollen ist die note von L. Spengel in: "die δημηγορίαι des Demosthenes" in abhandl. der k. baier. acad. der wiss. I. cl. IX bd. I abth. 1860, p. 6: sie schliesst mit den worten: "wir hoffen, dass das schöne talent Cobets dem Demosthenes noch viele bessere früchte bringen werde, als in den novae lectiones zu finden sind, die für diesen redner wenn auch viel neues, doch wenig brauchbares geben"]. - Nr. 39: Phaedri fabulae, für schüler . . . von J. Siebelis. 2. aufl. 8. Lpzg. 1860: anzeige. — Koutorga, mémoire sur le parti Persan dans la Grèce ancienne et le procès de Themistocle. 4. Paris. 1860: am schluss ist auch die verurtheilung des Epikrates besprochen. -Nr. 41: Theophrasti Characteres edidit E. Petersen. 8. Lips. 1859: die frage über entstehung und die handschriftliche überlieferung dieser charactere ist fleissig gearbeitet: der text und die kritischen noten verunglückt. - Schoemann, disputatio de locis quibusdam Taciti vitae Agricolae. 4. Gryphisw. 1859: sechszehn stellen werden behandelt. - Hartung, die griechischen elegiker, bd. II. Leipz. 1859: wird getadelt. - v. Göler, Cäsar's gallischer krieg in dem j. 52 n. Chr. 8. Karlsruhe, 1859: anzeige, — Heinze, de spuriis actorum diurnorum fragmentis undecim comm. sei critica, Fasc. I. 8. Gryphisw. 1860: der nachweis der unechtheit gelungen. - Nr. 42. Iustini historiae Philippicae. Zum gebrauch für die schüler . . . von Th. Hartung. 8. Braunschw. 1860: wird getadelt. - Wex, spicilegium in Cornelio Tacito. 4. Schwerin. 1859: erklärungen und conjecturen zu den annalen und zum Agricola. - Klette, catalogi chirographorum in Bibliotheca academica bonensi servatorum. Fasc. 1. 4. 1858: die philologische partie ist zwar nicht sehr bedeutend, aber doch zu beachten. -H. Sauppe, die mysterieninschrift aus Andania. 4. Göting. 1860: anzeige von Bu, der den conjunct. ηνται von είμι (für έωνται) in schutz nimmt und die combination über die zeit der feier (p. 31) bezweifelt.

Institut. nr. 292. 293, april, mai: Renan stattet bericht ab über die denkschrift Chwolson's, betreffend den nabatäischen ackerbau, eine schrift, welche aus dem chaldäischen in's nabatäischarabische übersetzt, wichtige aufschlüsse über babylonische litera-

tur und lebensweise giebt. Chwolson glaubt diese schrift des babyloniers Kouthami in das vierzehnte jahrhundert vor Chr. geb. setzen zu müssen. Renan zeigt, dass, da griechische städte, wie Ephesus, unzweifelhaft erwähnt werden, die schrift einen viel späteren ursprung haben und aus dem niedern alterthum, etwa aus der zeit der Seleuciden, herrühren müsse: Chwolson hatte angenommen, dass diese namen, wie Ephesus u.s. w. von dem übersetzer, statt anderer älterer, eingesetzt worden seien: p. 33-44. — Reynald: sur ce qui manquait à la liberté dans les républiques de la Grèce. Continuat. Athen vor Solon. Die gesetze Solons. Clisthenes: p. 44-51. - Grattier: weder die stadt Novon, noch der gleichnamige berg kann das Noviodunum Cäsars sein, weil beide zu der diöcese Beauvais gehört haben, also nach dem bekannten grundsatz der diöceseneintheilung im lande der Bellovaker, nicht in dem der Suessionen gelegen gewesen sind. -Gallisch-römische alterthümer in Verdes (Loir und Cher) und Beaugency aufgegraben: elfenbeinnadeln, glashalsband, u.s.w. -Römische münzen in Terminiers und Terre-noire (Eure und Loir) aus der kaiserzeit von Vespasian bis Constantin II aufgefunden. - Desgleichen münzen der kaiserzeit, namentlich von den beiden Tetricus, in Bray (Loiret) entdeckt,

#### Druckfehler in Philol. XVI, p. 270 ff.

```
S. 274, z. 13 lies des für das.
        z. 14 lies στρατεύουσιν - für στρατεύουσιν.
   274, z. 2 lies bisher für hisher.
        z. 22 lies loov für loov.
   276, z. 2 lies μετὰ für μετά.
   279, v. u. v. 12 lies έκπορίζεσθαι für έκπυρίζεσθαι.
   282, v. u. z. 15 lies Otfried für Ottfried.
283, v. u. z. 23 lies Thukydides für Thukydides.
   283, v. u. z. 5 lies ἀγωγή, für ἀγωγή
   292, v. u. z. 17 lies ξυμβολαΐαι für ξυβολαΐαι.
   294, z. 18 lies euch für auch.
99
    " ,, " lies erlangt für verlangt.
   296, z. 12 lies bekämpfen für behämpfen.
93
   " , 16 lies es gibt für es.
302, z. 3 lies τέ für τε.
**
   " z. 5 lies τέ für τε.
        z. 10 lies kann; für kann:
39
    303, z. 21 lies aus ev, noch für ev,
   305, z. 14 lies war; für war:
22
   306, z. 14 lies ἄπο für ἀπὸ.
22
    " z. 7 lies entgangen. für entgangen:
22
   321, z. 1 lies Korinthier für Korinther.
   323, v. u. z. 12 lies ausgedrückt für ausgedrükt.
   325, v. u z. 17 lies εὐκοσμία für εὐβουλία.
   332, z. 22 lies wem für wenn.
   341, v. u. z. 3 lies erlangen für verlangen.
345, v. u. z. 23 lies allein für alllein.
```

345, v. u. z. 16 lies herausgehoben, für herausgeboben.

348, z. 16 lies Poppos, für Poppos.

## I. ABHANDLUNGEN.

XIII. Ueber agonale festtempel und thesauren, deren bilder und ausstattung.

### 1. Das bild der Athena-Nike und der Athena-Parthenos.

Seit ungefähr zehn jahren bin ich bemüht gewesen die thatsache einleuchtend zu machen, dass nicht jedes bauwerk der Hellenen welches die tektonische form und den namen eines Naos trage, ein tempel in dem bisher unter uns neueren gangbaren sinne dieses wortes sei, also kein gotteshaus welches zur ministration von sacra und cultusbräuchen gedient habe; vielmehr müsse man solche tempelgebäude, ohnerachtet ihrer gleichen form und ihres gleichen namens, scharf von einander scheiden und je nach ihren verschiedenen bestimmungen in verschiedene gattungen sondern. Im allgemeinen wären dreierlei gattungen wahrzunehmen; von diesen sei die eine nur zu cultusbräuchen, die andere nur zu cultuslosen festlichkeiten und daneben auch bestimmt zur niederlage von schätzen, die dritte bilde nur donaria und thesauren. Die tempel der ersteren gattung, welche von mir cultustempel genannt sind, bezeichne stets eine thymele mit opferaltare vor dem pronaos und ein heiliger speiseopfertisch (hiera trapeza) vor dem cultusbilde oder im sacrarium der cella; solcher opferapparat bilde das kriterion des cultustempels, wie der heiligen cultusweihe welche derselbe empfangen habe. Der zweiten gattung fehle dieses kriterion; dadurch würden ihre tempel als cultuslose bauwerke und blosse anathemata bezeichnet, möchten sie auf cultusstätten oder abgesondert von diesen bestehen: es seien die berühmtesten tempel dieser gattung zu der cultuslosen feierlichkeit der kränzung agonaler sieger genutzt, und neben der bestimmung als donaria oder thesauren hänge ihre benutzung zusammen mit panegyreis und agonen; deswegen wolle ich sie agonale festtempel oder kurzweg agonaltempel nennen. Auch den tempeln der dritten gattung fehle ienes wahrzeichen des cultus, weil sie ausschliesslich zu thesauren und donaria bestimmt seien; es lägen diese als anathemata gestifteten tempelförmigen thesauren, welche unter dem namen naïskoi, donaria, naïdia erschienen, gewöhnlich im peribolos von cultusstätten; sobald sie jedoch nur zur aufnahme gewisser öffentlich aufzustellender anathemata, nicht aber zu thesauren von tempelschätzen dienten, wie z. b. das hohle thürlose, in form eines rundtempels gebildete piedestal für den dreifuss des Lysikrates zu Athen, fänden sich profane strassen wie die tripodenstrasse zu Athen, mit ihnen ausgestattet; wogegen an sogenannten "heiligen wegen", wie beispielsweise an dem heiligen wege zum tempelbezirke des Apollon in Delphi, der Demeter in Eleusis, der Artemis zu Ephesos, von keinen solchen tempelchen die meldung sei. Wären nun die tempel der letzteren beiden gattungen nicht zur ausrichtung des cultes bestimmt, sondern blos cultuslose gebäude und anathemata, dann folge nothwendigerweise dass auch die götterbilder in ihnen keine cultusbilder sondern gleichen falles nur anathemata sein könnten welche bei agonalen festtempeln bloss zum verherrlichenden prachtapparate bei festlichkeiten dienen sollten: es folge endlich hieraus dass auch die bildnereien womit ihre architektonischen theile bezeichnet worden seien, nicht auf cultushandlungen, sondern nur auf die angegebene hestimmung des gebäudes anspielen könnten. Zu solchen agonalen festtempeln seien vornehmlich der Parthenon und der Zeustempel zu Olympia mit ihren goldelfenbein-colossen zu rechnen.

Das war im allgemeinen die ansicht auf welche ich schon in den letzten abschnitten meines werkes über die tektonik der Hellenen hindeutete, weil mir in dieser zeit erst solches verhältniss klar zu werden begann; wogegen ich im anfange ganz der hergebrachten meinung gefolgt war: dass jeder tempel ohne unterschied nur ein zur ausübung des cultus geweihtes bauwerk sei. Unmittelbar nach vollendung jenes werkes suchte ich meine ansicht in einer grösseren abhandlung (ztschr. für bauwesen. Berlin, 1851) über den Parthenon und den Zeustempel zu Olympia, näher darzulegen und zu begründen. Den schluss dieser abhandlung bildete meine abweisung des inhaltes den man bis dahin dem bildwerke im zophorus

der cella des parthenon untergelegt hatte, indem ich mit trockenen argumenten begründete dass an darstellung der grossen panathenäischen pompa deshalb nicht zu denken sei weil dem bildwerke selbst gerade alle die kennzeichen mangelten welche für jene pompa charakteristisch und beglaubigend seien. Diese abhandlung war nicht für archäologen geschrieben, wie die tendenz der zeitschrift hinlänglich beweist in welcher sie erschienen ist; sie war für einen kreis leser bestimmt welchen ich nicht mit streng alterthumswissenschaftlicher untersuchung behelligen konnte; auch wurde die correctur der bogen von mir in den ferien fern von Berlin in einem orte gemacht, wo mir eine jede vergleichung der angezogenen stellen mit den quellen ganz unmöglich war: daher zeigt der text manche nachlässigkeiten, hier und da einen irrthum in den notizen, ohne dass diese jedoch den gedanken im ganzen, wie den bestand der argumente beeinträchtigen können. Ausser diesem erschien ein besonderer aufsatz von mir über die embleme des goldhelms der Parthenos (ber. d. k. sächs. gesellsch. d. wiss., februar 1854), während ich durch fortgesetzte erklärungen der bildwerke des parthenon in den verhandlungen und berichten der archäologischen gesellschaft zu Berlin meine ansicht so weit auszubreiten suchte als es die aphoristische beschaffenheit dieser publicationen erlaubte. Obwohl nun diesen vorläufigen erörterungen einer sache welche ihre durchgreifende behandlung im ganzen erst in einem grössern werke finden konnte und sollte, höchst achtungswerthe autoritäten beipflichteten, stiess sie aus natürlichen gründen an andern orten auf einen widerspruch welcher der reichlichen beimischung eines mitleidigen spottes über meine unerhörte verirrung nicht ermangelte. Wohl gründelose negation, nicht aber belehrender tadel ist mir geworden. Solchen mehrseitig auftauchenden widersprüchen gegenüber verhielt ich mich schweigsam, um auch dem gegensatze zeit und raum zu gewähren sich aussprechen zu können. Nach einem beinahe zehnjährigen zeitraume scheint endlich die summe der negirenden ansichten in zwei jahresberichten des Philologus (XV, p. 645-758 und XVI, p. 85-118) zusammengefasst zu sein, oder wenigstens so viel körper gewonnen zu haben dass man im stande ist zu wägen welcher gehalt der negation beigelegt werden könne. Stark hat sich als berichterstatter über meine erwähnte abhandlung geäussert, dabei auch hier und da auf den

inhalt der berichte über meine vorträge in den sitzungen der archäologischen gesellschaft angespielt; den aufsatz über die attribute des helms der Parthenos hat er übersehen. Wie flüchtig der berichterstatter jene abhandlung gelesen, was er darin falsch gelesen oder nicht verstanden hat, was er daraus übergeht, wie kaum andeutend und unsicher er namentlich über den schluss derselben sich äussert wo der sogenannte panathenäische fries doch so hervortretend unter die augen gerückt ist, zeigt die einfache textesvergleichung. Doch kommt es hierauf jetzt gar nicht mehr an; die sache als gegenstand der forschung, so weit sie der bericht auf das tapet gebracht hat, lässt sich auf eine andere art zum austrag bringen ohne in alle nüancen derselben eingehen zu dürfen. Der ganze weitschichtige stoff kann bequem in den grenzen dieser zeitschrift besprochen werden, sobald man nur die hauptpuncte auf welche es wesentlich ankömmt heraushebt und das nebensächliche zwischen den zeilen übrig lässt. Zunächst möge das bild der Athena im parthenon, vergleichweise zu dem bilde der Athena-Nike im tempel der Nike besprochen sein, weil die berichterstattung gerade hier hinein den schwer punkt ihres gegenbeweises gelegt hat. Ich meine dass sich zwei fragen dadurch mit einem male erledigen lassen. Nämlich mit der kritik über die bestimmung der goldelfenbeinbilder des Zeus und der Parthenos, zugleich die bestimmung ihrer tempelhäuser: und wenn sich zunächst vom bilde der Parthenos darthun lässt wie nicht dieses sondern ein anderes bild das cultusbild der Athena · Nike sei, die opfersacra der letztern auch nicht jener gelten und keineswegs in oder vor dem parthenon vollzogen werden, alsdann ist es auch wohl entschieden dass der parthenon kein cultustempel der Athena-Nike gewesen sein könne.

Um kurz an die sache zu erinnern so lautete meine ansicht hierüber im allgemeinen also. Es ist der parthenon kein cultustempel sondern, neben seiner hauptbestimmung als thesaurus des staates und pompeion des apparates zu den pompen und theorien, der agonale festtempel in welchem die kränzung der sieger im agon der grossen panathenäen statt findet; die kränzung findet hier statt, weil die grossen panathenäen kein heiliges tempelfest sondern eine cultuslose panegyris sind. Sein elfenbeinkoloss ist kein cultusbild der Parthenos-Athena-Pronoia, deren embleme er an sich hat, er ist ein von der medischen beute gestiftetes bra-

beutenbild vor welchem die belehnung mit dem brabeion des agones vor sich geht. Der abgesonderte raum im hekatompedos der cella, in welchem sich das bild der Parthenos befindet, heisst parthenon; die stoai hyperooi des hekatompedos werden gewöhnlich zur niederlage des kleiderschatzes und der gewebe, namentlich der grossen festpeplen genutzt, während des festaktes aber zur schau für frauen und für die musiker der feierlieder eingeräumt. Eine gleiche bestimmung als agonaler festtempel hat auch der Zeustempel zu Olympia mit seinem Zeuskoloss. Dieser ansicht setzt Stark umgekehrt entgegen: der parthenon ist ein heilig geweihter cultustempel, sein goldner coloss das consecrirte cultusbild der im attischen cultus von altersher heilig verehrten Athena-Nike; vor letzterer, im hypäthralen raume des innern, hat auf einer noch sichtbaren stelle der altar für speiseopfer, weihrauch u. dgl. gestanden; es ist zu fragen, ob auch die έστιάσεις und κρεονομίαι hier im heiligthume selbst gehalten wurden; die hyperoa stehen zu der oder den jungfräulichen göttinnen die im tempel allein oder mit anderen verehrt werden, als Parthenones stets in engster beziehung u.s.w. Was über den namen parthenon und der hyperoa als heiligthum der Nike in dem frühern berichte von Stark hypothetisch beigebracht ist, wird dem folgenden aufsatze II zur besprechung bleiben; ich halte mich jetzt nur an den eben berührten inhalt des letzten berichtes, für den ich im voraus auf folgendes aufmerksam machen muss.

Wenn mein verehrter gegner mit seiner ganzen ansicht von der cultusheiligkeit des parthenon und seines bildes, mit der behauptung: dass dieses letztere das cultus-bild der Athena-Nike sei, etwas neues gesagt zu haben glaubt, dann muss ich ihm leider widersprechen. Das ist vom anfange bis zu ende nur die strikte wiederholung und weitere ausbreitung eines ganz alten irrthums von mir selbst, den ich in meiner tektonik ausgeführt habe. Nicht nur hielt ich den parthenon für einen cultustempel, bevor ich den unterschied zwischen cultustempel und cultlosem tempelhause, zwischen cultusbild und blossem anathema erkannte, ich habe auch im vierten buche der tektonik p. 68 unter anderem von Athena gesagt "sie war Athena als Nikephoros und als solche im parthenon gebildet und hiess ohne weiteres Nike, oder Polias Athena oder Poliuchos". Habe ich jedoch in dem augen-

blicke wo ich die richtige erkenntniss gewann und dieselbe offenkundig machte, diesen irrthum aus eigner bewegung zugestanden, getilgt und beseitigt, warum will man das was ich als unhaltbar längst verworfen habe, mit einer menge kleiner neuer irrthümer obenein noch bereichert, jetzt als argument gegen mich kehren und als dennoch zu recht bestehend hinstellen? Dass ich jenen irrthum hegte, kann mir nach solchen zeugnissen mit welchen ich ihn vollständig selbst beseitigte, gewiss nicht nachgetragen werden, wenn man nur bedenken will dass bis auf die zeit wo ich jenen abschnitt der tektonik publicirte, der ganze tempelcultus wie ich ihn in bestimmten umrissen zu fixiren versucht habe, noch ein ganz leeres blatt in den büchern der neueren forscher gewesen ist. Denn wie dunkel alles das noch in jenem zeitpunkte war beweist K. Fr. Hermann, der (gottesdienstl. alterth. 1846. §. 17, n. 14) noch nicht einmal wusste was es für eine bewandtniss mit dem belangvollsten ältesten und heiligsten kultusgeräthe, dem heiligen speiseopfertische, der Dvwoods τράπεζα habe, da er sie für ein thymiaterion oder escharion hielt (vgl. tektonik, IV, p. 265 flgg). Sodann muss ich noch eines aus dem berichte berühren. Nachdem in ihm gedanke für gedanke meiner ansicht als durchaus verfehlt. und irrig bezeichnet worden ist, fasst er (p. 116) am ende das ergebniss seiner ausführungen in mehre sätze zusammen. Wie lauten die gewichtigsten derselben? Es heisst vom parthenon "an den jährlichen(?) wie an den grossen panathenüen finden bei und in ihm die grossen staatsopfer(?) statt am schlusse der pompa, wobei zu den feierlichen gebeten (?) reiche chorgesänge (Eur. Heracl. 784: rawr doidaí) und instrumentalmusik erweiternd im innern des hypäthralen gebäudes hinzugetreten sind; es ist möglich, dass dabei die kranzverleihung stattgefunden hat, . . . . Dasselbe gilt wesentlich für den Zeustempel in Olympia, wo die bekränzung unter dem Zeusbilde bezeugt ist". Das ist ja, mit ausnahme der in frage gestellten ausdrücke, seltsam genug, ganz und gar nur das ergebniss meiner eignen untersuchungen! Vor mir hat das freilich noch niemand ausgesprochen. Genug dass man mir die bestimmung dieser tempel als agonale festtempel und ihre verwendung zur siegeskranzfeier zugesteht; damit ist mir das wichtigste moment eingeräumt, alles übrige, ob sie cultusheiligkeit haben oder nicht wird sich schon finden lassen. Ich wende mich zur sache selbst.

Bei gelegenheit der durchgreifenden erörterung des schatzinventares in den räumen des parthenon genannten tempelhauses, warnt der verfasser der staatshaushaltung der Athener davor: das goldelfenbeinbild der Parthenos - Athena für ein bild der Athena - Nike zu halten. Er sagt (II, p. 248) "denn Παρθένος 'Αθηνα kann nicht Νίκη-'Αθηνα genannt werden; keines der kennzeichen der grossen bildsäule, helm, schild, speer, eule (?), drache findet sich hier". Mit recht also gab er die embleme der Parthenos, als einer Athena-Nike widersprechend an; ich bin biervon überzeugt und will weiter unten mit noch ganz andern gründen diese warnung Böckh's zu bekräftigen suchen. Ebenso hat Böckh schon vor dreissig jahren gefunden und, nach scharfer erwägung aller seit jener zeit noch hinzugetretenen neuen urkunden, auch in der letzten ausgabe seines werkes (1, 578 flgg.) sich wiederholt überzeugt, dass unter den schätzen im parthenon, einschliesslich des ganzen goldes an dem elfenbeinbilde der Parthenos, nichts unveräusserlich heiliges war, wie das ohne weiteres bei consecrirtem heilig geweihtem apparate des cultus doch der fall hätte sein müssen. Er sagt vom schatze "die weihung ist nur eine form"; sie geschah mithin blos der sicherung wegen; ferner "wie mir scheint war der schatz theils ein beweglicher, der jederzeit wieder angegriffen werden konnte .... theils ein fester oder consolidirter, und nur der letztere war der form nach geweiht, weil er bis für die äussersten fälle unangreifbar sein sollte". Ich habe hervorgehoben, dass die goldausstattung (κόσμος) des elfenbeinbildes der Parthenos mit seiner Nike zu diesem eisernen nur in den äussersten fällen angreifbaren bestande des schatzes gehörte; dass einer dieser äussersten fälle vom Perikles in jener rede bezeichnet wurde wo er die benutzung dieses goldes für kriegszwecke, versteht sich unter gewähr der rückerstattung, ganz bestimmt in aussicht stellt. Es ist das alles von mir klar auseinandergesetzt, ich habe nur Böckh's ansichten zu grunde gelegt. Aber weder bei mir noch in der kritischen untersuchung bei Böckh hat man es sehen mögen; den eckstein einer jeden untersuchung über den parthenon und sein bild hat man so bei seite liegen lassen und ist stillschweigend darüber hinweggegangen. Man hat das aber mit absicht bei seite liegen lassen weil, wenn es zur sprache gebracht wurde, man es gelten lassen musste, hiermit aber sogleich die ganze hypothese von dem consecrirten heilig geweihten cultusbilde der Parthenos als Athena-Nike wie von dem parthenon mit seiner cultusweihe und blutigem brandopfer auf einem vorausgesetzten altare, zur unmöglichkeit wurde. Doch hierüber weiter unten ausführlich; betrachten wir zuerst das bild der Athena-Nike.

Die verschiedenartigsten überlieferungen kommen darin überein, dass sich bei den Athenern kein cultus der Nike schlechthin oder als eines selbständigen dämon finde, wie ihn beispielweise Hesiodos als tochter der Styx geboren werden lässt; vielmehr habe dieselbe bei ihnen nur als ein beiname, eine potenz der Athena-Polias gegolten, sei nur mit dieser Athena homonym gefasst und deshalb niemals anders denn als Athena-Nike oder, was einerlei, als Nike · Athena verehrt 1) worden. Dass es sich auf solche weise mit Athena · Nike im bezug auf die Athena-Polias verhalte, bezeugt der cultus der ersteren im opfer, bilde und tempel. Aus der rede des Lykurg über die priesterin, also über cultusverhältnisse derselben, ist eine notiz aufbewahrt 2) welche sagt: das von den Athenern heilig verehrte bild der Nike - Athena sei ungeflügelt dargestellt, eine granate in der rechten, einen helm in der linken habend. Selbstverständlich muss dass bild ausser diesen beiden attributen im übrigen als Athena kennbar bezeichnet gewesen sein. Nach der erwähnten notiz bezeugte Heliodor in seiner schrift über die akropolis gleichfalls dass auf diesem bilde die verehrung ruhe. Durch Pausanias ist das bild, sein tempel wie dessen örtliche lage genauer bekannt 3), der bau im wesentlichen seit zwei jahrzehnten aus den trümmern wieder aufgestellt 4); Pausanias nennt kurzweg Nike

<sup>1)</sup> Stark hat im Philolg. XVI, p. 93 einen bedeutenden unterschied zwischen der bezeichnung Athena – Nike und Nike – Athena aufzustellen versucht, um darauf das vornehmste argument für seine ansicht zu gründen. Dies ist jedoch in einer art geschehen welche bezeugt dass solche ansicht ihrem urheber selbst weder fasslich noch erweisbar gewesen sei. Schwerlich wird ein anderer als er daran zweifeln dass Nike-Athena, Hygeia-Athena, Hippia-Athena, nicht ganz dasselbe seien als Athena-Nike, Athena-Hygeia, Athena-Hippia u. s. f. Dass bei den lexicographen [Suid., Phot., Harp.] der alphabetischen folge entsprechend das eponymon der Athena voraussteht [Phot. 'Ερ-νάνη-, 'Ιππία-, Νίκη-, 'Υγεία-' Αθηνᾶ] ist eine von selbst verständliche sache. Auch anderwärts findet sich das häufig genug, z. b. Suid. Harpocrat. s. v. 'Ετεοβουτάθαι wo ἡ ἱερεία τῆς Πολιάθος'-Αθηνᾶς.

<sup>2)</sup> Harpocrat. Suid. Phot. Nin 'Agnya.

<sup>3)</sup> Paus. I, 22, 4.

<sup>4)</sup> Die akropolis von Athen, von Ross, Schaubert und Hansen. Berlin. 1839.

apteros, während Lykurg und Heliodor genauer und richtiger Nike-Athena apteros bezeichnen. Einen zweiten tempel mit einem andern bilde der Athena-Nike hat es auf der burg nicht gegeben, von solchem findet sich keine spur in den überlieferungen. Auf diese Nike als eine potenz der Polias, habe ich nicht blos in jener abhandlung sondern auch bald nach dieser im baumcultus 5) hingewiesen. Es ist hier bemerkt wie Sophokles im Philoktet (v. 133) vom Odysseus den Hermes mit Nike-Athena-Polias anrufen lasse, beide möchten ihm glückliche führer sein; auch erklärten die scholien zu dieser stelle richtig: es werde Athena Polias oder Poliuchos von den Athenern Nike genannt. Hermes bei der Polias kann nicht befremden, da er ja synöke derselben ist und sein schon vom Kekrops herstammendes bild in der cella der Polias und neben dem hedos der göttin geweiht stand 6). Dieselbe Poliuchos ist es welche in den Rittern des Aristophanes (v. 581) & Πολιούγε Παλλάς angerufen wird mit ihrem numen Nike hülfreich waltend zu erscheinen, und es ist ein irrthum wenn Stark (Philol. XVI, p. 94) absolut darauf besteht dass mit Poliuchos "die Athene im parthenon" gemeint sei, während es jetzt nicht mehr des erweises bedarf dass Polias und Poliuchos identisch seien 7). Auch in der Lysistrata v. 345 ist es dieselbe Poliuchos, nicht jenes elfenbeinbild im parthenon, deren βρέτας 8) vorher (v. 262) in der gewalt der weiber befindlich genannt wird. Es ist auch dieselbe Poliuchos, welche man in den Thesmophoriazusen (v. 1126) als Pallas und Kleiduchos anruft; Athena Polias wird auch bei Lucian (Pisc. 20) angerufen den sieg zu geben, und wenn Euripides 9) die Νίκη 'Αθάνα auch Παλλάς nennt, Aeschylos die Athena Polias vom Orestes (Eumen. 754) ο Παλλάς, ο σώσασα τοὺς ἐμοὺς δόμους anflehen lässt, und bei Lamprokles 10) die attischen knaben sich an die jungfrau Pallas περσέπτολις wenden,

<sup>5)</sup> Baumcultus der Hellenen, p. 475 flgg.

<sup>6)</sup> Paus. I, 27, 1.
7) Nicht blos die scholiasten zu jener stelle Sophocl. Philoct. 133 fassen Polias und Poliuchos als ein und dasselbe, Νίκη τ' 'Αθάνα Πολιὰς] οὕτως ἡ Πολιοῦχος 'Αθάνα Νίκη καλεῖται ἐν τῷ 'Ατικῷ. Al. Νίκη τ' 'Αθάνα] οὕτως Νίκη 'Αθηνᾶ ἐν τῷ 'Ατικῷ, sogar Schol. Clem. Alex. Protr. p. 64. Pott. hat Πολιὰς 'Αθήνησι τιμᾶται, ἡν Πολιοῦ-

<sup>8)</sup> Schol. τὸ άγιον βρέτας τῆς 'Αθηνᾶς.

<sup>9)</sup> Eurip. Ion. 995 und 1536.

<sup>10)</sup> Bergk Lyr. gr. p. 951 seqq.

so ist mit allen diesen beinamen niemand anderes als nur Athena-Polias gemeint; denn sobald Euripides 11) schon vom alten Erechtheus (im kriege mit Eumolpos) die Athena des ölbaumes mit dem goldnen gorgoneion als Pallas bezeichnen, oder den chor im Ion (v. 507) von στάδια χλοερά πρό Παλλάδος ταῶν singen lässt, dann giebt dies wohl den beweis wie er mit solchem beinamen weder auf den parthenon noch auf dessen bild sondern nur auf die Polias anspielen konnte. Auch das bekannte athenische skolion 12) Παλλάς Τριτογένει, ἄνασσ' 'Αθηνᾶ, ὄρθον τήνδε πόλιν τε καὶ πολίτας κτλ. welches doch wohl nur ein gebet ist, kann eben so nur an Athena-Polias gerichtet sein wie das andere skolion Ένικήσαμεν ώς έβουλόμεσθα, καὶ νίκην έδοσαν θεοί φέροντες παρά Πανδρόσον ώς φίλην 'Αθηναν, was wie der refrain eines epinikion klingt. Ausser dem orakel bei Herodot, welches die Athena mit Pallas und Tritogeneia bezeichnet, finden sich inschriften genug welche gleiches enthalten 13). Endlich aber giebt, als ein zeugniss für alle, jener cultusbrauch hierfür den ausschlag: dass die nomophylaken τη Παλλάδι την πομπήν έχόσμουν, ότε χομίζοιτο τὸ ξύανον έπὶ τὴν θάλασσαν 14). Denn nur die Polias und ihr xoanon können hier mit Pallas gemeint sein; der goldelfenbeinkoloss im parthenon war schwerlich in der pompe und nach dem meere zu führen.

Steht nach diesen zeugnissen fest dass der beiname Pallas nur auf die Polias bezogen worden ist und nur auf diese bezogen werden kann, dann kann auch der andere name parthenos. welcher diesem in allen jenen stellen adjective beigefügt ist die von Stark (p. 94 flg.) dafür angeführt sind, nur auf die Polias bezogen worden sein; namentlich gilt dies von der strophe in den Thesmophoriazusen (v. 1126) und den versen des Lamprokles, für welche der bericht behauptet "das ist die Παλλάς Παρθένος, die Athena im parthenon". Ich erinnere hierbei zum überfluss dass die παρθενία der Athena gar nicht als potenz gefasst, Παρθένος eben so wenig wie Γλανκώπις zu einem numen der göttin werden kann. Wird im berichte (p. 85) als leitender ge-

hat.

<sup>11)</sup> Bei Athen. 15, 694.

<sup>12)</sup> Lycurg. adv. Leocrat. p. 261—264. Bekk..
13) Herodot. 7, 141. Corp. 1. Gr. 666. Παλλάς Έρεχθειδαν άρχαγέτι σον κατά ναον .... Βουτασέων ετύμων εξ αίματος κτλ. Cfr. Rangabé A. H. II, 1008. Παλλάδι Τριτογενεί. Cfr. l. c. 1104. 14) Bei Suid. Νομοφύλαχες. wo Phot. την πομπην έπεμπον τη Παλλάδι

danke vorangestellt "dass Athena, welche im parthenon verehrt wurde, nie mit officiell religiösem beinamen Parthenos heisst", so kann man dagegen setzen dass einmal der bericht es bis jetzt noch schuldig geblieben sei erst eine officiell religiöse urkunde beizubringen welche eine verehrung der Athena im parthenon bezeugte; zweitens dass weder ein officiell religiöses noch ein nicht officiell religiöses zeugniss gefunden werde welches diese Athena Παλλάς oder Athena - Nike oder Nike nenne. Wenn aber einmal das wort festgehalten wird "dass Athena, welche im parthenon verehrt wurde, nie mit officiell religiösem beinamen Parthenos heisst", dennoch aber in einer officiell religiösen urkunde Athena mit dem beinamen Parthenos vorkömmt, so folgt aus jener behauptung selbst, dass derselbe alsdann nur auf die Polias bezogen werden müsse und könne, deren parthenia überdies ja selbstverständlich und ein unveräusserliches eigenthum ihres mythologischen wesens ist. Auf einem anathema bei Rangabé II, nr. 1014, welches bei den propyläen der akropolis gefunden ist, lautet die dedication Νόσσις Θεοκλέους καὶ Βιττοῦς ἱερατεύσασα Παρθένφ 'Aθηνã. Das ist dem berichterstatter entgangen. Wollte er dies zeugniss jetzt nachträglich auf die Parthenos im parthenon beziehen, dann stiesse er freilich alles eigenhändig um worauf sein ganzer bericht gebaut ist, er hätte mühe und arbeit umsonst daran verwendet.

An die sache wieder anknüpfend, so geht auf den cultus jener Athena - Nike eine andere notiz 15) aus der rede des Lykurgos, welche dieselbe in gleiches cultusverhältniss mit Athena als Hygeia, Ergane, Hippia, also mit anderen numina dieser göttin setzt. Die altäre wie der opfercultus dieser potenzen der Athena sind zu bekannt als dass sie hier weiter berührt werden dürften. Am gewichtigsten für das in rede stehende verhältniss ist jedoch das merkwürdige psephisma in der bekannten urkunde bei Rangabé 16), auf welche ich mich schon in einem frühern be-

15) Harpocrat. Suid. 'Υγεία 'Αθηνα.

<sup>16)</sup> Ant. Hellen. II, nr. 814 wo πέμψαντες τὴν πομπὴν τῇ Θεῷ, θυόντων ταύτας τὰς βοῦς ἀπάσας ἐπὶ τῷ βωμῷ τῆς ᾿Αθηνᾶς τῷ μεγάλῳ, μίαν δὲ ἐπὶ τῷ τῆς Νίκης, προκρίναντες ἐκ τῶν καλλιστευουσῶν βοῶν, καὶ θύσαντες τῇ τε ᾿Αθηνῷ τῇ Πολιάδι καὶ τῇ ᾿Αθηνῷ τῇ Νίκη .... καὶ τὰ καύσιμα τοῦ βωμοῦ τοῦ μεγάλου ... τοὺς δὲ ἱεροποιοὺς τοὺς διοικοῦντας τὰ Παναθήναια τὰ κατ ἐνιαυτὸν und im anfange v. 6, ὑπὸ τῶν ἱεροποιῶν είς τὰ Παναθήναια.

richte der archäologischen zeitung bezogen habe. Aus dieser geht hervor dass der Athena-Nike, in ihrer cultdisciplinarischen unterscheidung von Athena-Polias, wohl besondere opfersacra auf besonderem altare ministrirt werden, diese sacra jedoch gleichwohl unter der cultushoheit und in der opfergemeinschaft der Polias verharren, also mit deren sacris im untrennbaren connexe bleiben mussten. Den wesentlichen punkten nach lautet die bestimmung: es sei das opfer der Athena-Nike an den kleinen panathenäen (Παναθήναια τὰ κατ' ένιαυτον) durch die hieropöen zu verrichten. Diese jährlichen oder kleinen panathenäen haben mit den grossen fünfjährlichen gar nichts gemein; sie sind das cultus/est welches die stiftung der sacra, des bildes und tempels der Athena-Polias feiert, und werden von der tempelsage als vom Erichthonios, dem stifter des heiligthumes, eingesetzt bezeichnet; daher fungiren bei ihnen kanephoren, heilige herolde, hieropöen, welche bei der cultuslosen panegyris der grossen panathenäen gänzlich fehlen, wie sich dies als thatsache erweisen lässt. Ferner wird vorgeschrieben: es sei das opfer für die Athena-Nike aus den für die Athena-Polias bestimmten kühen zu wählen; das schönste dieser thiere sei auszuwählen; es werde dieses nach der pompa nicht mit den übrigen auf dem grossen altare der Athena, sondern auf dem der Nike geopfert. Nicht also vor dem tempel der Athena-Polias und auf dem grossen altare vor demselben, sondern auf dem altare der Athena-Nike, also vor deren tempel geht das opfer an die Athena-Nike vor. Dadurch nun, dass die Polias das opfer an Nike aus ihren eignen opfern stellt, dass die immolatio beider opfer durch die hieropöen geschieht, wird die abhängigkeit des opfers an die Nike von dem opfer an die Polias, wie die sacralgemeinschaft mit derselben bezeugt. Das fällt um so mehr in das gewicht, als dieses opfer für Nike ja an dem heiligsten feste der Polias verrichtet wird. Andrerseits wird dagegen durch das sonderopfer auf besonderem altare, auch die sonderstellung der Nike innerhalb dieser sacralgemeinschaft hervorgehoben. Beides zeigt nur wie Athena-Nike blos als ein von der Polias untrennbares numen gedacht und verehrt, wie ihr opferkultus nur ein von dem der Polias abgezweigtes sacrum sei; es zeigt die wahrheit des gebetrufes bei Sophokles: Nixn 7 'Aθηνά Πολιάς. Nach solchem zeugniss einer diplomatischen urkunde des cultus über dieses verhältniss bedarf es keiner weiteren bekräftigung meiner ansicht, es müssen vor ihm alle sonstigen zeugnisse aus dichtern und schriftstellern zurücktreten 17). Denn die sacra von welchen diese urkunde redet sind ursprüngliche, mit dem cultus der Polias gestiftete; sie sind schon in einer zeit geübt in welcher weder an einen alten parthenon noch viel weniger an ein kolossalbild im neuen zu denken war; sie werden fort geübt neben letzterem ohne zu demselben den mindesten bezug zu haben. Diesem lässt sich noch ein tektonisches zeugniss beifügen welches aus einem stück des sacralen apparates der Polias gewonnen wird. Das opfer an Athena-Nike war ein temporares, zeitlich von der Polias abgezweigtes; ihr numen jedoch, weil es in der Polias und nur mit der Polias war, wird mit den ewigen und ununterbrochenen sacra der Polias zugleich beständig verehrt. Das zeichen dieser ewigen sacra, der excubiae aeternae, ist die ewige flamme der lampe im tempel der Polias. War nun diese ewige flamme einer erzenen palme verbunden, so spielt dieses bild der palme einzig nur auf Athena-Polias-Nike an. Denn die palme ist ein uraltes symbol der Athena-Nike; erzene palmen empfängt sie zum anathema als siegesdank, der palmzweig ist bei allen hellenischen agonen das gemeinsame brabeion der nikephoren neben dem besondern örtlichen kranze 18).

Dies betraf also das opfer für Athena-Nike, deren cultusbild ausdrücklich als eine einzige gestalt und unbeschwingt bezeichnet wird, deren tempel heut zu tage noch vorhanden ist. deren thymele durch die darstellung der opferweihe jener auserlesenen kuh, welche in dem relief ihrer schranken gebildet ist, noch zur stunde vor augen steht.

Wird nun vom Lykurg, Heliodor und Pausanias dieses in rede stehende bild als das einzige cultusbild der Athena-Nike in der burg wie zu Athen überhaupt erwähnt, dann war es mithin das einzige auf welchem man den segensschutz und die gottesmacht der Athena - Polias als Nike, oder 3 Αθάνα Νικαφόρος 19) wie sie anderwärts genannt ist, beständig ruhend glaubte,

<sup>17)</sup> Beispielweise die welche ich dafür schon im baumcultus p. 475 aus den etymologica, aus Philo, Eustathios und Aristides Orat. in Minery. 29 angeführt habe.

18) Mein baumcultus cap. XXX; dazu Plutarch. Sympos. 8, 4.

19) Archäol. zeit. 1860, nr. 139—141, p. 92. Vgl. vignette bei Stuart, alterth. z. Athen. Lief. 27, taf. 7. A@HNAE NIKHAOPOY.

welches man als sichtbares unterpfand dieses segens verehrte. Das ist wohl ein ganz verwandter gedanke wie der welcher der Victoria zu Rom in der curie als custos imperii virgo untergelegt wurde, bei der die senatoren schwuren und libirten 20). In der that konnte der gedanke des segens und der wohlfahrt welche durch blutigen siegeskampf errungen, bleibend im volke und vaterlande verweilen soll, nicht deutlicher verbildlicht werden als durch den habitus und die symbole dieser Athena-Nike, deren abbild anderwärts als anathema des volksdankes für gleichen segen andauernder waffenruhe nach langem kampfe geweiht wird 21), deren gottesmacht anderwärts ebenfalls und sehr bedeutsam als Athena-Soteira-Nike mit altarcultus 22) verehrt wird, deren opfersacra bezeichnend genug dem opfer an Athena-Hygeia unmittelbar folgten 23). Denn welcher dämon ist es der in der feldschlacht waltend und deren geschicke wägend, die macht hat den kampf so zu beenden dass er die segensfrucht alles blutes gewinnen macht welches für das vaterland vergossen wurde, also den bleibenden segen der waffenruhe welche der sieg erwirkt hat? In der feldschlacht waltet lenkend Athena-Areia; wenn diese aber den blutigen kampf zu glücklichem ende geführt hat, und mit dem siege die segensfrucht verheissend emporhebt welche aus dem blute der todeswunden entspross, dann ist sie zur Athena-Nike geworden, dann gewährt sie den dauernden frieden um dessen gabe sie schon im orphischen hymnos (32) angefleht wird ,,νικηφόρε δαίμον . . . δὸς δ' εἰρήνην πολύολβον". Darum hält sie im bildniss zum zeichen guter vorbedeutung in der linken (ἐν τῆ εὐωνύμφ) den kampfhelm dessen sie sich jetzt entkleidet hat; in der glückverheissenden rechten aber zeigt sie jene frucht welche nach der heiligen sage die erde aus dem blutigen opfertode entspriessen liess, die der Persephone heilige granate, deren blüthe schon eine beständig segensreiche zukunft ver-

<sup>20)</sup> Ihr altar wurde erst vom Gratian aus der curie entfernt. Claudian. cons. Stilichon. 3, 206. Cfr. de sexto cons. Honor. 597. Ael. Lamprid. in Sever.

<sup>21)</sup> Baumcultus p. 475. Paus. 5, 26, 5.
22) Rangahé Ant. Hell. II, nr. 1235. 'Αθηνᾶ Σωτείοα Νίκη. Und wenn Lycurg. in Leocrat. p. 148. Reisk. die Athena Soteira nennt: οὔτε τὴν ἀκρόπολιν καὶ τὸ ἱερὸν τοῦ Διὸς τοῦ Σωτῆρος καὶ τῆς 'Αθηνᾶς τῆς Σωτείρας κτλ., dann ist wenigstens die Polias damit gemeint, wenn man auch von der Nike absehen will.

<sup>23)</sup> Rangabé l. c. II, nr. 814 im eingange.

hiess 24); darum endlich ist sie unbeschwingt um ihr numen als wandellos und beständig auf der stätte und im lande verharrend zu offenbaren. So zeigte sich dieses bild der Athena-Nike in seinen attributen nicht als ein brabeutenbild, welches das brabeion eines blutlosen und ohne waffenkampf im tiefsten frieden errungenen agonalen sieges als ein symbol solches sieges der vor ihm erscheinenden person des siegers entgegenhält, wie beispielweise die Parthenos des Pheidias im parthenon, sondern gerade im strikten gegensatze zu solchem bezogen sich seine attribute auf den gewinn des landessegens durch den sieg im blutigen völkerstreite. Nur diese, nicht jene bedeutung spricht sich deutlich genug in dem gesetzesbrauche bei den Athenern aus, nach welchem dieser Athena-Nike der zehnte aller kriegsbeute als schatzgut zufiel, auch die verpflegung der reiterei von der Polias und Nike gezahlt wurde 25); und wie dieser Athena-Nike ganz gleicher sinn von den Mantineern untergelegt wurde, beweist das kultlose abbild von ihr, welches dieselben, als anathema nach endlich gewonnener kriegsruhe, gerade neben der in waffen waltenden Athena der Eleer zu Olympia aufstellten, so den gegensatz zur letzteren recht verständlich machend. Noch ist eine bemerkung über die allegorischen embleme des bildes hier anzuschliessen. Heliodor und Lykurg schweigen in ihrer beschreibung über das attribut an welchem das bild dieser Nike gerade als Athena zugleich erkannt wurde; gewiss nur aus dem grunde weil dieses selbstverständlich vorauszusetzen und durch den namen Athena hinlänglich schon angedeutet war. Als Nike zeigte sich das unbehelmte bild mit der blutigen siegesfrucht in der rechten hand triumphirend. Der helm in der hand macht sie indess noch nicht als Athena kennbar. Denn wohl erscheint diese göttin mit dem abgenommenen helm so in der hand öfters, besonders da wo sie den Herakles, nach dem beistande welchen sie dem helden in allen seinen kämpfen geleistet hat, zuletzt als herold seiner siege zu seeliger friedensruhe in den kreis der göt-

<sup>24)</sup> Baumcultus cap. XXXVIII, besonders das beispiel der granate welche aus des Menoikeus blute entspross, als er dem vaterlande durch seinen opfertod den sieg geben wollte. Auch die granate am doppelgrabe des Eteokles nnd Polyneikes deutete auf den durch ihren blutigen tod über Theben gekommenen frieden. Philostr. Imagg. 2, 29. Nach Artemidor. Oneir. 1, 75 ist die blühende granate eine verheissung dauernden glücksbestandes des geschlechtes; nach Empedokles bei Plutarch. Symp. 5, 8 die frucht der Persephone heilig. 25) Böhkh staatsh. d. Athener I, 578 u. II, 5.

ter einführt; jedoch finden sich auch andere göttinnen, beispielweise Aphrodite, mit dem helme in der hand. Das lässt schliessen es sei Nike hier als Athena durch dasjenige attribut kennbar gemacht worden, welches unter allen gottheiten einzig und allein nur ihr zukommt und ihr ausschliessliches abzeichen ist, nämlich durch die aigis mit dem gorgoneion. Dieses abzeichen trägt daher nicht blos ihre, mit dem hieratischen namen Pandrosos genannte priesterin bei den Athenern, es ist auch das abzeichen jener kleinen bunt bemalten thronenden idole mit mächtiger stephane, aus gebrannter erde, welche in attischen gräbern gefunden sind 26); mögen diese nun die Athena-Polias selbst in ihrer eigenschaft als schützende Pandrosos der neugebornen wie der gestorbenen Erichthoniossprösslinge, oder mögen sie die priesterin darstellen. Von den beispielen in welchen Athena nur durch die aigis zu erkennen ist, liefert jenès etruskische spiegelbild eines, auf welchem Athena mit Herakles erscheint. Die göttin ist hier geflügelt 27), aber ohne alle waffen; mit der stephane um das haupt und dem goldstabe in der hand, nur mit der aigis bekleidet, führt sie den heros, welcher die hesperischen früchte in der lin-

26) Ein sehr woblerhaltenes exemplar derselben aus dem besitze des baron v. Stackelberg, im antiquarium des Berliner museum.

<sup>27)</sup> Geflügelte darstellungen der Athena kommen meines wissens nur in den etruskischen kunstbildungen, vornehmlich auf spiegeln, hier auch mit dem blitzbündel vor; und wenn Cicero von pinnarum talaria der Minerva redet, so hat er solche bilder vor sich. Möglich das der abstruse mythos von der geslügelten haut des Pallas, die sich Athena sollte umgeworfen haben, anlass zu solcher flügelbildung ge-Schwerlich aber darf man dieselben für Athena in der alten hellenischen kunst voraussetzen, da ja selbst die beslügelung der Niken erst durch Archennos oder Aglaophon eingeführt sein sollte [Schol. Aristoph. Av. 574]. Am wenigsten ist ein geslügeltes bild der Athena-Nike auf der akropolis zu Athen möglich, ohnerachtet aller anspielungen in dichterstellen welche der berichterstatter XVI, p. 93-94 hierauf zu beziehen versucht. Und wenn er sich hierfür auf das bekannte scholion [Demosth. Timocr. p. 738, 14] stützt welches im ganzen lautet αχοωτήρια λέγει οδονεί τὰ πτερά. οῦτω γὰρ γράσεται ἡ Νίκη. τινὲς δὲ ἐξηγοῦνται Νίκης Αθηνᾶς εἶναι ἄγαλμα ἐν τῆ ἀκροπόλει, ταντης θὲ πτέρυγας χουσᾶς οὔσας κιλ und dieses als den einzigen beweis vorbringt dass "die ursprünglich gestügelten darstellungen der Athena-Nike auch nicht fehlen", so stützt er sich auf eine corrupte glosse, welche auch den worten des gewiss gut unterrichteten Demosthenes widerspricht, der an jener stelle nur sagt οἱ τὰ ἀκρωτήρια τῆς Νίκης πεοικόψαντες, von einer Νίκη 'Αθηνα aber nichts erwähnt; vgl. Böckh staatshh. II, p. 243 flgg. Die entdeckung des berichterstatters XV, p. 695 dass die inschriften des parthenon nicht nur von einer 'Αθηνά Νίκη sondern auch einer Νικηφόρος reden, wird man jedoch vergebens in den dafür von ihm citirten stellen bei Böckh suchen.

ken hand trägt. Ein anderes beispiel giebt jenes schalenbild mit den namen Athena, Anesidora, Hephaistos, die ausrüstung der Anesidora (Pandora), darstellend 27a). Auch hier ist sie waffenlos, trägt nur das stirnband und wird blos an der aus stemmata netzartig geflochtenen aigis mit dem gorgoneion als Athena erkannt. Ohne zweifel ist mithin dieses attribut der aigis in der beschreibung des bildes der Athena-Nike zu ergänzen. Wenn schliesslich weder an dieser Athena-Nike noch in ihrem cultus das mindeste auf den blitz und dessen wesen hindeutet, wenn auf der ganzen burg sich weder ein altar noch heiliges mal noch irgend eine spur des Zeus als Keraunios oder Kataibates findet, dann ist nicht wohl zu begreifen wie Stark (Philol. XVI, p. 116) als ergebniss seiner untersuchung hinstellt, es sei diese Athena-Nike als "die im blitz erscheinende die Giganten bekämpfende Zeustochter" zu erkennen.

Entspricht nur dieser von mir angegebenen bedeutung des bildes der cultustempel mit seiner opferstätte, so ist dieselbe auch in allen erklärenden bildwerken dieses kleinen heiligthumes durchgeführt. Die ausrichtung der opfersacra auf dem altare seiner thymele deuten zunächst die bildwerke an durch welche die schrankenmauer bezeichnet ist von der die heilige opferstätte umhegt wird. Geflügelte Nikedämonen als heilige ministranten der göttin sind hier gebildet, und in mitten derselben die wohlerhaltene gruppe von zweien dieser dienerinnen welche jenes schönste thier herzuführen das aus den opfern der Polias erlesen ist. Geflügelt als Niken sind diese dämonen, um deutlich zu machen dass hier nicht ein opfer schlechthin, sondern ein dank - und bittopfer für vergangenes und ferneres siegreiches und segenreiches walten der Athena-Nike ausgerichtet werde 28). Deswegen ging nach jener urkunde über dieses jahresopfer, hierbei dem opfer

<sup>27</sup>a) Gerhard, Festgedanken, taf. I. 28) Ich selbst hielt anfänglich den tempel der Athena-Nike mit seinem bilde für ein blosses anathema, kam aber bei weiterem verfolg der culte auf der burg bald von dieser meinung zurück. Schon im baumkultus cap. XXXVIII erkannte ich den opferkultus an; wenn gleich ich glaubte den altar der Eirene mit vor diesen tempel setzen zu müssen, da mir in der Athena-Nike das numen der Eirene ein-geschlossen schien. Die erinnerung an das cultusgesetz jedoch wel-ches verbietet den altar der Eirene mit blut zu netzen, während die opferstätte des Niketempels durch die herbeiführung die opferkuh bezeichnet wird, führte mich vom irrthume meiner verwechslung von selbst zurück.

an Polias und Nike sehr bedeutsam das opfer für Athena-Hygeia (τῆ ᾿Αθηνᾶ τῆ ˚ Υγεία) voran. Im zophorus des tempels selbst, so weit dessen sehr zerstörtes bildwerk noch erkennbar ist, zeigt sich ferner dem entsprechend dargestellt, das gelangen zur ruhe des sieges durch blutigen kampf; es ist hier an den beiden seiten wie über dem hintern prostylon, kampf und blutvergiessen gebildet. Ich erkenne deutlich in den abgüssen Athener gegen Amazonen, Athener gegen Perser, Athener gegen Hellenen kämpfend. Denn auf das athenische volk mussten die darstellungen doch vorzugsweise anspielen. Dagegen deutet die vordere fronte nach dem opferplatze zu auf ruhe und frieden. Damit aber der bezug auf Nike als Athena Polias unzweifelhaft sei, steht hier, mitten über dem eingange, diese Athena, beschildet, einem vor ihr sitzenden zugewendet und ihm mit der rechten hand nahe kommend. Vielleicht ist dieser, auf dem gewachsenen felsboden der burg erhöht sitzende, der Demos Athens von Athena bekränzt, während man in dem hinter der göttin thronenden, Zeus Polieus vermuthen kann.

Ausser dem bilde und seinem cultus giebt noch die tektonische form des tempels ein ganz sicheres kriterion welches das verhältniss dieses heiligthumes als zum cultus der Athena-Polias gehörig, im gegensatze zu dem parthenon und dessen elfenbeincoloss ausspricht. Es ist dies die kunstform in welcher die bauweise der attischen Ionier den cultustempel ausspricht. Freilich sind dinge welche auf einem genauen verständniss der architektur und ihrer formen beruhen, nicht jedermanns sache, wie der berichterstatter in allen auslassungen zeigt wo er dergleichen berührte; da sie aber ein ganz wesentliches erkennungszeichen der tempelbauweise sind und ohne ihr verständniss niemand ein urtheil über bestimmung und benutzung solcher gebäude wagen sollte, so muss man mir schon erlauben meine erfahrungen in diesen dingen als beweise für meine ansicht zu benutzen; selbst auf das wagniss hin dass ich solche argumentation nicht allen einleuchtend machen könne. Die national eigne bauweise der ionischen Athener für ihre väterlichen heiligthümer ist die alt-ionische. Ich habe diese in meiner tektonik, gestützt auf geschichtliche hinweise, zum unterschiede von der neu-ionischen in Kleinasien, wohin letztere aus Attika und Aigialeia übertragen ist, die attisch-ionische genannt. In dieser bauweise ist das väterliche stammheiligthum der Athener auf der Kekropia, der gemeinsame tempel der Athena-Polias, der Pandrosos und des Poseidon-Erechtheus, bei seiner ersten erbauung gestiftet und in allen spätern wiederherstellungen unabweichbar festgehalten worden. Stiftet der Athener eine abzweigung, ein filial dieses heiligthumes oder einer der väterlichen nationalgottheiten desselben, wie beispielweise einer potenz der Polias im tempel der Athena-Nike, dann kann das heiligthum nur in jener form des mutterheiligthumes gebaut werden welche mit dem cultus entsprungen und verwachsen, als die heilige dafür gesetzeskraft und typische gültigkeit gewonnen hat; eine bauliche kunstform dagegen wie die dorische, welche dem nationalen religiösen bewusstsein des Atheners als eine fremde, seinem väterlich heiligen sogar als feindliche von abkunft gerade zu entgegensteht, kann er nicht zum baue des cultustempels einer seiner stammgottheiten verwenden. Denn wie feindlich entgegenstehend dem väterlichen cultus der Athener das dorische wesen sich verhalten hat, wie ein fürst dorischen stammes nicht einmal das nationalheiligthum der Athener betreten durfte weil dies stets nur aus gefahrbringender absicht in bezug auf das heilige geschehen konnte, beweist die geschichte des Kleomenes mit der priesterin der Athena-Polias und die worte derselben an den könig "πάλιν χώρει, μηδ' ἔσιθι ές τὸ ίρον· οὐ γὰρ θεμιτὸν Δωριῆα παριέναι ἐνθαῦτα": das beweist auch der raub den Kleomenes damals im tempel begangen hatte 29). Für tempel seines cultus war dem Athener die anwendung der bauweise in welcher der dorische mann seine nationalheiligthümer stiftet unmöglich; sie war für die stiftung von hiera seiner väterlichen burggottheiten eine ausgeschlossene und nicht heilige bauform, welche erst in der zeit der Peisistratiden für bauwerke die nicht zur ausübung des cultus bestimmt waren, in anwendung gekommen sein wird. Daher zeigt der tempel der Athena-Nike die stammeigene attisch-ionische bauform, sowohl im grundplane wie in den kunstformen. Der parthenon dagegen, weil er in dorischer kunstform gebaut ist, konnte kein cultustempel einer attisch-ionischen nationalgottheit sein. Dasselbe gilt für den alten parthenon vor Perikles, den wahrscheinlich Peisi-

<sup>29)</sup> Herodot. 5, 72-90. Ausführlich hierüber tektonik d. Hell. IV bch. s. 133 figg. Ueber die feindschaft zwischen den Doriern zu Lakedaimon, Argos und Aigina, gegen die ionischen Athener vgl. noch Herodot. 5, 88-91 u. a.

stratos gründete; denn dieser war ebenfalls in dorischer form gebaut, wie die noch vorhandenen vielfachen überreste klar beweisen. Die folgerungen welche aus den bis hierher entwickelten gedanken fliessen, stellen sich also:

- 1) Ist das betrachtete bild der Athena-Nike das cultusbild dieser gottheit, dann kann es auf der burg kein anderes cultusbild derselben geben; beispielweise kann des Pheidias bild im parthenon nicht ein cultusbild der Athena-Nike gewesen sein. Es kann das bild der Parthenos eben so wenig ein cultloses anathema der Athena-Nike gewesen sein, wie z. b. das der Mantineer zu Olympia, weil die embleme desselben dem widerstreiten.
- 2) Ist das cultusbild der Athena-Nike ungeflügelt und wird nur in diesem habitus als Athena-Nike verehrt, dann kann es weder ein geflügeltes cultusbild derselben gottheit hier weiter geben, noch wird ein geflügeltes blosses Nikebild, wo es hier auch vorkommen möchte, Athena-Nike sein oder gar cultusehrenhaben können. So können diese Niken im parthenon keine cultusbilder sein.
- 3) Ist Athena-Nike unter einer einzigen gestalt gedacht, verehrt und gebildet, ohne mithin noch eine besondere Nikegestalt bei sich zu haben, dann kann ein bild der Athena welches noch ein Nikebild bei sich führt und somit aus zwei gestalten besteht, nicht Athena-Nike sein. Aus diesem grunde kann beispielweise das bild der Parthenos im parthenon, absolut nicht für eine Athena-Nike gegolten haben, weil es eben eine doppelgestalt ist.
- 4) Ruhten auf dem Niketempel, auf dessen opferstätte und ihrem altare, der cultus und die sacra der Athena-Nike, dann kann es keinen andern tempel für diesen cultus, keinen andern opferaltar desselben als nur vor diesem tempel, auf der burg geben. Beispielweise kann der parthenon weder der cultustempel dieser Athena-Nike gewesen sein, noch kann er einen altar gehabt haben an welchem die sacra derselben ministrirt wurden; deswegen heist er auch nicht tempel der Athena-Nike, was doch unbedingt nothwendig wäre, auch wenn er ein cultloses, ein blosses schaubild dieser gottheit einschlösse.
- 5) Weil die Athena-Nike ein mit der Polias gewordenes, mit deren hochalten sacra auf der burg ursprüngliches und von ihr ganz untrennbares numen war, mithin zu den väterlichen gottheiten der attischen Ionier gehörte, musste ihr tempel gleich dem tempel der Polias, von welchem er sammt opferstätte und bild ja

nur eine abzweigung ist, in der ursprünglichen attisch-ionischen formenweise gebaut werden in welcher er noch heute vorhanden ist. Da diese formenweise zum kriterion für die cultustempel der attisch-ionischen nationalgottheiten, also zu einer sanctionirten typenform für deren heiligthümer geworden ist, kann ein tempelhaus wie der parthenon welches in der fremdnationalen dorischen formenweise gebaut ist, weder ein cultustempel der Athena-Nike, noch ein cultustempel der burggottheiten überhaupt sein.

6) Trägt die Athena-Polias bei den Athenern ausschliesslich den cultus als Nike, dann kann unter Nike, wenn diese schlechthin und ohne weiteres in den attischen schriftquellen, bei dichtern und prosaikern, genannt und heilig angerufen wird, nur Nike-Athena-Polias gemeint sein.

Noch eine folgerung deren weiteren ausführung später wieder aufgenommen werden wird, ist die: dass (nach 4) jener platz im parthenon vor dem Parthenosbilde, wo Stark einen altar hinsetzt, keinen altar getragen haben kann; ist mir dagegen die ceremonie der kränzung in verbindung mit allem ihrem gepränge als hier vollzogen zugestanden worden, dann wird es wohl mit dem bema welches ich auf diesem platze errichtet angenommen habe, seine richtigkeit gewinnen. Denn wo man die kränzung unter gesang und musik solenn vollzieht, muss auch die stätte danach eingerichtet sein; es muss sich ein erhabenes mit aufstiegen versehenes bema, eine kathedra, ein sitz und tribunal für den kränzenden agonotheten und den tisch mit den ausgestellten kränzen daselbst befinden.

Wie das bisher gesagte den unterschied an den tag legt zwischen dem bilde der Athena-Nike und dem der Parthenos, so lässt sich auch das verhältniss zwischen letzterem und der Nike die ihm beigegeben ist, klar darlegen; und ich erinnere dabei nur an die thatsache dass dieses bild der Parthenos in den amtlichen urkunden der staatsbeamten, welchen es gleich jedem andern anathema im parthenon zur verwahrung und verwaltung überantwortet war, niemals Athena-Nike oder Nike, sondern einfach nur goldnes oder grosses agalma oder  $\hat{\eta}$   $\vartheta \varepsilon \hat{o} \varphi$  genannt wird.

Wenn Athena nämlich zur Nike selbst geworden ist, oder Nike selbst sein, mithin in der bilddarstellung als solche erscheinen soll, kann sie kein besonderes Nikebild noch obenein neben oder an sich haben. Ganz natürlich! Denn wenn Athena beispielweise zur Hygeia, Ergane, Hippia u. s. f. werden und sich im wesen als eine dieser ihrer potenzen manifestiren soll deren eponymon sie trägt oder denen sie homonym ist, wird ihr wesen nicht geschieden in eine für sich bestehende Athena und eine selbständige Hygeia, Hippia u. s. f., sondern sie muss nach wie vor das eine untheilbare und ungetheilte einheitliche wesen bleiben. Plastisch bildlich kann sie mithin nicht zerlegt gedacht und in zwei selbständige persönlichkeiten, in der gestalt einer Athena und der gestalt einer ihrer potenzen neben und ausser ihr dargestellt erscheinen, sondern sie bleibt Athena welche in selbsteigner gestalt eine dieser potenzen repräsentirt, welche nur in einheitlicher persönlichkeit das wesen als Athena-Hygeia, Athena-Hippia u.s.w. offenbart. Daher muss auch umgekehrt eine solche Hygeia, Hippia u.s.w. beständig als Athena zu erkennen sein. Denn wenn man, um nur ein beispiel für alle zu nennen, von Athena-Hygeia das wesen der Hygeia selbständig ablöste oder absonderte, einen jeden dieser beiden dämonen für sich bestehend machte und ihn persönlich darstellte, dann hätte man eine nicht mehr Athena seiende gestalt der Hygeia, und eine nicht mehr Hygeia seiende gestalt der Athena neben oder bei einander; und wie Athena dann nicht selbst mehr Hygeia wäre, so würde Hygeia gleicher weise zu demjenigen für sich bestehenden dämon gemacht sein wie er allein oder auch neben Asklepios erscheint. Möchte man auch künstlerisch in irgend einer weise diese beiden gestalten formell zu einer gruppe combiniren, so würde diese stets nur Athena und Hygeia bleiben, niemals aber Athena-Hygeia bilden können. Fügte man dagegen einer Athena welche schon an sich selbst und in eigner person Hygeia ist, pleonastisch noch eine gestalt der Hygeia bei, dann hätte man ein bild der Athena-Hygeia welcher noch ein bild der Hygeia beigegeben wäre. In bezug auf cultus würde solcher dämon der einer gottheit beigefügt ist, nur immer paredros derselben sein und bleiben; so beispielweise Erichthonios als paredros der Athena, Hygeia als paredros des Asklepios, Themis als paredros des Zeus. Die Athena · Hygeia durch doppelgestalt ausdrücken wollen, würde eben so sein als wenn man Athena-Ergane, Athena-Hippia, Athena-Pandrosos, oder Hera-Hippia, Artemis-Peitho, Artemis - Iphigeneia, Aphrodite-Hera, Aphrodite-Ariadne 30) u. s. w. aus zwei combi-

<sup>30)</sup> Paus. 2, 35, 2. 2, 21, 1. 5, 15, 4. 2, 14, 6. Plutarch. Thes. 20.

nirten gestalten bilden wollte. Wo es sich darum handelt in einer einzigen gestalt ein zweifaches wesen persönlich zu machen, sind eben zwei gestalten an stelle einer ganz unmöglich.

Mit der bildlichen darstellung eines solchen zweifachen wesens in einer gestalt verhält es sich anders. Sie wird nach dem grundsatze erwirkt; dass nicht die formelle vereinigung zweier besondern gestalten, vielmehr die vereinigung der eigenschaftsmerkmale des wesens beider an einer einzigen gestalt, die zwiefache wesenheit in ihr versinnlichen könne. Soll Athena als Hygeia kenntlich gemacht werden, dann muss dem was Athena als Athena schlechthin bezeichnet, noch dasjenige vereinigt werden was für das wesen der Hygeia bezeichnend ist. Bildnerisch plastisch ausgedrückt müssen also die eigenschaftsattribute, symbole oder embleme (exuviae deorum bei Festus) der Hygeia, den charakteristischen attributen der Athena hinzugefügt werden. So wird die gestalt der Athena zugleich als Hygeia kennbar gezeichnet, sie erscheint in dieser doppelten wesenheit zur Athena-Hygeia geworden, und es ist mit vereinigung der attribute beider an einer gestalt, bildlich das wesen beider als in der einen ruhend dargestellt welche dasselbe in sich trägt. Darstellungen der Athena-Hygeia in dieser weise sind bekannt; sie beweisen zugleich was man bei zufügung neuer attribute der Athena an eignen attributen entziehen kann ohne der erkennung als Athena im mindesten abbruch zu thun, was man andrerseits hinzufügen könne ohne in einen pleonasmus der beiwerke zu verfallen. Was nun für Athena-Hygeia wahr ist muss auch für die personification der Athena als Nike gelten. Denn sobald Athena selbst und in eigner person zur Nike geworden, also die personificirte Athena Nike selbst ist, in deren person nach der sage schon dem Zeus die "mutterlose und jungfräuliche Nike" geboren wird, was soll dann noch eine besondere Nike bei ihr? Sie kann doch kein bild der Nike die sie selbst ist auf der hand tragen oder sie trüge dann nur ihr eignes abbild noch einmal. Jedes Athenabild welches eine Nike trägt ist wohl ein eine Nike tragendes, nicht aber selbst Nike seiendes bild. Dass nun bloss die verschmelzung der attribute, nicht aber die combination zweier gestalten, die bildung der Athena-Nike erwirkt habe, zeigte unwiderleglich das in rede stehende bild der Athena · Nike. Und so bezeichnend als Nike waren schon dessen attribute, dass es selbst nicht einmal der

flügel bedurfte um an ihm das wesen der Nike auszuprägen. Ich wiederhole, dass überall da wo Athena mit einer Nike auf der hand erscheint, sie nicht selbst Nike sein könne: umgekehrt wird hierdurch vielmehr das sein der Athena als Nike selbst sogleich aufgehoben und Nike zu einem von Athena unabhängigen dämon gemacht, welcher eben sogut jeder andern gottheit beigegeben werden kann die nicht Athena ist, wie z. b. dem Zeus und der Demeter; sie wird zu einem dämon gemacht wie er als Nike auf unzähligen darstellungen in der mehrheit, oft chorweise in processionen erscheint, dessen rolle hier sogar lebenden jungfrauenchören im kostüm und in der ausstattung von Niken übertragen wird. Aus diesem gesichtspunkte muss die Nike bei der Athena-Parthenos des Phidias betrachtet werden; es kann diese hier nur die gleiche bedeutung haben wie beim Zeus zu Olympia oder im Piräus zu Athen (Paus. 1, 1. 3), bei der Athena zu Elis (Caes. B. C. 3, 105) oder bei der Demeter zu Enna; sie kann auch dem bilde der Athena-Parthenos nur dieselbe bedeutung verleihen welche sie jenem Zeus und jener Demeter verleiht. Betrachtet man in der that alle diese Niketragenden bilder in bezug auf ihren ort, ihre benutzung wie ihr verhältniss zu den handlungen und festen bei welchen sie in das spiel kommen, nimmt man dabei wahr dass sie nur mit agonalen spielen in verbindung stehen, dann kann man sich schwerlich vor der wahrheit länger verschliessen dass keines von ihnen weder ein heilig verehrtes cultusbild sein konnte, noch seine Nike etwas anderes gewesen sei als nur ein emblem welches dasselbe zu einem brabeutenbilde machte das zum prachtapparate und zur illustration des aktes der verleihung des agonalen siegeslohnes, des brabeion gedient habe. Und gerade deshalb weil diese Niken sämmtlich nur brabeia haltend erscheinen, bezeichnen sie eben ihre götterbilder ganz bestimmt als Gott-Brabeuten des agones, und deuten bildlich auf die Verleihung des brabeion hin welche angesichts ihrer vom agonotheten lebensthätig ausgeübt werden soll.

So viel vorläufig über den unterschied zwischen Athena-Nike und dem Parthenosbilde. Ueber die brabeutenbilder und deren Niken sammt ihren tempeln, in den folgenden aufsätzen das nähere.

Berlin.

## XIV.

# Beiträge zur kritik in Sophokles Oedipus Tyrannus.

Vs. 976: καὶ πῶς τὸ μητρὸς α ἶσχος οὐκ ὀκνεῖν με δεῖ; So glaube ich ist herzustellen für λέχος, wie nach Elmsley praef. p. xx11 der Laur. A bietet suprascripto λέκτρον ab eadem manu. λέχος τὸ μητρὸς vermuthete Schneidewin, μητρὸς λέχος ἔτ' οὐκ Bergk. Λέκτρον würde zu αἶσχος als interlinearglosse ebenso gut, wie zu λέχος passen; λέχος selbst ist wahrscheinlich eine misslungene verbesserung des leicht erklärlichen schreibfehlers ἔχος oder ἔσχος. Vgl. Lucian. vol. I, p. 245 R. Ganz ähnlich ist vs. 1360 im Laur. für ΑΘΕΟΟ geschrieben ΑΘΛΙΟΟ d. h. ΑΘΛΙΟΟ.

Vs. 292. In der unterhaltung des chores mit Oedipus vor dem auftreten des Teiresias sagt der chor: den seher holen zu lassen, sei das beste, was Oedipus habe thun können; denn was man so vor alters über den tod des Laios gemunkelt habe, führe doch zu nichts. Oedipus fragt gleichwohl danach und erhält zur antwort θανείν έλέχθη πρός τινων όδοιπόρων. Die vierte Schneidewinsche ausgabe bemerkt dazu: Kreon habe von λησταί gesprochen, όδοιπόρων komme dem wahren näher, ohne Oedipus auf die rechte spur zu führen. Aber auch lokaste spricht 715 von räubern, nur dass sie ξένοι hinzusetzt, um das orakel lügen zu strafen, und Oedipus redet im ganzen stücke von einem oder mehren räubern, 123 (230?). 842. Auch der chor kann als das allgemeine gerücht nur den tod "durch räuberhand" bezeichnet haben, da nur so Oedipus antwort ηκουσα κάγω passt. Denn nach der fiction des dichters hat Oedipus bis auf diese stunde von der ganzen sache nichts gewusst und eben durch Kreon das erste wort davon erfahren. Der aber hatte die thäter λησταί genannt. Ich vermuthe deshalb o δοιδόχων.

Vs. 397: ἀλλ' ἐγὼ μολών ὁ μηδὲν εἰδὼς Οἰδίπους ἔπαυσά νιν.

Man bezieht diese worte zunächst auf 37 οὐδὲν ἐξειδῶς πλέον, findet in εἰδῶς einen anklang an οἰδα in Οἰδίπους, und erblickt in dem μηδὲν εἰδῶς eine schneidende ironie, weil Oedipus hiermit die volle wahrheit sage. Ich würde mich hiermit gern zufrieden stellen, wenn nicht die lesart des Laur. A ὁ μηδὲν οὐδείς mich sofort auf den argwohn geführt hätte, dass hier eine alte variante verwischt sei, über deren werth zu streiten eine zweite angelegenheit ist. In diesem οὐδεὶς liegt doch wohl ἀιδῆς. Bekannt ist das homerische Il. B 595 παῦσαν ἀοιδῆς, die Sphinx aber heisst OT 36 σκληρᾶς ἀοιδοῦ, 130 ἡ ποικιλφδός, 391 ῥαψφδὸς κύων.

Vs. 173: οὕτε γὰο ἔκγονα κλυτᾶς γθονὸς αὔξεται.

Da die gegenstrophe nach Naucks sicherer besserung ἀχὰν παραρώμιον (ἀκτὰν παραβώμιον Laur. A) lautet, so kann κλυτᾶς metrisch nicht richtig sein. Aber weder κλειτᾶς, wie Hartung vorschlägt, noch κλαυτᾶς, ein versuch von Nauck, noch endlich die gewagte conjectur Bergks λιτᾶς, welche sich auf die dunkle glosse Hesychs λιτὴ χθών ἀπὸ τοῦ προσκυνεῖσθαι καὶ λιτανεύεσθαι stützt, genügen. Ich halte βλητᾶς für das passendste epitheton. Wer einer pestartigen seuche schnell erliegt ist βλητός, wie Hippocr. p. 386 zeigen kann. Vgl. Ez. Spanheim zu Callim. h. Dian. 127 ἢ βληταὶ θνήσκουσι λεχωίδες, vol. II, p. 269.

Vs. 246: ὑμῖν δὲ τὰ πάντ' ἐπισκήπτω τελεῖν.

So giebt der Laur. m. pr. statt der vulgate ταῖτα πάντ, deren deutung dem neuern scholiasten zweifelhaft war: τὸ ἀγγεῖλαι τὸν φονέα ἡ ἀπωθεῖσθαι τῶν οἰχιῶν καὶ τῶν θνοιῶν. Er traf mit keinem das rechte, wie der zusammenhang, namentlich das folgende lehrt. Dem sinne nach vermuthet Nauck anhang p. 158 ganz richtig τἀπιόντ, nur ist die fassung dieses befehls zu unbestimmt und der befehl zu schwach. Mit dem gemessenen befehle, vs. 224, ihm den mörder nahmhaft zu machen, wer immer wissenschaft von ihm habe, da der gott sich der sache so ernstlich annehme, thut Oedipus den ersten schritt zur ausführung seines oben 132 ausgesprochnen entschlusses den thäter auf alle fälle zu ermitteln und kann vs. 244. 245 dreist behaupten: somit habe

ich zunächst das meinige gethan, nun thut das eure! Was sie thun sollen und auch ohne des gottes gebot zu thun hätten, sagt er vs. 253 selbst: ἀλλ' ἐξερευνᾶν, wie er denn auch vs. 129 κακὸν δὲ ποῖον είργε τοῦτ' ἐξειδέναι und vs. 566 ἀλλ' οὐκ ἔρευναν τοῦ θανόντος (θενόντος?) ισχετε; seine verwunderung ausspricht, dass bisher so gar nichts zur verfolgung des verbrechens geschehen sei. Er selbst sagt vs. 259 κάπὶ πᾶν ἀφίξομαι ζητῶν τὸν αὐτόχειρα τοῦ φόνου λαβεῖν, vs. 291 πάντα σκοπῶ λόγον und der chor sagt vs. 475 φάμα Παρνασοῦ τὸν ἄδηλον ἄνδρα πάντ' ι'γνεύειν. Danach scheint mir der zusammenhang hier kaum auf etwas andres zu führen als auf: ὑμῖν δ' ἐτασμον πάντ' ἐπισκήπτω τελείν. V. 278 nennt der chor diesen έτασμός ein ζήτημα. Vielleicht geht auf unsre stelle Antiatt. in Bekk. AGr. I, p. 96, 29 έτασμον· τον έξετασμόν, und Hesychios ἐτασμός· ἐξέτασις. Uebrigens giebt den richtigen gedanken die note bei Schneidewin-Nauck: "begründung warum die Thebaner alles aufbieten müssen, den mörder ausfindig zu machen".

Vs. 263.64. Oedipus erklärt warum er selbst die entdeckung ernstlich betreiben werde und fährt fort:

καὶ ταῦτα τοῖς μὴ δοῶσιν εὕχομαι θεοὺς μήτ ἄροτον αὐτοῖς γῆς ἀνιέναι τινά · μήτ οὖν γυναικῶν παῖδας, ἀλλὰ τῷ πότμφ τῷ νῦν φθερεὶσθαι κἄτι τοῦδ ἐχθίονι.

Die dazu gegebene erklärung: er meint die, welche den mörder nicht anzeigen (wie schol. vet.: τοῖς μὴ δεικνύουσί μοι τὸν φοrέα) oder ihm nicht nachforschen ist wohl nicht ganz genau und der verweis auf 269 wegen avzois nicht nöthig. Er kann, da von v. 246 an nur von den gründen die rede war, weshalb ζητεῖν nöthig sei, nur denjenigen drohen, welche die spur des mörders nicht verfolgen, nicht ebenso eifrig sind in ihren nachforschungen, wie er. Daher scheint ταὐτά besser. Doch hierüber lässt sich streiten. Gewiss falsch ist aber adroig. Denn welche wunderliche strafe wünscht Oedipus den bürgern im unterlassungsfalle an! als ob das angewünschte leid nicht schon in aller schwere auf ihnen lastete, und grade durch erforschung des mörders gehoben werden sollte. Er kann denen, die ihu in seinen nachforschungen nicht unterstützen, blos ein nicht-aufhören des gegenwärtigen leides anwünschen, d. h. dass ihr acker nie wieder frucht trage, ihre weiber nie wieder gebären. Es wird also AYOIC für AYTOIC zu schreiben sein. Die vulgate

entstand wohl aus ATTIC.

Vs. 255:

νῦν δ' ἐπεὶ κυρῶ τ' ἐγὰ

ἔχων μὲν ἀρχὰς, ἃς ἐκεῖνος εἰχε πρίν,

ἔχων δὲ λέκτρα καὶ γυναῖζ' ὁμόσπορον

κοινῶν τε παίδων κοίν ἂν, εἰ κείνφ γένος

μὴ 'δυστύγησεν, ἦν ἂν ἐκπεφυκότα, κτλ.

Der scholiast hat κοινά gelesen, was er durch άδελφά τοῖς έξ ήμῶν erklärt. Obschon dieser umstand nicht abzuhalten brauchte χοινά zu corrigiren, wenn es absolut unhaltbar wäre (wie z. b. vs. 1099 trotz der erklärung des scholiasten αρά τις προσπελασθείσα τοῦ Πανός ἢ τοῦ Ἀπόλλωνος θυγάτηρ kein vernünftiger an der richtigkeit des Lachmannschen πατρός πελασθείσα und Arndts εὐνάτειρα zweifeln wird), so macht mich doch neben andern erwägungen das zeugniss des scholiasten gegen Naucks κύματ' bedenklich. Κοινών τε παίδων κοινά ist auf keinen fall richtig, schon weil die versuchung nahe lag κοινών παίδων von έκπεφυκότα abhängig zu machen, wie Eur. Tro. 767 πολλών δέ πατέρων φημί σ' έκπεφυκέναι. Aber der fehler liegt in κοινών τε. Macht man sich den gedanken klar: εί ην τέκνα τῷ Δαΐω γενόμενα κοινοί αν ήσαν οί έκπεφυκότες παίδες, so leuchtet ein, dass 1) κοινῶν παίδων unmöglich von κοινά abhängen kann, 2) dass έκπεφυκότα nicht zu ην sondern zu παίδων und vor allem in έκπεφυχότων zu corrigiren ist, 3) dass, wenn das neutrum χοινά richtig ist, wofür der scholiast spricht, der dichter παίδες durch τά παίδων umschrieben hatte. Somit erweist sich κοινών τε beinahe mit nothwendigkeit als eine corruptel aus xai vor zà. In der so gewonnenen lesart:

> καὶ νῷν τὰ παίδων κοίν ἀν, εἰ κείνω γένος μὴ δυστύχησεν, ἦν ἀν ἐκπεφυκότων,

bleibt der doppelsinn, welchen die ausleger mit recht in den worten suchten, derselbe. Während Oedipus sagt: hätte Laios kinder gehabt, so wären diese jetzt nebst thron und weib in meinen besitz übergegangen, versteht der zuhörer, so wären unsre kinder geschwister.

Vs. 478: φοιτῷ γὰρ ὑπ' ἀγρίαν ὅλαν ἀνά τ' ἄντρα καὶ πέτρας ἄτε ταῦρος. So hat nach dem metrum der strophe Dorville zum Chariton p. 464 Lps. geschrieben und Wunder, Nauck u. a. folgen ihm. Der Laur. A hat aber πετραῖοσ ὡσ ταῦροσ (nach G. Wolff πετραῖοσ ὁ ταῦροσ). Bergk vermuthete πέτραισιν ὁ καυρός; vgl. Phot. Lex. 181, 14. Die Alexandriner hatten jedenfalls πέτρας vor augen, wenn sie sagen οἰκεῖα διὰ ταῦτα τὰ ὀνόματα ἄντρα καὶ πέτραι: mir scheint aber auch ταῦρος im pluralis, nach: ὡς ἐπὶ ἄγρας ταύρων τῶν ὑπὸ πάντων ζητουμένων (καλῶν?) καὶ ὥσπερ ἐν ὕλη κεκρυμμένων. Es scheint daher nicht zu gewagt πέτρας ἴσα ταύροις zu vermuthen.

Vs. 1494: τίς οὖτος ἔσται; τίς παραδόίψει, τέκνα, τοιαῦτ' ὀνείδη λαμβάνων, ἃ τοῖς ἐμοῖς γονεῦσιν ἔσται σφῷν θ' ὁμοῦ δηλήματα;

Hesych δηλήματα· βλαπτικά. Der bekümmerte vater sagt: wenn ihr, liebe töchter, heirathsfähig geworden sein werdet, wird jeder freier sich an der schmach stossen, die an euren eltern haftet. Dass er nur seine und lokastens schmach meint, zeigt vs. 1496-1500. In eine familie wo vatermord und blutschänderische ehe zu haus sind, mag niemand heirathen. Tovevour kann also nicht richtig sein, da mindestens nicht Laios und lokaste, sondern nur diese verstanden werden könnte. Deshalb hat Schneidewin τοῖσδε τοῖς γονεῦσιν vermuthet, später aber Arndts γαμβροῖσιν gebilligt. Nauck bemerkt dagegen richtig, dass Oedipus nicht füglich von schwiegersöhnen reden könne, da er den töchtern ehelosigkeit in aussicht stelle. Gegen τοῖσδε τοῖς γοvevou spricht auch manches. Iokaste und Oedipus kann es nicht bedeuten, denn lokaste ist todt und die ὀνείδη haben ihre δύναμις βλαπτική für ihr ferneres irdisches ergehen, soweit solches durch den verkehr mit menschen beeinflusst wird, verloren: man müsste Oedipus allein darunter verstehen, für dessen frevel aber ονείδη zu schwach ist (κηλίς 834). Ueberdies konnte Oedipus den abscheu der menschen vor seinen vergehen und die unverdiente abneigung gegen verkehr mit seinen kindern nicht wohl auf eine stufe stellen. Vielleicht treffe ich das richtige mit:

थे राग्ड है मार है

ξυνοῦσιν ἔσται σφῷν θ' όμοῦ δηλήματα.

"Wer zu Oedipus selbst und den seinen in nähere beziehungen tritt gefährdet seinen ruf durch die dem geschlechte anhaftende schmach. Dies bedenken wird eure freier verscheuchen". Wörtlicher: wer wird sich darüber hinwegsetzen, solche schmach aufzuladen, welche auf jeden der mit mir und euch verkehrt, vernichtend wirken wird.

Vs. 329. Den dringenden bitten des Oedipus (vulgo des chores) mit seiner wissenschaft nicht zurückzuhalten, setzt Tiresias aus schonung für den guten durch seinen eifer für entdeckung des mörders blind ins unglück rennenden könig ziemlich zähen widerstand entgegen: ihr seid alle von sinnen,

έγω δ' οὐ μή ποτε τὰμ' ως ὰν εἴπω, μὴ τὰ σ' ἐκφήνω κακά.

Rein unmöglich ist, was Arndt p. 13 für die verdorbenen worte vorschlug τἄλλων ἀνείπω. Nauck hat nur, um nicht unsinn stehn zu lassen, ἄνωγας είπω gesetzt; dem wahren am nächsten Bergk α μου 'στίν oder α μουστ' ανείπω vermuthet. Jedenfalls ist es ein gewinn für die erklärung, dass man von dem versuch durch gezwungne interpunction zu helfen zurückgekommen ist. Die scholien bieten: οὖκ ἐμφανῶ (l. ἐκφανῶ) τὰ ἐμὰ ἔπη ἵνα μὴ τὰ σὰ είπω κακά τόδη δε τρανώτερον (als vs. 320) φησιν ότι τὰ αὐτοῦ κακὰ ἀποκρύπτεται, Will man hier freilich den nachdruck auf das zufällig zweimal gesetzte κακά legen, muss man fehl greifen. Dass der scholiast τάμα vorfand, scheint gewiss, κακά ist sein zusatz, wie έπη (vgl. 1229. 1414). Denn κακά wäre nicht τρανώτερον sondern τρανώς gesprochen und Oedipus würde das wort xaxà wohl aufgefangen haben. Ich vermuthete daher längst, dass der vers τάμά, μὴ ἀρήνω τὰ σά geschlossen habe, und etwa άλω σάφ' είπων, oder wegen 330 σάφ' είδως begann. Vgl. 1147. Indem ich aber erwäge, dass der scholiast zu seinem τρανώτερον wohl durch den dichter selbst veranlasst werden konnte, zumal ταμ' ώς und τρανώς leicht genug zu verwechseln waren, scheint mir: τρανῶς ἀνείπω τὰμὰ, μὴ ἀκφήνω τὰ σά nicht unmöglich. Freilich bleibt es auffällig, dass das scholion die beiden verba des haupt- und nebensatzes ihre stellen tauschen lässt, allein das scheint ein flüchtigkeitsfehler und berechtigt schwerlich zu κακά zurückzukehren und etwa ταμ' έκφανῶ έπη (cf. 216) μὴ τὰ σ' ἐξείπω κακά zu schreiben. Denn die umschreibung des scholions beabsichtigt gewiss nur die ausdrücke τάμά und τὰ σὰ durch ἔπη und κακά klar zu machen. Gewichtiger könnte der einwurf scheinen, dass auch zu vs. 332 die zweifelhaften worte getreu der überlieferung wiederholt werden: ώς τά ἔμπροσθεν τὰμ' — κακά. Aber wir brauchen nicht anzunehmen, dass derselbe scholiast spricht. Dass der text des Laur. A. durch glosseme schaden gelitten hat, beweist vs. 896 deutlich, wo 16 δεῖ με γορεύειν πονεῖν η θεοῖς für — <math>v v — steht. Vielleicht ist auch

Vs. 1055 durch annahme eines glossems zu helfen. Man

γύναι νοείς, έκεινον δυτιν' άρτίως μολεῖν ἐφιέμεσθα τόνθ' οὖτος λέγει;

Der sinn verlangt: glaubst du, dass der bote der Merope von derselben person spricht, deren ankunft wir wünschen? Da nun έκεῖνον nicht τὸν αὐτὸν είναι bedeutet, so hat A. Spengel νοεῖς εί κείνον - τόνδ' οὖτος gewollt, Nauck ἐφιέμεσθ' ἀνήο nachgebessert. Bergk versuchte: ὄνθ', δν ἀρτίως μολεῖν ἐφιέμεσθα τόν θ'. Mit ei xeivor dürfte Spengel das rechte getroffen haben, wie kurz nachher av ei (Bergk) in av ex verdorben war. Stand uoleiv ά γ' ουτος

έφιέμεσθον , ὁ ξένος λέγει, so ist die lesart ungezwungen erklärt. Vs. 816: πτείνω δὲ τοὺς ξυμπάντας.

Alle hat er nicht erschlagen, sondern einer hat den könig im stiche gelassen und in Theben das gerücht verbreitet, Laios sei durch räuber erschlagen worden. Gesetzt aber auch, Oedipus habe geglaubt alle getödtet zu haben (s. Firnhaber Philol. IV, p. 180 und Schneidewin p. 4), was soll zovç? In der antwort der lokaste auf Oedipus frage, ob das gefolge des königs stark gewesen sei, 752, ist πέντ ησαν οί ξύμπαντες "der ganze reisezug bestand aus fünf personen" ganz in der ordnung. Und grade durch diese stelle hat vielleicht 813 gelitten. Oedipus tödtet diejenigen, welche den könig vertheidigen oder rächen wollen, seine angreifer, die ihm stand halten. Dadurch lässt er die möglichkeit offen, dass einer nicht mit ihm handgemein geworden sei sondern davon lief. Συμβώντας ist durch Soph. Ai. 1281 in der bedeutung congredi nicht genügend gesichert. Vielleicht stand ξυστάντας (sc. έμοί) da. — Ich wende mich jetzt zu einer der schwierigsten stellen des ganzen stückes, zu

Vs. 623 ff. Oedipus der sich in den wahn verrannt hat, Kreon wolle ihn mit hülfe des Tiresias bei seite schieben, hat uicht lust abzuwarten bis Kreons neidische anschläge reif sind, sondern hält unter solchen umständen ein rasches praevenire durch

das gesetz der nothwehr und selbsterhaltung gerechtfertigt. Kreon, der bereits alle vernunftgründe aufgeboten hat, den Oedipus von der grundlosigkeit seines verdachts zu überzeugen, begreift nachgrade, dass jeder versuch gegen die fixe idee des schwagers anzukämpfen vergeblich sei und gewalt vor recht gehen solle. Er fasst sich daher von v. 622 an kürzer und versetzt seinem gegner bei aller ruhe in den zwei versen 623 und 629 zwei empfindliche schläge. Vor den halbversen nun, in denen sich der hader der beiden luft macht, gehen vier viel besprochne verse vorauf:

ΚΡ. Τ΄ δῆτα χρήζεις; η με γῆς έξω βαλεῖν;
ΟΙΔ. ηκιστα. θνήσκειν, οὐ φυγεῖν σε βούλομαι.
ΚΡ. ὅταν προδείξης, οἰόν ἐστι τὸ φθονεῖν.
ΟΙΔ. ὡς οὐγ ὑπείξων οὐδὲ πιστεύσειν λέγεις;

Ueber dieselben hat Fr. Haase Miscell. philol. Bresl. 1856. 4. p. 11-16 umständlich gehandelt, und schliesslich seine ansicht dahin ausgesprochen, dass vs. 625. 624 umgestellt werden und jener dem Kreon dieser dem Oedipus zugesprochen werden müssten. Vollständig unterschreibe ich seine auffassung der worte οδόν έστι τὸ φθονείν als die einzig sprachgemässe. Im übrigen kann ich mich ebenso wenig überzeugt bekennen, wie Nauck anhang p. 160. Um in die dunkle stelle licht zu bringen, ist es nöthig, die antworten des Oedipus im folgenden zum ausgangspunkt der erklärung zu nehmen, und vor allem darauf hinzusteuern, dass die antwort Kreons οὐ γὰρ φρονοῦντά σ' εὖ βλέπω auf die nächst voraufgehende expectoration des Oedipus passe. Vielleicht trifft meine deutung, bei der es ohne umstellung abgeht, näher ans ziel. Oedipus ist schonungslos hart gegen den ungerecht verdächtigten Kreon, nennt ihn xaxós und verlangt unbedingten gehorsam (ἀρκτέον γ' ὅμως). Dem Kreon reisst erst 692 der faden der geduld, indem er einem κακῶς ἄρχων unbedingten gehorsam versagt: bis dahin macht er nur den unzurechnungsfähigen zustand, in welchen sich Oedipus durch seinen grundlosen verdacht selbst versetzt hat, geltend, um - was nicht zu thun? Hier liegt die schwierigkeit. Sie verschwindet aber, wenn wir die worte ἀρκτέον γ' ὅμως beachten. Oedipus muss doch wohl seine königliche macht stark betont und gehorsam verlangt, Kreon ihn verweigert haben, weil der befehlende nicht bei sinnen sei. Die worte οὐχ ὑπείξων ατλ. können deshalb unmöglich einem andern gehören, als dem gehorsam fordernden, als herr sprechenden Oedipus. Auf ολχ ὑπείξων ist doch wohl οὐ γὰν σρονούντά σ' εὐ βλέπω eine ganz passende antwort. Aber freilich ein οὐ πιστεύσων könnte nur Oedipus heissen; wie denn gleich vs. 646 lokaste fleht προς θεούς πίστενσον Οιδίπους τάδε, so lass dich doch bedeuten! Ich fürchte sehr, dieser vers hat die verderbniss unsrer stelle zu verantworten und wage mit einiger zuversichtlichkeit die behauptung, dass πιστεύσειν verdorben und οὐδ' ὑποπτήσσων zu lesen ist. Kreon soll sich ducken, zu kreuze kriechen. So sagt Lucian Somn. c. 9 τον προύγοντα ύποπτήσσων, DM. 12, 6 ύποπτήσσοντα ήδη καὶ δεσπότην όμολογοῦντα u. a. m. Was hat aber Kreon geäussert, dass Oedipns so peremptorisch kurz angebunden fragt? Ich habe schon vorhin vs. 624 als einen empfindlichen hieb auf den könig bezeichnet, der seinem gegner aber eine blösse gegeben hat. Denn schuldlos mit verbannung und tod bedroht stellt nun Kreon ihn selbst der macht des pooros verfallen dar. Wenn du mich aus dem wege räumst, sagt er, so wirst du freilich eher wie ich den beweis geliefert haben, wozu der φθόνος fähig ist (ein wie grosses der neid ist). Du giebst mir schuld, ich wolle dich nicht über mir dulden und eilst meinen anschlägen, die nur ausgeburten deines kranken hirns sind, zuvorzukommen, aber indem du mich unschädlich machen willst, lieferst du den beweis, dass du mich nicht einmal neben dir dulden willst, und aus φθόνος lieber todt, wie verbannt siehst. Das war ja das unseelige schicksal des Oedipus, immer in der schuld selbst verstrickt zu sein, welche er an andern verfolgen, oder der er entgehen wollte; mit dem schärfsten verstande immer das verkehrte zu erwählen. Mit der geringsten änderung gelangen wir zu dem gewünschten sinne, wenn wir ὅταν προδείξης in ὧ τᾶν, προδείξεις verwandeln: ω ταν sichert Soph. Philoct. 1387. Hierbei hat οἶόν ἐστι, τὸ q-Poreir die von Haase gesicherte bedeutung und warum nicht δείξεις, sondern προδείζεις steht, ist klar. Lesen wir endlich für ov φυγείν mit leichter änderung ή φυγείν, dann ist es nicht nöthig vs. 641 anzunehmen, dass Kreon die ihm von Oedipus angedrohte strafe mildere, um ihm den rückzug zu erleichtern. Die ganze stelle fasse ich demnach so:

Kr. Wo solls hinaus? verweisest du mich ausser land? Oed. Mit nichten, lieber seh' ich todt dich als verbannt.

Kr. Und zeigst damit die macht der eifersucht zuerst.

Oed. Du willst nicht beugen dich vor mir, dich ducken nicht?

Kr. Nicht bis ich dich vernünftig sehe u. s. w.

Vs. 1526: Βαραίο το λεύσσετ' Οἰδίπους ὅδε,

ος τὰ κλείν αἰνίγματ ἥδη καὶ κράτιστος ἦν ἀνήρ, ὅστις οὐ ζήλφ πολιτῶν καὶ τύχαις ἐπιβλέπων, εἰς ὅσον κλύδωνα δεινῆς συμφορᾶς ἐλήλυθεν.

So auch der beste codex mit ἔγιω über ἥδη und μέγιστος über χράτιστος aus Eurip. Phoen. 1747 nebst den scholien, deren urtheil das drama bei 1523 abschliesst, weil die folgende reflexion des Oedipus überflüssig und ungehörig sei. Wenn aber vs. 1523-30 dem Oedipus gehören sollen, in dessen munde ω πάτρας Θή- $\beta\eta\varsigma$  nicht passend ist, müsste man annehmen, dass die worte des chors, der nothwendig die tragödie schliessen musste, verloren seien; daher wir durch Cobets ἐλήλυθα 1529 nichts gewinnen. So urtheilt Bergk. Die hauptschwierigkeit liegt übrigens in vs. 1528, der von Cobet und Dindorf getilgt wird, von Bergk nach Hermann ον τίς οὐ ζηλών πολιτών καὶ τύγαις ἐπιβλέπων geschrieben wird. Nauck hat, so bedenklich ihm eine dreifache änderung erscheint, Hartungs fassung recipirt o v (Martin) vis ov ζήλφ πολιτών ταῖς τύχαις (Ellendt) ἐπέβλεπεν; (Musgrave). Eben so las Enger, nur dass er für vaig lieber nv will. Ich bringe diese böse stelle hier nicht zur besprechung, um eine probablere conjectur vorzuschlagen, sondern um die frage aufzuwerfen, ob denn nothwendig von der voraussetzung auszugehn ist, dass ἐπιβλέπων hier in der bedeutung beneiden stehe, oder ob wir nicht vielleicht mit der grundbedeutung auf etwas sehen weiter kommen? Ferner ob für ζήλφ vielleicht ζάλφ (ζάλη oder σάλω) geschrieben werden muss? Theben war έν σάλω (OT. 24. Ant. 169) und Oedipus geräth durch seinen eifer den σάλος zu beschwichtigen είς αλύδωνα συμφορᾶς. An OCT zu ändern ist möglicherweise kein so bedenkliches beginnen, da diese elemente aus dem anfang des voraufgehenden verses irrthümlich wiederholt sein können, ein (έξ) ἴσου ζάλφ πολιτών καὶ τύχαις ἐπιβλέπων aber, d. h. ein fürst, der auf freud und leid seines volkes sieht, eine gerechte charakteristik des Oedipus wäre. Die frage ist nur, ob Sophokles ἐπιβλέπων mit dem genetiv oder dativ construirt hat: und sie ist hier am orte, da πολιτών zu τύχαις wohl passt, aber zu ζάλφ ein πόλεως erwünschter wäre. Entschliesst

man sich πολιτῶν von ἐπιβλέπων abhängig zu machen, wogegen der sprachgebrauch nicht ist, hilft κἀν τύχαις, woraus nach sophocleischem usus ἐν zu ζάλ $\varphi$  supplirt werden darf, über jede schwierigkeit hinweg.

Vs. 74: καί μ' ή μα ρ ή δη ξυμμετρούμενον χρόνφ λυπεὶ, τί πράσσει; τοῦ γὰρ εἰκότως πέρα ἄπεστι πλείω τοῦ καθήκοντος χρόνου.

Ich will mich hier nicht auf die frage einlassen, ob mit Bentley und Porson  $\pi \varepsilon \rho \tilde{\alpha}$  zu schreiben und der vs. 75 zu streichen sei, oder ob Bergks πέρα ἄπεσθ'. ὅταν δὲ πάλιν ἴκητ', ἐγώ κακὸς u.s.w. mehr für sich habe. Wie Bergk an τί πράσσει anstoss nahm, wofür er λύπη τι θράσσει (Erotian. p. 180) vermuthet, macht mir das verständniss des ganzen 73 verses schwierigkeit. Συμμετρούμενον γρόνφ, was die übersetzer und interpreten lange nicht scharf genug fassen, bedeutet dasjenige, was mit (im verlauf) der zeit ein gewisses zeitmass erreicht hat. Vgl. OT. 963 zal τῷ μακρῷ γε ξυμμετρούμετος χρόνφ von Polybos gesagt, der an altersschwäche starb. Der nachmessende findet sein leben einer langen zeit gleich. Aehnlich vom kurzlebigen Lucian. Enc. musc. 4: πάνυ γὰρ ές στενὸν ὁ βίος αὐτῆς συμμεμέτρηται. Aesch. Cho. 600 καταίθουσα παιδός δαφοινόν δαλόν ήλικ, έπεὶ μολών ματρόθεν κελάδησε, ξύμμετρόν τε διαί βίου μοιρόκραντον ές ήμαρ, Μεleager und der bei seiner geburt dem heerdfeuer entrissne brand leben gleich lange. Ein ημαρ ήδη ξυμμετρούμετον χρόνφ ist also ein tag, der mit der zeit sein volles mass erreicht hat, dessen zeit so gut wie um ist. Dem dichter möge freigestanden haben hier den letzten tag der zur reise erforderlichen zeit statt der ganzen reisefrist zu setzen; aber heissen die worte wirklich: mich beunruhigt, dass der heutige tag bereits um ist ! — denn  $\eta \delta \eta$  müsste doch bereits heissen, da wer an dem tage zurückkehrt, vor dem er nicht zurück sein sollte, nicht den termin überschreitet - oder ist um diesen gedanken auszudrücken nicht ein τόδ' ἦμαρ statt des nackten  $\tilde{i}_{\mu}\mu\alpha\rho$  unerlässlich? Wir wollen ferner nicht betonen, dass Kreon doch nicht gleich über die zeit ausbleibt, wenn er auch nicht mit der minute eintrifft; denn Oedipus wartet mit ungeduld auf eine wichtige nachricht und jeder augenblick, der die leiden der pestkranken stadt abkürzt, ist ihm kostbar. Aber der tag konnte ja gar nicht um sein, es konnte überhaupt so spät am tage gar nicht sein, da die ereignisse des ganzen stückes in ihn fallen

und nach Kreon noch der bote eintrifft, und der hirt geholt wird. Kreon säumte also nicht blos für Oedipus unruhe zu lange, sondern blieb wirklich einen tag länger aus, als Oedipus berechnet hatte: was ihn aufhielt kümmert uns so wenig, als den dichter. Endlich ist  $\tilde{\eta}\mu\alpha\varrho$   $\mu\epsilon$   $\lambda\nu\pi\epsilon i$ ,  $\tau'$   $\pi\varrho\dot{\alpha}\sigma\sigma\epsilon i$ , eine seltsame construction: nicht wegen des  $\tau t$  (s. Wunder), sondern wegen der nöthigung  $K\varrho\dot{\epsilon}\omega\nu$  zu ergänzen. Auch hier bin ich ausser stande, eine genügende conjectur zu proponiren: indessen wird wohl ähnliches dagestanden haben, wie:

καὶ δή μ' ἀφειδεὶ ξυμμετρούμενος χρόνφ λυπεῖ, τι πράσσει.

Will man ημαρ schützen, so sehe ich wenigstens kein anderes mittel, als τί πρώσσει in περισσόν zu verwandeln, etwa:

καί μ' ἦμας εν δή ξυμμετρούμενον χρόνφ λυπεὶ περισσόν.

Die erste proposition ist indess paläographisch leichter; man vergleiche:

#### ΚΑΙΜΗΜΑΡΗΔΗ ΚΑΙΔΗΜΑΦΕΙΔΕΙ

und  $\partial \varphi \epsilon i \delta \dot{\eta} \epsilon$  scheint ein sehr passendes beiwort im gegenwärtigen augenblicke, da Kreon nach Oedipus ansicht alle ursache hatte mit der zeit sparsam umzugehen, keine zeit zu verschwenden, in so fern die gegenwärtige zeit der pest schonungslos mit dem leben der bürger verfuhr. Denn  $\tau \epsilon \lambda \epsilon i \ \gamma \dot{\alpha} \varrho \ \epsilon i' \ \tau i \ \dot{\nu} \dot{\xi} \ \dot{\alpha} \varphi \tilde{\eta}_i$ ,  $\tau o \tilde{\nu} \dot{\tau} \ \dot{\epsilon} \dot{n}' \ \dot{\eta} \mu \alpha \varrho \ \dot{\epsilon} \varrho \chi \epsilon \tau \alpha i$ , v. 198, wo für  $\tau \dot{\epsilon} \lambda \epsilon i \ \epsilon t v \dot{\alpha} \varrho \ \dot{\epsilon} i'$  ist metrisch unzulässig,  $\varphi \dot{\epsilon} \gamma \gamma \epsilon i \ unnütze$  tautologie. Wohl aber konnte der tod wie eine schuldforderung betrachtet werden, welche die nacht oder der tag an die menschen hatte. Die verfallzeit des  $\tau \dot{\epsilon} \lambda \partial \sigma_{\epsilon}$  oder  $\chi \varrho \epsilon i \sigma_{\epsilon} \dot{\sigma} \dot{\varrho} \epsilon i \lambda \dot{\varrho} \mu \epsilon \nu \sigma r$  war eigentlich die nacht, aber die geschenkte galgenfrist nützt dem schuldner nichts; denn der tag kommt und treibt die schuld ein.

Ueber eine anzahl anderer stellen will ich mich kürzer fassen. V. 636 scheint die lesart des Laur. A. νιkroῦντες κακά auf an-

dres zu führen, als auf χινοῦντες, man müsste denn νικοῦντες als quelle der falschen lesart ansehen. War etwa νεικοῦντες gesetzt? vgl. 633. 702, wo der chor und lokaste von rεῖκος sprechen. — Vs. 696 εἰ δύναι] das δύνασαι γὰρ ἄπαντα passt doch wohl nur

auf einen gott. Vielleicht sagte der chor τὰ νῦν δ' ευπομπος ἐν δύαις (oder δύα) γενού. - Vs. 50 σταθέντες δρθοί? - Vs. 117. Vielleicht κατεῖφ' ὅτφ τις, machte genaue angaben, deren sich ein scharfer inquirent hätte bedienen können. Denn κάτεισ' ist futurum (Od. 15, 505), κατηλθ' geht nicht, weil Kreon nicht leugnen kann, dass ein bote zurückkam, sondern nur behaupten kann, dass kein bote der sichres wusste zurückkam; κατείδεν geht nicht, weil es nicht so viel ist, wie οὐδὲ κατιδών τις ηγγειλε. Im folgenden ist dann ων είπε zu schreiben: κατείπε und είπε sind gegensätze. Die als boten hätten enthüllungen machen können sind todt auf dem platze geblieben, der zurückgekommene  $\epsilon i\pi \epsilon$ , erzählte was, aber nicht κατείπε =  $o \dot{v} \delta \dot{\epsilon} v$  εἰγ' εἰδώς  $g_i o \dot{a}$ σαι. - Vs. 177. Da die gegenstrophe 188 εὐῶπα πέμψον ἀ λ κά ν bietet, so liegt der verdacht sehr nahe, dass auch in der strophe απτάν nicht den vers begann sondern schloss. Ordnen wir προς έσπέρου θεοῦ ἀκτάν, so bekommen wir vielleicht den anstössigen ἔσπερος θεός durch die correctur πρὸς έσπεροῦσσαν ἀκτάν fort. Έσπερόεντα· έσπέριον hat Meineke auch dem Hesych wiedergegeben. "Wer wird nach dem düstern strande meines grames bote sein?" sang auch Schiller. - Vs. 234 wird von Eustathius in Iohann. Damasc. hymn. pentacost. ap. Mai Spicil. Rom. T. V, p. 296 citirt. — V. 510 dürfte  $\tau \tilde{\varphi}$   $\phi$  genügen. — Vs. 566. 67 sind nicht entbehrlich. Denn wenn nicht nach Laios mördern geforscht wurde, konnte Tiresias den Oedipus nicht nennen. -Vs. 62. Da άλγος im Laur. A fehlt, stand vielleicht τὸ μὲν γὰφ ύμῶν εἰς εν ἔρχεται μόνον, woran sich der zweite vers in der bei Teles Stob. Flor. 95, 21 aufbehaltnen fassung geschlossen haben müsste, nur dass nach jeder fassung zai og missfällt. Auch würde έγω δ' έμαυτον και πόλιν καταστένω genügen. — Vs. 840 doch wohl " $\eta n g$  für  $\pi \acute{a} \vartheta n g$ . — Vs. 1512 dürfte es schwer sein ohne annahme einer lücke durchzukommen, wie solche auch 943 folg. mit glück von Nauck entdeckt und ausgefüllt ist. Der vers schloss wohl võv δὲ τοῦτ' εὖχος θεοί, worauf ein ausdruck wie κραίνοιεν gefolgt sein mag, der nächste dagegen auf έμοί.

Jena. M. Schmidt.

## XV.

Sieben unechte schlussstellen in den tragödien des Sophokles.

Nachdem Sophokles die rede der handelnden personen in seinem drama zur hauptsache gemacht hatte 1), da konnte der chor nur in enger verbindung mit diesen eine angemessene und bedeutsame rolle spielen. Es verstand sich daher von selbst, dass jene anordnung, welche in den Persern und den Schutzflehenden des Aeschylos den chor beim beginne des stückes in die orchestra einziehen lässt, in der neuen form der tragödie keinen platz mehr greifen konnte, sondern dass die einleitung der handlung (πρόλογος) einzig und allein den personen der bühne zufiel. derselben kunstform folgt aber mit nothwendigkeit, dass auch der schluss der handlung (ἔξοδος) durch die schauspieler, nicht durch die chorpersonen vermittelt werden muss, und daraus folgt ferner, dass der chor nach dem abtreten der handelnden personen am ende eines stückes nichts mehr zu sprechen oder zu singen hat. Denn sobald seine beziehung zu diesen unmöglich geworden ist, ist auch seine bestimmung zu ende gegangen.

Wie steht es aber mit dem zuletzt ausgesprochenen satze, dass der chor bei Sophokles nach dem abtreten der handelnden personen nichts mehr reden oder singen dürfe, in der wirklichkeit? Mit andern worten, hat Sophokles den grundsatz, nur durch die bühnen-personen den schluss seiner dramen herbeizuführen, streng befolgt, oder ist er in seinen uns erhaltenen stücken davon abgewichen? Befolgt hat Sophokles diese regel in seinen Trachinierinnen, wo die höchst erregte unterredung zwischen Herakles und Hyllos diesem drama einen ebenso angemessenen als

t) Was bereits Aeschylos begonnen hatte (τον λόγον πρωταγωνιστήν παρεσκεύασεν, Aristot. Poet. c. 4), ist durch Sophokles erst recht zu seiner geltung gekommen.

würdigen schluss gibt. Von diesem unser lob in hohem grade verdienenden schlusse müssen wir jedoch die letzten vier verse, als einen unpassenden und frostigen zusatz späterer hand, ausscheiden, darin mit Hartung übereinstimmend, dass diese worte dem Sophokles nicht zugeschrieben werden können. Denn nachdem Hyllos den abzug der handelnden personen von der bühne durch seine aufforderung, jetzt auf die höhe des Oeta zu steigen, eingeleitet und seine worte mit dem üblichen parömiakos ( $\tau \tilde{\phi} \tau \dot{\eta} \nu \delta' \ddot{\sigma} \tau \eta \nu \dot{\nu} \pi \dot{\epsilon} \chi o \nu \tau \iota$ ) beschlossen hat, nimmt er nach unsrer überlieferung noch einen neuen anlauf und fordert die jungfrauen des chors auf, nach hause zu gehen:

λείπου μηδε σύ, παρθέτ<sup>2</sup>, ἀπ' οἴκων, μεγάλους μεν ἰδοῦσα νέους θανάτους, πολλὰ δε πήματα καὶ καινοπαθῆ, κοὐδεν τούτων ὅ τι μὴ Ζεύς.

Die art und weise, wie die ermahnung an den chor, nicht länger von hause wegzubleiben, begründet wird, ist sonderbar und lächerlich: denn weil er grosse und neue todesfälle gesehen und viel neues leiden, so soll er nach hause gehen, wahrscheinlich, um dort mit ruhe darüber nachzudenken, wie viel unglück man unter freiem himmel sehen könne. Der chor hat aber nur einen tod, den der Dejaneira, gesehen, nicht viele, wie hier behauptet wird, ebenso nur das leiden des Herakles. Was die sprache betrifft, so ist ο τι μη Ζεύς für ότι μη Ζεύς ἐποίησεν eine fehlerhafte ellipse, die doppelte erwähnung des neuen in véous Baváτους und πήματα καινοπαθη zeugt für gedankenarmuth des verfassers, und die zahlreichen dactylen mit anapästischem rhythmus weichen bedeutend von dem tone der zwei vorhergehenden anapästischen systeme ab. Wollten wir mit Schneidewin diese stelle gegen die überlieferung sämmtlicher handschriften dem chor zuweisen, so würde dadurch keiner von den dargelegten anstössen beseitigt werden, sondern es würden zwei neue hinzukommen, indem λείπου statt λειπώμεθα und παρθέν statt παρθένοι gegen den geltenden gebrauch verstiesse, und zweitens der chor nach entfernung der handelnden personen seine rolle in einer weise, die dem geiste des sophokleischen drama widerspräche, noch fortsetzen würde. Auch lässt sich das widersinnige dieser rede durch eine conjectur alexandrinischer grammatiker, welche ἐπ' οἴκων statt ἀπ' οίκων lasen (τινές δὲ γράφουσιν ἐπ' ο ἴκων, τοῦτ'

έστι, μηδὲ ὑμεῖς περιλείπεσθε ἐτταῦθα, ἀλλ' ἀκολουθήσατε, so unsere scholien), ganz und gár nicht entfernen. Denn auch bei der aufforderung an die trachinischen jungfrauen, mit auf den Oeta zu ziehen, bleibt die nachfolgende begründung dieser ermahnung eben so seltsam als vorher, abgesehen davon, dass diese jungfrauen auf dem Oeta nichts zu thun hatten und höchstens ihre neugierde, wie Herakles sterben würde, dort befriedigen konnten.

Das ergebniss der vorhergehenden erörterungen ist, dass die vier schlussverse der *Trachinierinnen* ein unechter zusatz sind, und dass diese tragödie nach beseitigung des unpassenden flicken in der weise zu ende geführt wird, welche dem wesen der sophokleischen kunst vollkommen entspricht.

So leicht wie bei den Trachinierinnen wird mir die nachweisung eines der kunstanschauung des Sophokles angemessenen schlusses in seinem könig Oedipus nicht gelingen. Denn dieser giebt nach dem abtreten der bühnenpersonen noch folgende schlusssentenz des chors, welche meine frühere ausführung für unangemessen erklärt hat:

ω πάτρας Θήβης ένοιχοι, λεύσσετ, Οίδιπους όδε, δς τὰ κλείν αἰτιρματ ήδη καὶ κράτιστος ἦν ἀνήρ, ὅστις, οὐ ζήλφ πολιτῶν καὶ τύχαις ἐπιβλέπων, εἰς ὅσον κλύδωνα δεινῆς συμφορᾶς ἐλήλυθεν. ώστε θνητὸν ὄντ ἐκείνην τὴν τελευταίαν ἰδεῖν ἡμέραν ἐπισκοποῦντα μηδέν ὀλβίζειν, πρὶν ἀν τέρμα τοῦ βίου περάση μηδὲν ἀλγεινὸν παθών.

Das erste, was uns einen spätern verfasser dieser stelle errathen lässt, ist im zweiten verse die form  $\eta \delta \eta$ : denn das kann in der sprache des Sophokles oder dem alten atticismus nicht er wusste heissen, sondern ich wusste, eine form welche die Attiker aus der ionischen  $\eta \delta \varepsilon a$  aufgenommen und zusammengezogen haben. Diesen anstoss sucht Cobet (Mnemosyne V, 267) dadurch zu heben, dass die ganze stelle gegen die überlieferung sämmtlicher handschriften, jedoch mit übereinstimmung des alten scholiasten, dem Oedipus zugetheilt werden soll. Allein dann muss im vierten verse  $\delta \lambda \eta \lambda v \theta a$  statt  $\delta \lambda \eta \lambda v \theta \epsilon v$  geändert werden, und wenn wir uns auch dazu mit Cobet verstehen wollten, so lässt dieser versuch gleich eine neue schwierigkeit gegen uns aufsteigen: denn so müsste am ende des zweiten verses nicht  $\eta v$  sondern  $\eta$ , d. h. die erste person des imperfectes im attischen dialecte, geändert

werden, was der vers nicht gestattet; und wollte jemand dagegen hehaupten, das  $\eta \nu$  sei das alte  $\eta$  mit hinzufügung des  $\nu$ ephelkystikon, so hätte er zu beweisen, dass diese form das v ephelkystikon jemals zugelassen habe. Aendern wir daher lieber nichts an der alten überlieferung und erkennen in dem urheber dieser verse einen stilisten, der an den macedonischen dialekt gewöhnt war und in dessen munde "\delta \eta er wusste bedeutete. Weiter verräth sich ein ungeschickter schreiber in der steifen verbindung  $\delta \sigma \tau \iota \varsigma - \varepsilon \iota \varsigma \delta \sigma \sigma v \times \lambda \upsilon \delta \omega v \alpha - \varepsilon \lambda \upsilon \lambda \upsilon \vartheta \varepsilon v^2$ , ein schlechter aber in den kaum verständlichen worten οὐ ζήλφ πολιτῶν καὶ τύγαις ἐπιβλέπων, gegen welche Cobet einen starken, aber wohl verdienten tadel a. a. o. ausgesprochen hat 3). In dem ersten hat der verfasser őozis (quicumque, wer immer) gleichbedeutend mit ős gesetzt und diese freiheit sich genommen, um dadurch einen trochaus zu füllen, in dem andern hat er ζήλφ καὶ τύχαις im sinne von ζηλωταῖς τύχαις zugelassen und ἐπιβλέπων gegen den sophokleischen und alten sprachgebrauch in der bedeutung des lateinischen invidens geschrieben. Eine höchst verschrobene satzverbindung folgt im fünften und sechsten verse; da ist θνητον őrr' als objects - accusativ und ἐπισχοποῦντα μηδέν' als subjectsaccusativ zu fassen, und der gedanke, welchen der schreiber geben wollte, ist: "darum soll niemand einen sterblichen glücklich preisen", während er in der that nur gesagt hat: "darum preist niemand einen sterblichen glücklich", eine mangelhafte und unrichtige behauptung, die dadurch entstanden ist, dass der verfasser ein für den gedanken erforderliches  $\delta \epsilon \tilde{\iota}$  oder  $\chi \varrho \dot{\eta}$  nicht anzubringen wusste. Auffallend ist ferner die perissologie in ίδεὶν ἐπιοχοπουντα (aufschauend zu sehen), wo das kräftige ἐπισχοπουντα zum matten hülfsverbum geworden ist, wie es bei Sophokles sonst nicht vorkommt (vgl. Elektra 1175, Antigone 1123), und der

<sup>2)</sup> Hermann wollte sous in so us trennen und dadurch nachhelfen. Aber auch so kommt eine unbeholfene construction heraus (der
nicht irgend ein darauf schauender war) und eine sehr auffallende ellipse (\$\tilde{\eta}\nu\rho\). — [S. oben p. 418. — E. v. L.]

<sup>3)</sup> Cobet's verdammendes urtheil gegen diesen vers lautet: quid faciendum sit verbis sensu vacuis όστις οὐ ζήλω πολιτῶν καὶ τύκαις ἐπιβλέπων nescio: nihil enim significant et quod obscure significare videntur ab hoc loco alienissimum est: non inest in his unum vocabulum quod sententiae aptum sit et cum caeteris ullo modo coniungi potuerit. Was Cobet gegen diesen vers erinnert, das ist, wenn auch nicht so grell, von der ganzen stelle zu behaupten.

zusatz von èzeir $\eta r$  zu  $\tau \dot{\eta} r$   $\tau \varepsilon \lambda \varepsilon v \tau a t a v$   $\dot{\eta} \mu \dot{\epsilon} \varrho \alpha v$  überflüssig ist, vielleicht auch die gegenwärtige sentenz als eine schon von andern vielfach gebrauchte kennzeichnen will.

Der verdacht gegen diese verse wird noch stärker, wenn wir ihrer quelle nachspüren. Die ersten vier zeigen nämlich eine auffallende ähnlichkeit mit jenen versen, welche nicht weit vom ende der *Phoenissen* des Euripides (1757—1761) stehen:

ω πάτρας κλεινής 4) πολίται, λεύσσετ, Οιδίπους ὅδε, δς τὰ κλείν αἰνίγματ' ἔγνω καὶ μέγιστος ἦν ἀνήρ, δς μόνος Σφιγγός κατέσχον τῆς μιαιφόνου κράτη, νῦν ἄτιμος αὐτός, οἰκτρός, ἐξελαύνομαι χθονός.

Valckenaer hat die zwei ersten verse dieser stelle für unecht erklärt und ihm ist in neuester zeit auch Kirchhoff gefolgt, beide in der voraussetzung, dass eine so sklavische nachahmung der sophokleischen verse bei Euripides nicht anzunehmen sei, und dass durch aufnahme dieser fremden verse die echten und ältern des Euripides bier ausgefallen wären. Aber anders stellt sich die sache, nachdem bewiesen ist, dass die sophokleischen verse selbst unecht sind und aus einem nach Euripides fallenden zeitalter herrühren. Dadurch fällt der verdacht gegen die unechtheit der euripideischen verse weg, und selbst der allerdings seltene wechsel der person, indem Oedipus im zweiten verse von sich selbst als einer dritten person redet und im nächsten zur ersten übergeht, kann nicht so viel wiegen, dass wir diese worte dem Euripides absprechen sollten. Der nachahmer ist also in den vorgeblichen versen des Sophokles zu suchen, und die nachahmung selbst ist eben so sklavisch als unglücklich, namentlich Θήβης statt αλεινής, ένοιχοι statt πολίται, αίτίγματ ηδη statt αἰτίγματ έγνω. In seinen drei übrigen versen hat der interpolator des Sophokles drei aus der Andromache des Euripides (100-102) nachgeahmt:

χρη δ' ουποτ' είπειν ουδέν διβιον βροτών, πριν ὢν θανόντος την τελευταίαν ίδης ὅπως περάσας ημέραν ήξει κάτω.

Daraus ist in der nachahmung την τελευταίαν ημέφαν wörtlich abgeschrieben und das dort hinzugefügte ἐκείνην scheint, wie

<sup>4)</sup> Die lesart der ältern handschriften κλεινοί ist durch das nächste πολίται herbeigeführt und verschrieben worden. In den jüngern codd. ist dieser fehler verbessert.

schon bemerkt, darauf hinzuweisen, dass von diesem tage bereits ein andrer geredet habe. Statt είπεῖν ολβιον hat der nachbildner δλβίζειν gesetzt, ebenso ist die structur πρίν αν wiedergegeben und statt περάσας ήξει ist περάση geschrieben. So haben wir nun in dem urheber jenes zusatzes erstens einen stilisten des macedonischen zeitalters, zweitens einen mann, der mit grosser mühe einige trochäen zu stande brachte und mit der griechischen σύνταξις einen schweren kampf zu bestehen hatte, drittens einen ängstlichen nachahmer des Euripides kennen gelernt. Wenn wir seinen lappen aus dem feierkleide des Sophokles entfernen, so gewinnen wir statt eines matten schlusses einen würdigen und feierlichen durch die bewegte wechselrede des Oedipus und Kreon. Die beiden töchter des Oedipus voran, dann Oedipus, zuletzt Kreon treten von der bühne und gehen in den königlichen palast, während Kreon an der pforte des palastes zu Oedipus die schlussworte redet:

#### Alles haben wolle nicht.

Denn auch was dir ward beschieden, hat zum ende nicht gewährt. (πάντα μή βούλου χρατεῖν. Καὶ γὰο ά 'κράτησας, οἴ σοι τῷ βίω ξυνέσπετο). Während jene worte gesprochen wurden, zog der chor durch das thor der orchestra in feierlicher stille ab, da für ihn nach entfernung der handelnden personen weiter keine rolle mehr übrig war. Diese meine auffassung der schluss-scene des Oedipus findet sich zu meiner überraschung und freude in voller übereinstimmung mit dem alten scholiasten, der zu den vorher angeführten worten bemerkt: αὐτάρκως έγει τὸ δρᾶμα. τὰ γὰρ έξης ανοίχεια, γνωμολογούντος του Οιδιποδος, d. h. das drama hat (hier) seinen angemessenen schluss. Denn was noch folgt, ist ungehörig, indem Oedipus in leeren sprüchen sich ergeht. Das ist, abgesehen davon dass der scholiast die worte dem Oedipus irrig zuschreibt, eine feine und wahrhaft ästhetische bemerkung, welche vielleicht auf Aristophanes von Byzanz zurückzuführen ist. Und doch konnte Hermann, ohne zweifel in einer unglücklichen stunde, darüber schreiben: perinepta(!) est scholiastae adnotatio. Nam fine careret fabula, nisi aut chorus aut Oedipus aliquid adiceret, ut quo tenderent ista omnia, quae in scena acta sunt, intelligeretur. Das wäre der rechte zuschauer oder leser, welcher aus der entwickelung der vorgeführten handlung solche lehren nicht zehnmal besser zu seinem bewusstsein führen könnte, als sie ihm hier in matter und dunkler rede vorgehalten werden! Uebrigens zeigt die bemerkung des scholiasten, dass die verse mindestens alt sind und bis in die zeit der alexandrinischen grammatiker hinaufreichen 5). Ohne zweifel sind sie bei einer spätern aufführung des Oedipus, und zwar in einer zeit, wo der eindruck der anschauung matt, die reflection aber übermächtig geworden war, hinzugefügt worden, um jenem bedürfnisse zu genügen, was in unsern tagen Hermann so mächtig gefühlt hat, ein bedürfniss, was Sophokles selbst weder berücksichtigen wollte noch musste. Denn die höhe seiner kunst, die ihre bestimmung richtig erkannt hatte, gestattete ihm nicht, den chor in eine andere beziehung als mit den handelnden personen treten zu lassen. In eine fremdartige beziehung aber ist der chor durch den unechten zusatz gerathen. Denn da die personen der bühne abgetreten sind, als die moral des chors vernommen wird, so kann diese nur an die zuschauer gerichtet sein. Darin aber liegt nicht weniger und nicht mehr, als dass der chor der tragödie zur rolle des chors in der komödie sich verirrt hat: denn in der komödie steht der chor in einer doppelten beziehung, nämlich zu den personen der bühne und zu dem zuschauenden publicum, während dem tragischen eine beziehung zum schauenden publikum ganz und gar fremd geblieben ist.

Wenn wir den bisher geltend gemachten charakter des sophokleischen chors fest im auge behalten, so wird eine entscheidung über die echtheit anderer chor-sentenzen am schlusse der übrigen stücke des Sophokles uns nicht schwer fallen. Wir wenden uns zunächst zum Aias. Dieser erhält einen kräftigen und schönen schluss durch die lobrede des Teukros auf den gefallenen helden der tragödie. Mit den schlussworten derselben κοὐ-δενί πω λώονι θνητῶν sind alle personen der bühne abgetreten, voran die leiche des Aias, von dienern getragen und seinen angehörigen begleitet, Teukros hinter den andern sich entfernend. Da vernehmen wir aber aus dem munde des chors noch folgende worte: ἡ πολλὰ βροτοῖς ἔστιν ἰδοῦσιν

γνῶναι· ποὶν ίδεῖν δ', οὐδεὶς μάντις τῶν μελλόντων, ὅ τι πράξει.

<sup>5)</sup> Daher wäre nicht zu billigen, wenn ein überfeiner in ἐπιβλέπων (invidens, invidus) und in τύχαις (fortunis) einfluss der lateinischen sprache finden wollte.

Dieser spruch des chors kann, da die personen der bühne schon weggegangen sind, nur an die zuschauer seine richtung nehmen: dadurch aber verräth er sich als einen dem Sophokles fremdartigen zusatz, da dieser eine beziehung seines chors zum schauenden volke nicht gestattet hat. Eine fremde hand lassen uns überdies noch zwei merkmale erkennen. Denn erstens leidet der verfasser dieser sentenz an einer auffallenden gedanken - armuth, indem diese drei verse denselben ausspruch wiederholen, welchen die drei letzten des Oedipus enthalten; zweitens kann ο τι ποώξει nicht heissen, was es dem zusammenhange nach heissen soll, nämlich wie es ihm gehen werde. Denn der gute griechische sprachgebrauch nimmt bei πράττειν eine bestimmte und verschiedene gestalt an, je nachdem dieses als verbum intransitivum (qehen) oder als transitivum (thun) gebraucht wird. Bei der ersten bedeutung schreibt man κακῶς πράττειν, nicht κακὰ πράττειν, ebenso εὖ πράττειν, nicht καλὰ πράττειν oder καλόν τι. In dem andern falle, wo πράτζειν soviel als thun ist, wird ein object mit ihm verbunden, z. b. άγαθόν τι, καλόν τι, άδικα έργα. Vgl. Plato's Apol. des Sokr. c. 16, p. 28 B: εί οἰεί δείν κίνδυνον ύπολογίζεσθαι ἄνδρα ... άλλ' οὐκ έκεὶνο μόνον σκοπείν, ὅταν πράττη, πότερον δίκαια η άδικα πράττει, καὶ άνδρος άγαθοῦ ἔργα ἡ κακοῦ. In dem obigen verse aber ist von einem gut oder übel gehen, nicht von einem thun die rede: denn was einer thun wird, kann und soll jeder wissen, während ihm verborgen bleibt, wie es ihm künftig gehen wird. Demnach hätte der verfasser ώς πράξει, nicht ο τι πράξει schreiben sollen, und er würde dies auch gewiss gethan haben, wenn es zum metrum gepasst hätte, und so sehen wir, dass der zwang des verses hier gerade wie im unechten schlusse des Oedipus den in metrischer rede ungeübten schreiber zu einem sprachlichen fehler verleitet hat. Einen dritten fall dieser art werden wir in den schlussversen des Oedipus auf Kolonos und einen vierten am ende der Antigone kennen lernen, was ich schon hier erwähne, weil sich daraus der beweis ergiebt, dass alle diese zusätze von einem und demselben verfasser herrühren. Im Aias hat dieser nachdichter sich jedoch nicht darauf beschränkt, dem chor eine schluss-sentenz zu geben, welche Sophokles für seinen chor nicht gebrauchen konnte, sondern da er einmal mit einem eigenen versuche begonnen hatte, so klebte er auch unmittelbar vorher der schönen rede des Teukros den garstigen flecken an: Autros, őt in, tóte parã, welchen L. Dindorf als unecht erkannt und ausgeschieden hat. Denn nicht allein der schülerhafte ausdruck in diesen worten, sondern auch der umstand, dass so gegen alles herkommen und gegen eine gesunde vers-theorie die rede des Teukros mit zwei aufeinander folgenden paroemiacis schliessen würde, verräth die hand eines unechten und unwissenden schreibers. Eine grosse verirrung der kritik aber lässt sich in solchen versuchen neuerer herausgeber nicht verkennen, welche den metrisehen anstoss heben zu können meinen, indem sie den ersten paroemiacus durch einen eigenen zusatz zum vollständigen dimeter zu erweitern suchen. Diesen falschen weg ist Lobeck selbst dann noch gegangen, als ihm der richtige durch Dindorf schon aufgeschlossen war.

Wir gehen weiter zur Elektra unseres dichters. Diese erhält ihren dramatischen und echten schluss, indem Orestes den Aegisthos vor sich her in den königlichen palast treibt, um ihm dort den todesstreich zu versetzen. Schweigend und mit stiller erschütterung zieht der chor in demselben momente aus der orchestra nach hause: denn dass die paar worte, welche ihm in unsern handschriften noch in den mund gelegt werden, dem Sophokles nicht gehören, wird eine kurze prüfung derselben lehren. Sie lauten:

δι διευθερίας μόλις έξηλθες
τη νῦν δομη τελεωθέν.

Da die entfernung der personen von der bühne aus den letzten worten des Orestes ganz unzweifelhaft vorlag, so hat der urheber dieses schlusses mit seiner anrede des chors sich an den schatten des Agamemnon gewandt: denn dieser wird mit & σπέψμ² Ατψέως gemeint. Agamemnon also soll dieser rede gemäss nach vielen leiden und mit genauer noth zur freiheit gelangt sein, nachdem er durch den jetzigen angriff (auf Klytämnestra und Aegisthos) zur vollendung gekommen. Von welchen vielen leiden des Agamemnon hier die rede sein soll, bleibt dunkel und unbestimmt. Denn wollte man darunter die leiden seines erdenlebens, namentlich die noth vor Troja und seine ermordung bei der heimkehr verstehen, so würde dieses leiden mit seinem tode ein ende genommen haben. Das kann aber der schreiber nicht gemeint haben, weil Agamemnon erst durch die that des Orestes davon be-

freit, sogar durch diese erst zur freiheit gekommen sein soll. Nach seiner vorstellung muss der zustand des Agamemnon in der unterwelt von der zeit seiner ermordung bis zum tode des Aegisthos eine art knechtschaft und ein trübes leben gewesen sein. Das ist aber sicher keine sophokleische vorstellung. Denn nach seiner anschauung vom zustande im Hades, wie wir diesen genau aus seiner Antigone kennen, konnte ruhe und ehre des gestorbenen durch entziehung der begräbnissehren gekürzt werden: dem Agamemnon waren aber die todtenehren nicht entzogen worden. Wir haben hier keine sophokleische vorstellung, sondern die eines spätern mystikers über knechtschaft eines verstorbenen und einen unvollkommenen zustand desselben in der unterwelt, welcher durch die strafe an seinen mördern aufgehoben werden kann. Diese seltsame und unsophokleische vorstellung wird ohne jeden zusammenhang mit der vorhergehenden handlung und ohne alle begründung herangezogen. Was die form der rede betrifft, so beachte man die steif-grammatische beziehung von παθών und τελεωθέν auf das vorhergehende σπέρμ' Άτρέως: allein diese benennung ist nur formell eine sächliche, der bedeutung nach aber eine männliche. In solchen fällen kehren die alten autoren in den abhängigen redetheilen bald zum natürlichen geschlechte zurück, und daher würde Sophokles selbst entweder παθών und τελεωθείς gesetzt oder auch beides durch ein hinzugefügtes σύ erleichtert haben. Der ideenarme urheber dieser worte bringt nicht ohne mühe eine kleine anzahl anapäste zu stande: Sophokles selbst würde, wenn er den chor bei dessen abgang noch etwas hätte reden lassen wollen, nicht nach dem schatten des Agamemnon in der unterwelt gegriffen, sondern etwas auf die letzte erschütternde scene bezügliches erwähnt haben. Alt sind indessen auch diese worte, da der mittlere dieser verse von dem alten scholiasten erklärt wird: ἀντὶ τοῦ μετὰ πολλῶν καμάτων μόλις έλευθερώθης, ed - alacros agricing day, cota

Leicht ist der beweis für die unechtheit des schlusses im Oedipus auf Kolonos zu führen. Dieser erhält seinen schluss mit der erklärung des Theseus, nicht ruhen zu wollen, bis alle wünsche des hingeschiedenen Oedipus erfüllt und dessen töchter nach Theben zurückgeschickt wären. Mit diesen worten verlässt er zugleich mit Ismene und Antigone die bühne, weil er die beiden

mädchen sofort in ihre heimath senden will. Diesem wahren schlusse hinkt folgender aus dem munde des chors nach:

άλλ' άποπαύετε μηδ' έπὶ πλείω θρῆνον έγείρετε: πάντως γὰρ ἔχει τάδε πῦρος.

Diese aufforderung könnte den beiden thebischen jungfrauen höchstens nachgerusen werden, da kein grund anzunehmen ist, dass die personen der bühne nach der rede des Theseus auch nur einen augenblick auf der bühne gewartet hätten. Mögen sie aber den abziehenden mädchen nachgerufen oder frei in den wind gesprochen sein, so ist das eben so unpassend, als albern die zurede, doch nicht mehr weinen zu wollen. Denn Ismene und Antigone hatten kurze zeit vor ihrem abtreten von der bühne in der that geweint, und daher konnte Theseus (v. 1751) mit recht zu ihnen sagen: παύετε θρήνων, παίδες; dann aber waren sie durch die tröstlichen und erhebenden worte des Theseus beruhigt worden, wie die gefasste und ergebene rede der Antigone zeigt. Obgleich also weder weinende mädchen noch überhaupt mädchen dem chor, als er jene worte sprach, gegenüber standen, so fordert dieser sie doch auf, nicht mehr zu weinen. Noch überflüssiger sind die worte πάντως γὰρ ἔγει τάδε κύρος: denn das versprechen des Theseus, dass die beiden mädchen nach Theben zurückkehren sollten, war mit solcher bestimmtheit ausgesprochen, dass jede andere versicherung unnütz war. Dessen ungeachtet folgt noch eine betheuerung des chors, dass die vollziehung des versprochenen erfolgen werde. Darum aber setzt unser nachdichter eyei, wo egei erforderlich wäre, weil er das letztere in seinem anapäste nicht brauchen konnte: denn wie schwer es ihm wurde anapäste zu machen, sieht man recht deutlich daraus, dass er die licenz, statt des anapäst einen dactylus zuzulassen, eine freiheit von welcher Sophokles nur sparsam gebrauch macht, in so wenigen worten sich fünfmal gestattet hat 6).

Wie steht es weiter mit dem schlusse des Philoktetes? Dieses drama erhält seinen wirklichen schluss durch die süsse rede des Philoktet, worin er von seiner bisherigen umgebung, namentlich

<sup>6)</sup> Aus den scholien ist nicht zu ersehen, ob ihr sammler den obigen zusatz vor sich hatte, doch folgt daraus nichts gegen ein relativ hohes alter desselben, da die worte zu einer erklärung keinen anlass gaben.

von den quell-nymphen auf Lemnos abschied nimmt. So wie er diese rede beschlossen hat, ist er mit sämmtlichen bühnenpersonen abgetreten; dass der chor gleichzeitig die orchestra verlässt, versteht sich darum von selbst, weil er seinem gebieter Neoptolemus folgen musste, dieser selbst aber seinen entschluss, gemeinsam mit Philoktetes nach Troja zu ziehn, schon ausgesprochen hatte (v. 1448: κάγω γνώμη ταύτη τίθεμαι). Dessen ungeachtet sagt der chor, als hätte er hier auch ein wort mitzusprechen,

χωρωμεν δη πάντες ἀολλεῖς, Νύμφαις ἀλίαισιν ἐπευξάμενοι, νόστου σωτήρας ἱκέσθαι.

Wenn diese aufforderung an Philoktetes ergehen soll, so kommt sie auf jeden fall zu spät, da er die bühne bereits verlassen hat. Es wird also nichts übrig bleiben, als eine mahnung des chorführers an die übrigen chorpersonen darin zu finden, obgleich ihr urheber das nicht gewollt zu haben scheint: denn der chor ist nach dem einfachen sinne dieser worte besorgt, Philoktetes möchte ohne ihn abfahren, und begehrt darum, dass alle zusammen gehen sollen. Das sicherste merkmal der unechtheit findet sich aber im zweiten verse, wo der chor vor der abreise sein gebet an die meer-nymphen 6) um glückliche fahrt richten will. Nun sind aber meer-nymphen nicht die gottheiten, welche glückliche fahrt gewähren können, sondern darum wird zu Poseidon oder Zeus oder den winden gebetet. Die nymphen des meeres werden in einem sturme selbst beunruhigt und geschüttelt, geschweige dass sie an die rettung von seefahrern denken sollten. Ueberhaupt ist ein gebet an so zahlreiche und untergeordnete wesen in einer so wichtigen sache der weise und anschauung eines Sophokles wenig entsprechend, da er als ein vollendeter dichter überall das individuelle vorzieht. In den scholien werden diese worte nicht berücksichtigt, woraus man jedoch nicht folgern darf, dass sie dem scholiasten nicht vorlagen.

Die bisher geprüften chor-sentenzen am schlusse der sophokleischen tragödien erregen schon durch ihren sehr winzigen umfang, mit ausnahme des endes im könig Oedipus, und durch ihren flauen und wenig poetischen ausdruck unsern verdacht, indem wir uns vorstellen, dass Sophokles, wenn er einmal mit einer lehre

<sup>6)</sup> Die meer-nymphen selbst sind den quell-nymphen in der rede des Philoktetes nachgebildet.

oder einer allgemeinen sentenz hätte schliessen wollen, mit der gewohnten meisterschaft dieses ausgeführt haben würde. Eine solche meisterschaft aber glaubte unser Böckh in der schluss-sentenz des chors, welche wir in der Antigone lesen, zu erkennen, und so muss ich wohl besorgen, dass ihm meine zweifel nicht gefallen werden. Das ist aber eine verstärkte mahnung für mich, alles was gegen die echtheit derselben spricht, recht vollständig und bestimmt jenem meister und andern hier vorzulegen. Die worte heissen:

πολλῷ τὸ φοριεῖν εὖδαιμονίας πρῶτον ὑπάρχει· χρὴ δὲ τά τ' εἰς θεοὺς μηδὲν ἀσεπτεῖν· μεγάλοι δὲ λόγοι μεγάλας πληγὰς τῶν ὑπεραύχων ἀποτίσαντες γήρα τὸ φρονεῖν ἐδίδαξαν.

Der erste satz dieser stelle nimmt rücksicht auf die aboudia des Kreon, die mit den härtesten strafen heimgesucht ist; daraus zieht der chor die lehre, dass weisheit (sv povein) bei weitem das erste der glückseligkeit sei. Hat er aber auch, was er sagen wollte, wirklich gesagt! Nein, er hat nur gesagt, verstand (70 mooreir) sei bei weitem das erste der glückseligkeit, und das ist eine unwahrheit. Denn verstand haben alle menschen mit ausnahme der wenigen, welche irre geworden sind. Nun heisst aber pooreir sowohl bei Sophokles als bei andern guten autoren nichts weiter als entweder ratione praeditum esse oder intelligere oder cogitare oder animatus esse. Weise sein oder das richtige erkennen heisst εὐ φρονείν und καλῶς φρονείν, das gegentheil οὐ oder μη φρονείν und ἀφρονείν. Hier und da kann das einfache φρονείν der bedeutung von εὐ φρονείν oder καλῶς φρονείν sich nähern, aber nur in stellen, wo durch einen gegensatz ein besonderer nachdruck erreicht wird, was in der vorliegenden nicht der fall ist. Also gleich im anfange dieser stelle ist der ausdruck hinter dem gedanken, der auszudrücken war, zurückgeblieben. Mehr hingegen, als der gedanke erforderte, sagt das verbum ὑπάρχει: das heisst praesto est, oder paratum est, oder adest, in promptu est. Warum mag sich der schreiber mit gozu, was seinen gedanken vollständig bezeichnete, nicht begnügt haben? Offenbar, weil es ihm für das metrum nicht ausreichend war. Weil Kreon aber auch die ehren der todten verboten und dadurch gegen die götter gesündigt hatte, so fährt der chor mit einem zweiten satze fort: χρη δε τά τ' είς θεούς μηδέν ἀσεπτείν. Darin ist τ' eine schlechte krücke für das metrum, ähnlich wie vorher ὑπάρχει statt ἔστιν, und wenn Triklinius τά γ' eigenmächtig änderte und viele herausgeber das aufnahmen, so erhalten wir den sonderbaren gedanken, wenigstens darf man aber gegen göttliches nicht freveln, das heisst, "wenn wir es an weisheit auch fehlen lassen, so dürfen wir doch wenigstens gegen das göttliche nicht freveln". Dindorfs änderung χρή δ' ές τὰ θεῶν würde einen anstoss aus der stelle entfernen. allein es ist bedenklich an solchen sachen feilen zu wollen, und dann würde auch so eine gute verbindung zwischen dem vorhergehenden und diesem satze noch fehlen, weil die beiden aussprüche sich gar nicht widersprechen und daher eine adversative partikel nicht passend ist. Für mich ist vielmehr das  $\delta \hat{\epsilon}$  nach  $\gamma \rho \hat{\eta}$ , und dasselbe δέ im dritten satze nach μεγάλοι ein zeichen, dass der verfasser seine sätze nicht gehörig unter einander zu verbinden verstand und darum ohne auswahl zu der ersten besten partikel griff. Durch Dindorfs verbesserung würde auch die anstössige verbindung τὰ εἰς θεούς ἀσεπτεῖν, welche nur haltbar ist, wenn ἀσεπτεῖν in der bedeutung von impie tractare stehen könnte, entfernt werden, allein es ist sehr die frage, ob wir nicht ein ursprünglich mangelhaftes damit verbessern werden, und daher gerathener, an diesen worten so wenig als möglich gegen die alte überlieferung zu ändern 7). Das verbum ἀσεπτεῖν selbst statt ἀσεβεῖν ist ein ἄπαξ λεγόμενον und ὑπεραύχων hei Sophokles nicht weiter zu finden. Der ausdruck za eig Beoug statt τας θεών δίκας ist matt und gewöhnlich. Im dritten satze wird prahlerei (μεγάλοι λόγοι) als verderblich hervorgehoben: solcher hatte sich indessen keine der handelnden personen schuldig gemacht, auch Kreon nicht, und wenn dieser in seiner hartnäckigkeit weder auf menschen noch götter viel rücksicht genommen hatte, so waren doch keine grosssprecherischen reden aus seinem munde gekommen. Darum können diese worte an der handlung der tragödie selbst keinen anhalt haben, sondern sie sind ein nachklang des ersten chorgesanges, namentlich der worte (v. 128)

<sup>7)</sup> Dagegen empfiehlt sich Hermanns  $\mu\eta\delta\dot{\epsilon}\nu'$  statt  $\mu\eta\delta\dot{\epsilon}\nu$  dadurch, dass so diese verbindung jener in den schlussversen des königs Oedipus  $(\mu\eta\delta\dot{\epsilon}\nu'$   $\delta\lambda\beta\dot{\epsilon}\zeta\epsilon\nu\nu)$  ähnlich wird, insofern wiederholungen dem verfasser dieser zusätze eigenthümlich sind.

Zεὺς γὰρ μεγάλης γλώσσης κόμπους ὑπερεχθαίρει u.s. w., aber diese beziehen sich auf ein ereigniss, was vor der handlung des stückes lag, was daher in der schlussmoral passender weise auch nicht erwähnt werden konnte. Was den ausdruck betrifft, so ist γήρα statt ἐν τῷ γήρα oder ἐν γήρα wohl schwerlich mit einem andern beispiele zu belegen. Die wiederholung von τὸ φροτεῖν lässt armuth der rede nicht verkennen.

Soviel habe ich im einzelnen gegen das schlusswort der Antigone auszusetzen. Noch aber ist die frage zu beantworten, wem der chor diese lehre vorgetragen hat. Kreon mit seinem gefolge ist in den palast zurückgegangen, ehe der chor seinen ausspruch thut, und auf der bühne ist niemand mehr anwesend. Der spruch des chors kann also nur den zuhörern gelten: mit ihnen aber steht der chor des Sophokles in keiner beziehung und kann ihnen daher auch nichts mittheilen wollen; das ist ein grund, der noch lauter gegen die echtheit dieses zusatzes spricht, als alles andere unangemessene, wodurch ausdruck und gedanke anstoss erregen.

Wie sind die nachgewiesenen unechten zusätze entstanden? Sie sind das erzeugniss einer neuen zeitrichtung und eines neuen geschmackes. In folge desselben hielt man ein stummes abziehn des chors für unpassend, er sollte vielmehr dem ganzen die krone aufsetzen und dem schauenden publikum eine gute lehre mit nach hause geben. Zu gunsten solcher reflectirenden liebhaberei hat ein schwacher dichter und ungeschickter stilist, welcher nach Euripides, aber vor der zeit der alexandrinischen grammatiker lebte. die tragödien des Sophokles, wahrscheinlich bei einer spätern aufführung derselben, mit eigenmächtigen zusätzen erweitert. Vielleicht werden einige meiner leser, welche sich hierbei der schlusssentenzen in den stücken des Euripides erinnern, geneigt sein, einen grossen einfluss des spruchreichen Euripides auf die spätere griechische bühne vorauszusetzen. Einer annahme der art, soweit es sich um die entstehung der besprochenen zusätze handelt, kann jedoch der verfasser dieses aufsatzes sich nicht anschliessen, sondern wird in einem zweiten zu zeigen suchen, dass auch die chor-sentenzen am schlusse der euripideischen stücke von einem nachdichter angeflickt worden sind.

Bonn.

## XVI.

# Die letzten lebensjahre Thrasybul's von Steiria.

Das leben des vielgefeierten Thrasybulos von Steiria erscheint, wenn man allein die berichte der historiker in betracht zieht, als ein so fleckenloses, so durchaus der patriotischen hingebung geweihtes, dass man versucht sein könnte, ihn für das ideal des uneigennützigen, von allem persönlichen interesse freien staatsmanns zu halten; durch beachtenswerthe angaben von anderer seite her wird aber über die thätigkeit seiner letzten jahre, seine betheiligung an dem korinthischen kriege ein minder günstiges licht geworfen. Neuere beurtheiler haben diese andeutungen einfach als calumniöse insinuationen verwerfen wollen; die bedeutsame persönlichkeit des mannes rechtfertigt es, wenn wir seine theilnahme an den wirren, welche der korinthische krieg über Griechenland herbeiführte, einer betrachtung unterziehen.

Die Thebaner, bedroht durch die intervention der Spartaner zu gunsten der von den vereinten Thebanern und Lokrern angegriffenen Phokenser, hatten sofort ihr auge auf das allmählig wieder erstarkende Athen gerichtet. Man vernahm, dass Lysander bereits nach Phokis aufgebrochen sei, dass der könig Pausanias ordre hatte, mit beträchtlichen streitkräften ihm zu folgen; unter solchen umständen ging (etwa im herbst 395 = 0lymp. 96, 2) eine thebanische gesandtschaft nach Athen, um dort hülfe zu suchen mit berufung auf den im jahre 403 den patrioten geleisteten vorschub  $^1$ ). Der demos war im voraus für alles gestimmt, was gegen Lakedämon gerichtet war; in der ekklesia erhoben sich üherdies angesehene männer für das gesuch; vor allem bearbeitete Thrasybul mit schlauer die athenische vielgepriesene  $q\iota\lambda$ -

<sup>1)</sup> Xenoph. Hellen. III, 5, 16.

arθρωπία kitzelnder rede die gemüther und auch sonst zählte die böotische partei einflussreiche persönlichkeiten unter ihren vertretern, wie den eifrigen Thrasybulos von Kollytos <sup>2</sup>), die angeblich durch persisches gold bestochenen Kephalos und Epikrates <sup>3</sup>) u. a. Der beschluss, den Thebanern waffenhülfe zu leisten, ging durch und noch vor dem ende des jahres zog Thrasybulos aus nach Theben, wo er jubelnd empfangen ward <sup>4</sup>). Doch betheiligte sich das athenische aufgebot nicht an dem entscheidenden treffen bei Haliartos; es stand während desselben als besatzung in Theben <sup>5</sup>); indessen bewog nach der schlacht Thrasybuls anmarsch oder, nach anderer angabe, seine glücklich vollzogene vereinigung mit den Thebanern <sup>6</sup>) den Pausanias zum eiligen rückzuge.

Bei dem grossen kriegszuge der alliirten nach dem Peloponnes im jahre 394 scheint Thrasybul abermals an der spitze des beinahe 7000 mann starken 7) athenischen contingents gestanden zu haben 8). Bekanntlich erlitten die verbündeten im korinthischen gebiete eine schwere niederlage und hier mögen auch die Athener nicht mit gewohnter bravour gefochten haben; wenigstens konnte Thrasybul hinterdrein auf ihre feigheit schelten.

- 2) Aeschin. III, 188. A. Schäfer, Demosthenes I, 129.
- 3) Pausan. III, 9, 4. Doch wird die bestechung zweiselhaft durch die nichterwähnung der beiden bei Xenophon Hell. III, 5, 2.
- 4) Plutarch. Lysand. 28. In seltsamem irrthume macht Sievers (Geschichte Griechenlands vom ende des peloponnesischen kriegs, p. 104, anm. 73) den bei Lysias XVI, 13 als an diesem zuge betheiligt genannten Orthobulos zu einem beabsichtigten pseudonym für Thrasybul. Solche vertauschung war doch bei der gerichtlichen aufrufung des zeugen unmöglich und zum überfluss widerspräche das gewählte pseudonym ganz dem zwecke des redners, der einen lobenden namen gewiss nicht genommen hätte; wenn er noch Deilobulos oder Kakobulos gesagt hätte!
  - 5) Plut. Lysandr. 29.
- 6) Jenes berichten Plut. a. a. o. und Pausan. III, 5, 4, dieses Xen. Hell. III, 5, 22. Lachmann (geschichte Griechenlands vom ende des pelop. kriegs p. 154) hält Xenophons angabe für unwahrscheinlicher, weil Theben nicht füglich habe von truppen entblösst werden können, so lange der feind noch im lande war; doch bleibt die möglichkeit, dass nur ein theil der Athener nach Haliartos zog, der andere in Theben zurückblieb.
  - 7) Xenoph. Hellen. IV, 17.
- 8) Obwohl nicht ausdrücklich berichtet scheint dies doch aus Lysias XVI, 15 hervorzugehen. So auch Sievers a.a.o. p. 104. Grote, V, p. 246 deutsch. übers.

Freilich war er selbst, und nicht der letzte 9), vom schlachtfeld geslohen, eine angabe, die allerdings nur auf dem zeugniss des ihm wenig geneigten Lysias 10) beruht, die aber doch durch andere spuren einige bestätigung findet. Denn es muss auffallen, dass man ihm, trotzdem er sich durch die feigheit der anderen zu entschuldigen suchte, in den nächsten jahren ein commando nicht mehr anvertraute, in dem landkriege ihn überhaupt nicht ferner verwendete; Konon, mit dem er nicht befreundet war 11), muss damals entschieden das übergewicht behauptet und durch die lorbeeren von Knidos den Thrasybul zurückgedrängt haben. Nepos, der sonst vom lobe seines helden übersliesst, schweigt vorsichtig über seine betheiligung an dem korinthischen kriege und erwähnt nur seinen tod mit kurzen und, wie wir sehen werden, nicht ganz wahrheitsgetreuen worten.

So entzieht sich die wirksamkeit Thrasybuls auf mehrere jahre unserem blick. Erst als der Spartaner Teleutias in den östlichen gewässern bedrohliche fortschritte machte und die Athener die durch den knidischen sieg wieder angebahnte seeherrschaft abermals in frage gestellt sahen, wurde Thrasybul Olymp. 97, 2, = 390 12) wieder zum commando berufen, zumal da Konon eben auf Kypros beim Euagoras verweilte und gegen Persien rüstete. Mit der für die damalige maritime erschöpfung Athens nicht unbedeutenden streitmacht von 40 trieren segelte er im frühjahr

9) Lysias a. a. ο. ὕστερον ἀνεχώρησα τοῦ σεμνοῦ Στειριέως τοῦ πᾶσιν ἀνθρώποις θειλίαν ἀνειδικότος.

11) Sievers comment. hist. de Xenoph. Helleu. not. 148. Wir sind leider über das parteitreiben in den nächsten zwei bis drei de-

<sup>10)</sup> Dass Lysias Thrasybuls freund nicht war, erhellt wie aus positiven so auch aus dem negativen zeugniss XII, 52, wo er seinen namen trotz der schönen gelegenheit ohne alles lob nur kurz erwähnt, obwohl die rettende that eben erst vollzogen war. — Wenn Grote a. a. o. behauptet, Thrasybul habe bis zum letzten augenblicke sich angestrengt, die Athener wieder zu sammeln, so ist dies ein phantasiestück; bei den alten steht nichts davon.

cennien nach der restauration nur sehr dürftig unterrichtet.

12) Xen. Hellen. IV, 8, 25 ff. Diod. XIV, 94, 99. Diodor setzt die ausfahrt in Olymp. 97, 1, weshalb bei Sievers a. 2. o. p. 105 und 1m artikel der Lübker'schen encyclopädie p. 949 sich das jahr 391 angegeben findet. Diodor, wie überall, so auch hier ungenau, hat sich wieder in den olympiaden verrechnet: das frühjahr 390 (bei Sievers p. 405 ist diese zahl richtig angegeben) entspricht der zweiten hälfte von Ol. 97, 2; und dass Thrasybul im frühjahr unter segel ging, ist schon an sich wahrscheinlich, und wird ein möglichst grosser zeitraum durch die fülle der ereignisse dringend gefordert. Weitere chronologische irrthümer Diodors siehe unten anmerk. 27.

des genannten jahres ab; seine nächste bestimmung war Rhodos, wo zwischen dem athenisch gesinnten demos und den lakonisirenden optimaten der bürgerkrieg entbrannt war; die oligarchen im vorhergehenden jahre aus den städten vertrieben, hatten sich inzwischen befestigt und den Teleutias herbeigerufen 13). Gleichwohl fand sich Thrasybul bewogen, vorläufig Rhodos bei seite zu lassen, sei es, dass er die gefahr des demos noch nicht für so dringend erachtete, sei es, wie Grote 14) vermuthet, aus geldmangel, der ihn zwang, auf eine ausgiebigere expedition auszuziehen. Er ersah sich dazu die thrakische küste und die reichen umgebungen der Propontis, wo sich günstige aussichten für ihn eröffneten, da die Spartaner ihre garnisonen aus den küstenorten hatten binwegziehen müssen (nur in Abydos hielt sich noch Derkyllidas) und auch Pharnabazos den unternehmungen der Athener vorschub leisten zu wollen schien. Ueber die fahrt nach den thrakischen gewässern ist uns nichts näheres berichtet, denn die bei Demosthenes erwähnte einnahme von Thasos durch Thrasybul gehört nicht in diese zeit 15). In Thrakien angelangt versöhnte er die beiden mächtigen Odrysenfürsten Seuthes und Amadokos 16) und wandte sie dem athenischen interesse zu, so dass sie auch auf die griechischen städte in diesen gegenden einen den Athenern

<sup>13)</sup> Eine etwas abweichende darstellung gicht Diodor, der die oligarchen die demokratische regierungsform beseitigen und dann aus furcht vor der unterdrückten partei in Sparta um hülfe bitten lässt. Ueberhaupt ist Diodor auch in der erzählung der facta nicht sorgfältig genug; nach ihm brachen die wirren auf Rhodos erst nach Thrasybuls abfahrt aus, während doch aus Xenophon hervorgeht, dass sie selbst ein motiv für die athenische rüstung waren. - Nach Thirlwall, history of Greece IV, p. 436, wäre Thrasybul wirklich auf Rhodos gelandet und erst nach einzezogenen erkundigungen weiter gesegelt; das ist unbegründet.

<sup>14)</sup> Bd. V, p. 292.
15) Demosth. XX, 59. Sievers a. a. o. p. 131 und Lachmann a. a. o. p. 194 sowie der verfasser des artikels bei Lübker a. a. o. beziehen den vorfall auf diese zeit, obwohl die von Demosthenes erzählte vertreibung der Spartaner im widerspruche mit Xen. Hellen. IV, 8, 26 steht. Jedenfalls ist die einnahme die nämliche, die nach Xenoph. I, 4, 9 und Diod. XIII, 72 im jahre 409 stattfand. In guter beziehung zu Sparta mögen allerdings die Thasier auch im anfange des 4. jahrh. gestanden haben, wie die bekannte anecdote vom Agesilaos bei Athen. XIV, 657 B und Plut. Apophth. Lac. tom. VI, p. 789 R. beweist; jedoch das wird vor der schlacht bei Knidos bei allen Inselgriechen der fall gewesen sein. 16) Ihre feindseligkeit bestätigt auch das fragment des Aristoteles

bei Müller, fragm. hist. gr. II, 154: Σεύθης ὁ Θράξ 'Αμαδόκφ στρατηγός ων επιτίθεται. Diodor a. a. o. und XIII, 105 hat den namen Medokos.

günstigen druck übten 17); besonders mit Seuthes trat er in enge verbindung, die er später 18) sogar durch verwandtschaftsbande noch zu befestigen beabsichtigt haben soll. So im rücken gedeckt segelte er auf Byzanz, welches ihm durch die führer der volkspartei, Archebios und Herakleides 19), überliefert ward und die demokratische staatsform annehmen musste 20); auch ward der alte Pontoszoll von den die meerenge passirenden schiffen 21), eine bedeutende subsidie der athenischen finanzen 22), wiederhergestellt und verpachtet 23); eine athenische besatzung mag zurückgeblieben sein 24), obwohl man, wie gesagt, die erhebung des zolls nicht selbst übernahm. Auch Kalchedon gelang es für den bund mit Athen zu gewinnen.

Somit war in den thrakischen gewässern die autorität Athens aufs vollständigste wieder hergestellt, als Thrasybuls geschwader durch den Hellespont zurücksegelte und sich gegen Lesbos wendete, wo alle städte ausser Mytilene zu Sparta hielten. Trotz eines schweren verlustes an schiffen, den er durch ein unwetter im hafen von Eresos 25) erlitt, marschirte er mit einer buntgemischten mannschaft gegen Methymna; von dort aus zog ihm der lakedämonische commandant Therimachos mit einer eilig zusammengerafften schaar insulaner und spartanischer seeleute entgegen, ward aber an der grenze des methymnäischen gebietes besiegt

17) Das freundschaftliche verhältniss der Athener zum Amadokos bezeugt auch Isokr. V, 6, wo 'Αμάδοχος ὁ παλαιὸς dem späteren rivalen des Kersobleptes (Demosth. XXIII, 8 ff.) entgegengesetzt wird. Harpokrat. unter 'Αμάδοπος (p. 13 Bekker): δύο γεγόνασιν ούτοι, πατής

18) Denn die bei Lysias orat. XXVIII und XXIX erzählten vorgänge, die besonders Lachmann a. a. o. p. 194 unter einander wirft, gehören, wie unten bewiesen werden wird, ins folgende jahr.

19) Demosth. XX, 60. 63. Athen belohnte sie mit der proxenie

und atelie. 20) Xen. Hell. IV, 8, 27; bei Diodor ausgelassen.

21) Xen. Hell. I, 1, 22. Diod. XIII, 64.
22) Böckh, staatsh. I, 44! f.
23) Dass das ἀπέθοτο bei Xenophon und Demosth. XX, 60 so zu verstehen sei mit Wolf zur Leptin. a. a. o. zeigt Xenoph. Hellen. IV, 5, 31 (πεπραγμένη).

24) Das scheint Xenophon anzudeuten: ὁ τῶν Βυζαντίων ὅῆμος ᾿.19η-ναίους ὅτι πλείστους παρόντας ἐν τῇ πόλει. Wann die bei Demosthenes durch die worte ὧν μετὰ ταῦτα ἐκπεσόντων bezeichnete oligarchische reaction eingetreten sei, ist gar nicht zu ermitteln; vgl. Schäfer, De-

25) Da nur Diodor davon erzählt, bezweiselt Grote V, 293 diesen vorfall. Doch scheint auch bei Lysias eine andeutung davon erhal-

ten, vgl. unten p. 444.

und mit einem grossen theile der seinigen erschlagen, worauf Eresos und Antissa kapitulirten, während Methymna der belagerung und verwüstung seiner umgebung trotzte 26).

Auf Rhodos hatten inzwischen die dinge eine immer drohendere gestalt angenommen und so beschloss denn Thrasybul, nachdem er auf Lesbos den winter zugebracht, im folgenden jahre 27) den bedrängten demokraten zu hülfe zu kommen. Nachdem er die contingente der Chier und Mytilenäer an sich gezogen, schlug er den weg nach Rhodos ein. Auch jetzt aber zwang ihn empfindlicher geldmangel, an den küsten hinzusegeln und von den uferstädten contributionen einzutreiben. Bei seiner flotte befanden sich als trierarchen Ergokles, der zugleich das amt eines strategen neben Thrasybul und noch mehreren anderen geführt haben muss, wie unten gezeigt wird, und Philokrates 28), welche, bei dem

<sup>26)</sup> Im widerspruch mit dem berichte Diodors (XIV, 94 fin.) lassen Lachmann p. 195 und Hinrichs de Critia, Theramene et Thrasybulo p. 49 auch Methymna eingenommen werden. — Bei dieser expedition fiel der Athener Astyphilos (Isae. IX, 14) und nach Reiske war es dieselbe an welcher Thukritos, der vater des Euxitheos, theil-nahm (Demosth. LVII, 42).

<sup>27)</sup> Aus Xenophons erzählung geht freilich nicht hervor, dass diese letzten thaten des Thrasybul in den raum zweier jahre fallen, wie er ja überhaupt dinge, die sachlich zusammenhängen, nicht selten ohne wahrung des zeitlichen unterschieds continuirlich referirt (vgl. Peter, comment. de Xenoph. Hellen. p. 78). Dass aber die nun folgenden ereignisse in ein zweites jahr fallen, zeigt deutlich Diodor, obwohl seine chronologischen angaben selbst mangelhaft sind. Denn die vorbereitung und den beginn der expedition nach Rhodos verlegt er (XIV, 94) in Olymp. 97, 1, die fortsetzung aber (XIV, 99) nach Olymp. 97, 3, ja an der letzteren stelle berichtet er irrthümlich den anfang derselben noch einmal unter Olymp. 97, 3 (κομιζόμενος έκ της Λέσβου, nicht κομισάμενος). Ganz richtig setzt er also den tod Thrasybuls nach Ol. 97, 3, dessen zweite hälfte der ersten des jahres 389 ent-spricht (so verlegt auch Clinton, fasti hell. p. 106 ed. Krueger. Thrasybuls ende auf den anfang des j. 389), während er oben irrte, wenn er die abfahrt von Athen schon unter Ol. 97, 1 berichtete. Genauere zeitangaben lassen sich nicht gewinnen. Rauchenstein (ausg. des Lysias p. 110 ed. III) nennt Olymp. 97, 3 = 390 als todesjahr, setzt das ereigniss also in die erste hälfte dieses olympiadenjahres (= der zweiten hälfte von 390). Doch segelte Thrasybul, wie schon erwähnt, im frubjahr 390 von Athen ab und dass die lange reihe von ereignissen in lokal sehr getrennten gegenden einen längeren zeitraum als den vom frühling bis zum winter eines jahres fordert, darauf ward auch bereits hingewiesen. Sonach können wir Sievers (p. 131) und Grote (V, 292 ff.) nicht beistimmen, wenn sie alles von Xenophon. Diodor und Lysias berichtete in das eine jahr 390 zusammenwerfen; auch Peter (zeittafeln der griech, geschichte p. 93) giebt 390 als todesjahr an. 28) Lysias oratt. XXVIII und XXIX. Dass die von Lysias er-

feldherrn in hohem ansehen stehend, dessen vertrauen in unwürdiger weise wie es scheint selbst zu übergriffen und chicanen gegen ihre mittrierarchen 29) missbrauchten und bei der eintreibung der kriegssteuern im trüben zu fischen suchten; ja sie vergriffen sich sogar an athenischen bürgern und staatsgastfreunden 30). Laute klagen der geschädigten ergingen nach Athen und von dem vermuthlich hart mitgenommenen Halikarnass begab sich eine beschwerdeführende gesandtschaft dahin 31). Die beschwerden müssen gerechtfertigt erschienen sein; wenigstens beschloss das volk, rechenschaft zu fordern über die eingezogenen gelder und deshalb Thrasybuls mitkommandanten (τοὺς ἄρχοντας τοὺς μετ' έκείνου), wozu jedenfalls Ergokles gehörte, zurückzurufen; er selbst sollte vorläufig noch an der spitze des geschwaders bleiben, vermuthlich bis zur vollführung der rhodischen expedition; später sollte auch er sein commando abgeben und die schiffe den weiteren verfügungen des volkes zu gebote stellen 32). Als die

zählten vorfälle und pläne erst in dies zweite jahr fallen, ist hinläng-lich klar. Wie aus XXVIII, 5 sqq. hervorgeht, fallen sie kurz vor Thrasybuls tod, den auch das οθτως τελευτήσας του βίου §. 8 als eine bekannte eben erst kundgewordene sache andeutet. Da ein volksbeschluss rechenschaft gefordert hatte wegen der erpressten gelder von den mitcommandanten Thrasybuls und dieser selbst, wie aus Ergokles' rath (XXVIII, 6) hervorgeht, demnächst seine schiffe zurück-geben sollte, so konnte er nicht füglich, wenn dies 390 geschehen war, 389 eine neue expedition beginnen und fortfahren, contributionen einzuziehen. Die benachtheiligungen der Halikarnassenser (XXVIII, 12. 17) passen auch der örtlichkeit nach nur in diesen zug des zweiten jahres nach Rhodos. Der rath des Ergokles bezieht sich sonach nicht auf die 390 stattgefundene einnahme von Byzanz, sondern auf eine zweite in eigenem interesse beabsichtigte, aber durch Thrasybuls rechtzeitigen tod verhinderte besetzung; denn dass die ganze sache unausgeführter plan blieb, zeigen die worte παρασχενάζονται, ξτοιμοί εδαιν, τοιούτοις ξογοις ξπιβουλεύονται XXVIII, 7. 8. Also fällt auch die anklage des Ergokles nicht 390, sondern 389, nach Thrasybuls tod (XXVIII, 8), aber auch, wie erwähnt, kurz nachher.
29) Das geht aus den worten des Lys. XXIX, 7 hervor: πῶς ἀν

3πτον ἀπώλετο, ἢ πῶς ἄν μᾶλλον ἐπηρεάζετο.
30) Lys. XXVIII, 1.
31) Ib. §§. 12. 17.
32) Dass Thrasybul nicht sofort abberufen ward, zeigt deutlich XXVIII, 5, und ist auch von Grote V, 294, anm. 80 ganz richtig genehan. sehen. Dass er aber für einen späteren termin ebenfalls des commandos enthoben werden sollte, zeigt der rath des Ergokles, er solle τὰς ναῦς ἔχειν, "die schiffe behalten", sie also nicht dem volke zur disposition stellen. Die worte §. 8: οὐα ἔδει αὐτὸν ὑφ ὑμῶν ἀποΦανεῖν beziehen sich nicht etwa auf ein schon gefälltes nur durch den tod des Thrasybulos nichtig gemachtes urtheil, sondern auf die strafe, die ihn getroffen haben wurde, wenn er sich auf Ergokles' vornachricht von diesen massregeln bei der flotte eintraf, rieth Ergokles offene renitenz gegen die beschlüsse an; Thrasybul solle, so meinte er, schleunigst wieder nördlich segeln, sich in Byzanz festsetzen und seine macht durch eine ehe mit der tochter des ihm befreundeten Seuthes verstärken; so werde er sich den intriguen seiner gegner mit erfolg widersetzen können.

In wieweit mag aber Thrasybul geneigt gewesen sein, diesen hochverrätherischen projecten ein williges ohr zu leihen? Man hat ihn mehrfach als für solcher verrätherei ganz unfähig und deshalb die anklagen bei Lysias für rein gerichtliche calumnien ohne wahren grund gehalten 33), während andere, vorsichtiger, nicht mit vollen backen in Thrasybuls lob einstimmen 34). Es mag manches bei Lysias von dem ankläger übertrieben und ab. sichtlich gehässig gefärbt sein; auf eine lüge und verdrehung mehr oder weniger kam es ihm gewiss nicht an. So mag sich die beschuldigung (§. 2), dass die zahl der schiffe verringert sei, vielleicht auf den oben erwähnten 35) durch einen sturm herbeigeführten verlust im hafen vor Eresos beziehen, wobei Thrasybul möglicherweise ohne schuld war; der vorwurf, dass die schiffe aus geldmangel sich in schlechtem zustande befänden, trifft mehr die Athener selbst als den feldherrn; ebenso geht die besonders gravirend klingende anklage, Ergokles habe sich nicht gescheut, städte zu verrathen (§§. 1. 11), vermuthlich auf nichts anderes als auf seinen rath an Thrasybul, Byzanz zu besetzen und dort dem volk zu trotzen, woraus der eifer des anklägers eine vollendete thatsache macht; wenigstens ist nicht verständlich, an wen er städte hätte verrathen können, da von einem verrätherischen einverständniss mit den Spartanern nirgends die rede ist.

schläge eingelassen hätte, wie ja auch das τοιούτοις ἔργοις ἐπιβουλεύονται zeigt. — Dass Ergokles zu den mitfeldherren gehörte, sah ganz richtig auch Harpokration, der ihn (p. 85 Bekker) στρατηγός Αθηναίων nennt; so auch Suidas p. 418 Bekk.

<sup>33)</sup> Thirlwall IV, 437 vgl. 242, Hinrichs, de Critca etc. p. 50 f., (der aber nur mit rhetorischen argumenten ficht); vgl. Büttner, polit. Hetär. p. 74; selbst Grote V. 293 f. zollt Thrasybuls character unbedingtes lob, und Weber, geschichte der Hellenen p. 776, nennt ihn einen tapferen rechtschaffenen mann und Anthon (a classical dictionary containing an account of the principal proper names etc.), p. 1334 gar a man of tried honesty and patriotism.

<sup>34)</sup> Scheibe olig. umwälz. in Athen p. 104. Sievers, a. a. o. p. 105; vgl. die artikel bei Lübker p. 949 und Paully VI, 2, 1901.

Anders aber verhält sich die sache mit den weiter erhobenen beschuldigungen, welche Thrasybuls ehrlichkeit, rechtsgefühl und seinen uneigennützigen patriotismus in frage stellen: ihre wahrheit muss auch nach anderen spuren als möglich zugegeben werden.

Ob die δωροδοχία in so ausgedehntem maasse stattgefunden hat, wie der ankläger bei Lysias es behauptet 36) und inwieweit speciell Thrasybul, der mit dem angeklagten und seinen mitschuldigen immer solidarisch verantwortlich gemacht wird, dabei betheiligt war, steht dahin; unglaublich aber ist es nicht, dass er sich dabei compromittirt hat. Die komödie hat mehrfach ihn eigennütziger und unredlicher staatsverwaltung beschuldigt und insbesondere soll er einmal dem lakedämonischen golde nicht unzugänglich gewesen sein 37), wie ihn denn der scholiast des Aristophanes geradezu δωροδόκος nennt 38). Er war zur zeit der Dreissig seiner habe verlustig gegangen 39), ja sogar von ihnen wegen seines demnach ansehnlichen vermögens geächtet worden 40) und mochte, wenn anders sein character nicht ganz probehaltig war, leicht sich versucht fühlen, das verlorene wieder zu gewinnen.

Dass ferner Thrasybul nicht das recht in erste linie stellte, wo es galt, freunde und gesinnungsgenossen zu unterstützen, das beweist die bekannte von Pseudoplutarch 41) und anderen nach ihm willkürlich auf Lysias bezogene anecdote bei Aeschines 42), dass Thrasybul für einen freund mit verletzung der gesetzlichen bestimmungen das bürgerrecht gefordert habe, wobei sogar sein mitarbeiter bei der herstellung der freiheit, Archinos, wider ihn auftrat und die richter in der von diesem augestellten klage παρανόμων trotz aller früheren verdienste und trotz der popularität des verklagten gegen diesen entschieden.

Am allerwenigsten aber sind die angeblichen rathschläge des Ergokles von der art, das sie als mit Thrasybuls character ganz unvereinbar bezeichnet werden müssten. Wir können nicht glauben,

<sup>36)</sup> XXVIII, 2. 3. 4 etc. 37) Arist. Ekkles. 356 (336) mit dem Schol.: οὐτος ἀντιλέγειν μέλλων τοις Ααπεθαιμονίων πρέσβεσι περί σπονδών έληλυθόσιν, είτα δωροδοκήσας άχράδας προςεποιήσατο βεβρωχέναι καὶ μὴ δύνασθαι λέγειν, 38) Schol. zu Arist. Ekkles. 203 (Duebner p. 317).

<sup>39)</sup> Isokr, XVIII, 23.

<sup>40)</sup> Schol. zu Aristoph. Plut. 550 (Duebner p. 354).

<sup>41)</sup> Vit. X. oratt. p. 835. 42) III, 195.

dass er sich auf alle fälle mit moralischem abscheu davon abgewendet haben müsste. Freilich das δλιχαρχίαν καθιστάναι bei Lysias 43) ist übertrieben, denn die von ihm selbst gestürzte oligarchie jemals herzustellen, daran konnte er um so weniger denken, als eine etwaige vereinigung mit den resten der oligarchischen partei mit ihm unmöglich war; Thrasybul gehört, soweit wir seine staatslaufbahn verfolgen können, durchaus zu der partei der moderantisten; er wollte keine ochlokratisch gefärbte demokratie, sondern bekannte sich zu den grundsätzen der von Thukydides so gelobten verfassung des jahres 411. Mit Alkibiades war er eng vertraut gewesen und hatte dessen pläne eifrigst unterstützt 44). Ganz frei von einem persönlichem interesse nicht fremden ehrgeize, ganz uneigennütziger patriot war er keinesfalls, wie ihn denn der aristophanische scholiast 45) nicht nur αὐθάδης und δωροδόκος, sondern auch ὑπερόπτης τοῦ δήμου nennt und hervorhebt, er habe alles nach seinem kopfe durchsetzen, überall die hand im spiele haben wollen 46). Sein zeitgenosse Strattis bezeichnete ihn als rechthaberisch und anmassend 47); er scheint sich <sup>48</sup>) bei den berathungen gern auf- und vorgedrängt zu haben, zog gelegentlich mit seiner gewaltigen stimme 49) gegen seine gegner los und überschüttete sie mit schmähungen 50); dabei mag seine rede, obwohl seine begabung nicht ganz unbedeutend war 51), und sein ganzes auftreten etwas pomphaftes und gesucht imponirendes gehabt haben, worauf wohl das ironische epitheton σεμνός bei Lysias zielt; denn es bezeichnet einen grossthuenden renommisten, dessen herausforderndes benehmen, mit oder ohne grund, auf respect anspruch macht. Ja, es scheint in Athen leute gegeben zu haben, die auf ihn den verdacht des strebens

43) Lys. XXVIII, 7.

44) Thukyd. VIII, 81. Plut. Alkib. 26.

45) Zu Arist, Ekkles. 203.
 46) Schol. l. c.: ἐβούλετο δι αύτοῦ πάντα πράττεσθαι.

47) Schol. zu Aristoph. Plut. 550: άξιωματικός καὶ αὐθάθης.

48) So viel geht wohl aus dem οὐχὶ παρακαλούμενος der dunkelen aristophanischen stelle Ekkles. 203 hervor.

49) Plut. Alkib. 26: ην γὰς μεγαλοφωνότατος 'Αθηναίων.
 50) Lysias XVI, 15. Ueber das σεμνός daselbst vgl. Demosth.

XVIII, 258. Isokr. 1, 30; IX, 44; Kock zu Arist. Fröschen 178. 51) Demosth. XVIII, 219 nennt ihn (denn Thrasybul aus Kollytos ist dort schwerlich gemeint, da bei dem blossen namen Thrasybul die richter kaum an einen anderen als den gefeierten Steirienser den-ken konnten) mit Kephalos, Kallistratos, Aristophon zusammen. An-ders Schäfer, Demosth. I, 130, anm. 1. nach der tyrannis brachten, vielleicht eben nur auf seine art und weise im äusserlichen benehmen fussend, leute, welche Aristophanes, der ja selbst im ganzen sich zur moderantistenpartei hielt, in seiner kurz nach Thrasybuls tode (388) aufgeführten zweiten bearbeitung des Plutos 52) verspottet, vielleicht mit beziehung auf die bei dem vor kurzem geführtem processe des Ergokles und consorten laut gewordenen beschuldigungen; 'er macht sich dort über diejenigen lustig, welche in ihrer ungereimtheit den Thrasybul sogar mit Dionysios von Syrakus zu vergleichen keinen anstand nähmen. Dass Aristophanes an anderen stellen seinen gesinnungsgenossen trotzdem nicht schont, erklärt sich genugsam aus dessen pikanter und herausfordernder manier beim öffentlichen auftreten, welche an das bedenkliche ζητείν πλέον τι έγειν τοῦ δήμου 53) erinnerte; hat er doch auch den Nikias, der, wie er selbst, zur friedenspartei gehörte, nicht unangefochten gelassen. So mochten denn die einflüsterungen des Ergokles von der wiedererwachenden sykophantie bei dem stolzen und aufbrausenden manne, der die gefahr eines unangenehmen processes und abermaligen verlustes des commandos vor sich sah, ihren zweck nicht ganz verfehlen; es scheint durchaus nicht unmöglich, dass er um persönlicher und partei-interessen willen gesonnen war, dem volkswillen zum trotz sich eine ungesetzliche macht zum widerstande zu schaffen. wer der gestellt gestellt gestellt der eine gestellt gestel

Der versuch, den character des Thrasybul zu schildern, wird bei der dürftigkeit der überlieferten notizen natürlich nie auf bindende vollständigkeit anspruch machen können; indessen genügen die hier und da verstreuten andeutungen doch zu der berechtigung des urtheils, das wir ausgesprochen. Nehmen wir noch hinzu, dass durch die wirklich erfolgte verurtheilung des Ergokles <sup>54</sup>) doch mindestens der auf seinen gönner geworfene verdacht nicht gehoben wird, so können wir die von Lysias erhobenen beschuldigungen im grossen und ganzen nicht für ganz unwahr erachten oder müssen doch wenigstens ihre möglich-

<sup>52)</sup> Vs. 550. Diese deutung empfiehlt sich entschieden mehr, als die andere mögliche, dass die stelle eine willkürliche vergleichung beliebiger ganz heterogener personen enthalte. Dass Aristophanes den Thrasybul lobend und vertheidigend erwähnen will, sah auch schon Clinton fasti hell. prooem. p. LIX Krüger.

<sup>53) [</sup>Xenoph.] staat der Ath. 2, 18. 54) Lys. XXIX, 2. Demosth. XIX, 180.

keit zugeben. Die zahlreichen ganz allgemein gehaltenen lobsprüche der alten über ihn entkräften natürlich dies urtheil nicht <sup>55</sup>); die ansicht der doch weniger das parteitreiben durchschauenden und mit den reden der agora minder vertrauten historiker ward durch den sonstigen ruhm Thrasybuls, durch den glanz der befreiungsthat bestimmt und achtete nicht auf die bedenklichen durch Ergokles process enthüllten umstände, zumal Thrasybuls tod sowohl den etwa beabsichtigten hochverrath als auch weitere schritte wider ihn verhinderte.

Denn kurz vor dem termin in der sache des Ergokles traf, wie wir oben sahen, die nachricht von Thrasybuls tode ein; ehe er noch den vorschlägen des versuchers raum gegeben <sup>56</sup>), hatte ihn ein ehrlicher soldatentod zur rechten zeit weggerafft. Als nämlich die kunde von den beschlüssen des volks über die mit den eingezogenen geldern vorzunehmende apographe und die rechenschaftsablegung der feldherren einlief, segelte Thrasybul abermals nicht nach Rhodos, obwohl die noth der athenischen partei daselbst aufs höchste gestiegen war <sup>57</sup>), sondern fuhr trotz jenes volksbeschlusses fort, die küstenstädte zu brandschatzen, ein wohl zu beachtendes zeichen von nichtachtung des ausgesprochenen volkswillens, der sich der geschädigten angenommen; es scheint, er wollte seine geldmittel vermehren und sein heer enger an sich ketten, wie das auch Xenophon, freilich in anderer beziehung, angiebt.

<sup>55)</sup> Xenoph. Hell. IV, 8, 31. Nepos I, 1; IV, 3. Valer. Max. IV, 1, extr. 4. V, 6, extr. 2. Iustin. V, 9. Pausan. I, 29, 3 (wo für das verdorbene γόνιμοι doch γνώφιμοι fast noch näher liegt als das sonst emendirte λόγιμοι oder σόχιμοι: vgl. über γνώφιμος im politischen sinne seine verbindung mit καλοί καὶ ἀγαθοί bei Aristot, Pol. IV, 8, 2). Der schol. zu Aristoph. Plut. 550 nennt ihn gar ἀνὴφ φιλόπολις καὶ παντὸς κρείττων λόγου, Demosth. XIX, 280 giebt ihm den wohlfeilen titel δημοτικός; vgl. Pseudodemosth. brief 3, p. 1479 R. Hierher gehört wohl auch das urtheil des Heracl. Pontic. I, 9 (bei Müller, fragm. hist. gr. II, 209): Θρασύβουλος καὶ Ρίνων προειστήκεσαν, ος ἢν ἀνὴφ καλολος κὰγαθός, worte, die gedankenlos hinter dem namen des Rhinon gesetzt sind, aber doch sicher mehr auf das renommé des Thrasybul passen, wenn man sie nicht im rein politischen sinne ("optimat") fassen will.

<sup>56)</sup> Diejenigen freilich, die die von Lysias berichteten vorfälle in das jahr 390 setzen, lassen im klaren widerspruch mit den worten des redners (anmerk. 28) die besetzung von Byzanz und die verschwägerung mit Seuthes wirklich vollzogen werden: Lachmann p. 194. Thirlwall IV, 436. Hölscher, de vita et scriptis Lysiae p. 111.

<sup>57)</sup> Diod. XIV, 99. Peter (zeittafeln p. 93) lässt ihn im begriff sein, Rhodus anzugreifen, wofür ein beleg nicht aufzufinden ist.

Nachdem mehrere städte 58) auf diese weise hart mitgenommen worden waren, lief er mit der flotte in den Eurymedon in Pamphylien ein und bedrohte Aspendos 59). Die Aspendier beeilten sich, die geforderten zahlungen zu leisten, trotzdem aber plünderten die Athener die umliegenden ländlichen districte, ohne dass der feldherr es hindern konnte oder wollte; es mochte ihm daran gelegen sein, ihre gunst auf alle fälle nicht zu verscherzen 60). Nicht einmal die nöthigen wachen und posten wurden ausgestellt und so gelang es den aufgebrachten städtern, bei einem nächtlichen ausfalle bis zum feldherrenzelt vorzudringen und den Thrasybul mit einigen der seinen im handgemenge zu erschlagen. Die übrigen trierarchen brachen, bestürzt über den tod des führers, nun endlich nach Rhodos auf; an seine stelle trat als feldherr Agyrrhios. Der leichnam des Thrasybul ward nach Athen zurückgebracht; die pietät des volks begnügte sich im hinblick auf die früheren verdienste des todten, seine genossen zur rechenschaft zu ziehen und gewährte ihm die bestattung in der nekropolis der ruhmreichsten Athens, eines Perikles u. a., im äusseren Kerameikos nahe bei der Akademie 61).

Noch bleibt die frage übrig, welche bewandtniss es mit der von Harpokration und anderen grammatikern mehrfach erwähnten lysianischen rede κατά Θυασυβούλου hat. Harpokration selbst bezeichnet sie als verdächtig und keinesfalls kann sie gegen den Steirienser gerichtet gewesen sein; denn dass dieser nicht noch einmal nach Athen zurückkehrte, um einen process auszuhalten, geht aus dem schweigen der historiker und den worten des Lysias 62) deutlich genug hervor. Hölscher 63) denkt an den gleichnamigen sohn desselben, der in der that einmal παρα-

<sup>58)</sup> Lysias XXVIII, 17: οἱ 'Αλικαονασσεῖς καὶ οἱ ἄλλοι οἱ ὑπὸ του-

των ηδικημένοι.
59) Xen. Hell. IV, 8, 30. Diod. XIV, 99. Nep. 4, 4.
60) Der parteiische Nepos weiss allerdings nichts davon und schweigt sogar von der den Aspendiern aufgelegten contribution. Leider ist es mir nicht möglich gewesen, mir das programm von Harow, de Cornelio Nepote a loco quem in scholis obtinet removendo (Züllichau 1850), in welchem die biographie des Thrasybul besonders beprücksichtigt wird zu verschaffen. Ebensowenig ist es mir gelugger rücksichtigt wird, zu verschaffen. Ebensowenig ist es mir gelungen, rücksichtlich der ereignisse auf Lesbos Plehn's Lesbiaca (Berlin 1826)

<sup>61)</sup> Pausan. I, 29, 3. Hier pflegten die auswärts im kriege ge-fallenen begraben zu werden: Schol. zu Arist. Vög. 395. 62) XXVIII, 8. 63) De vita Lys. p. 167.

πρεσβείας angeklagt war 64), wobei der ankläger die thaten des vaters έξω τοῦ πράγματος leicht mit kritisiren konnte; dagegen beruht Hölschers annahme, Lysias werde gegen seinen wohlthäter Thrasybul nicht haben schreiben wollen, auf der oben angeführten pseudoplutarchischen deutung der anekdote bei Aeschines 65). Es ist leicht möglich, dass die rede unächt war. Die bei Lysias aufgefundenen anschuldigungen gegen den sonst so hoch gefeierten mann konnten den rhetorenschulen wohl einen erwünschten stoff zur anklage und vertheidigung bieten. Ist sie aber ächt, so wird sie sich auf Thrasybul von Kollytos beziehen; denn wenn Scheibe 66) daran erinnert, dass die bei Harpokration aus ihr citirten namen des Anaxibios, Struthas, Seuthes, der stadt Dikaiopolis bei Abdera auf die thrakischen angelegenheiten des Steiriensers deuten, so passen sie genau ebenso gut auf den Kollytenser, der bald nach dem tode des ersteren in den thrakischen gewässern verweilte und gegen Antalkidas, der nach Anaxibios 67) kurz zuvor erfolgtem tode das commando übernommen, sein geschwader einbüsste 68). Es wird diese annahme noch wahrscheinlicher dadurch, dass Lysias anderwärts 69) dem Thrasybul von Kollytos schwere vorwürfe wegen der verrätherischen preisgebung seiner schiffe macht und auch Demosthenes 70) von mehreren wider ihn angestellten processen zu berichten weiss. Dass nämlich der in der 26. rede des Lysias angegriffene Thrasybul keinesfalls der von Steiria sei, darüber sind die stimmen einig 71), schon die zeit der rede scheint nach dem tode desselben zu fallen 72) und wenn der redner §. 23 sq. sagt, Thrasybul habe dem staate nie etwas gutes erwiesen, sondern sei sein ganzes leben 73) hindurch seinen mitbürgern zum schaden gewesen, so konnte das doch die blindeste parteileidenschaft nicht von dem Steirier

64) Demosth. XIX, 280.

73) Συνειδότες ήμων έκατέρω τον βίον.

<sup>65)</sup> S. 11. Das richtige bei Sievers, comment. de Xenoph. Hellen. p. 85, nota 148. Scheibe, umwälz. p. 105, anm. 7. Westermann, ausg. des Lys. p. 224 Paully's Encycl. VI, 2, 1901.

<sup>66)</sup> Olig. umwälz. p. 105, anm.
67) Xen. Hellen. IV, 8 fin.
69) Lys. XXVI, 23.
70) XXIV, 134.
71) Hölscher p. 108. Scheibe a. a. o. p. 205, anm. 6 und praef. ad Lys. p. 84. Schäfer, a. a. o. I, 128. Westermann, index zum Lys. p. 240. 72) Sauppe, epist. crit. ad Godofr. Herm. p. 20.

<sup>74)</sup> Jahrbb. f. philol. u. pädag. bd. LXXXII (1860) heft 9. p. 412 f.

vor richtern sagen, die dessen befreiungswerk erlebt, zum theil mit vollzogen hatten.

Eine zweite sich hier anschliessende frage, ob nämlich, wie neuerdings Rauchenstein im anschluss an Laroche annimmt, die stelle bei Lysias XVI, 15 auf den bereits erfolgten tod des Thrasybul deute, oder ob, wie dagegen Sauppe geltend macht, vielmehr daraus auf den noch lebenden zu schliessen und demnach die rede vor 389 anzusetzen ist, hat der unterzeichnete jüngst 74) erörtert und glaubt nachgewiesen zu haben, dass nothwendig Thrasybul noch am leben gewesen sein müsse, als Mantitheos bei Lysias ihn mit so herbem spott angriff.

Zittau. Hermann Frohberger.

## Wohlgeruch der götter.

Voss erklärt in den noten zu Aratos (vs. 33) die von ihm aufgenommene lesart λίπνω έν εδώδει in der von wohlriechenden kräutern duftenden wanne. Diese erklärung könnte richtig sein, da die sache selbst, dass nämlich das lager in der wanne aus wohlriechenden kräutern bestanden habe, nicht als eine geradezu zu verwerfende bezeichnet werden kann. Aber dennoch dürfte sie zu verwerfen sein, weil die Hellenen ihre götter und alles was ihnen zunächst angehört, als duftig betrachteten, gemäss der göttlichen herrlichkeit, welcher glanz und wohlgeruch eigen sind. Der homerische hymnus auf Hermes sagt von dem knäbchen Hermes (vs. 237):

σπάργαν' έσω κατέδυνε θυήεντα, nachdem er von dem berge, in dessen grotte Maia mit dem kinde

war, gesagt hatte:

όδμη δ' ίμερόεσσα δι' ούρεος ηγαθέοιο

In der lliade heisst es von Zeus auf der Gargarosspitze:

ημενον, αμφί δέ μιν θυόεν νέφος έστεφανωτο: in dem homerischen hymnus auf Demeter (vs. 277) als sich dieselbe als göttin offenbart:

όδμη δ' ίμερόεσσα θυηέντων ἀπὸ πέπλων

σκίδνατο, τηλε δε φέγγος από χροός αθανάτοιο

λάμπε θεᾶς.

Schwerlich hielt sich die phantasie der Hellenen, welche die götter als in jeder hinsicht herrlich betrachtete, lange dahei auf, zu überlegen, wodurch der wohlgeruch hervorgebracht wurde, den sie und alles was ihnen gehörte, ausströmten.

Frankfurt a. M.

Konrad Schwenk.

## XVII.

### Plautinische studien.

(S. oben p. 248).

#### Stichus.

Die beiden ersten scenen des Stichus bieten grosse schwierigkeiten rücksichtlich der personenvertheilung, da die besten handschriften, wie Ritschl in der vorrede bemerkt, nur die anfangsworte der Philumena beilegen, uns aber wegen der weiteren rollenvertheilung völlig im stiche lassen, so dass die ratio allein entscheiden muss. Ritschl nun, der nach den im stücke selbst erhaltenen andeutungen die Philumena, bei der die jüngere Pamphila zum besuche ist, zu der älteren schwester macht, vertheilt demgemäss die rollen. Eine andere personenvertheilung hat Bergk in seiner äusserst gehaltvollen recension ztschr. f. alt. 1850, nr. 41-44 vorgeschlagen. Da er nämlich gefunden zu haben glaubte, dass von den beiden schwestern die eine mehr hingebend und gemüthvoll, die andere mehr klar verständig und besonnen sei, so soll es der unterschied des alters mit sich bringen, dass der männliche verstand der älteren, die weibliche hingebung der jüngeren beigelegt werde. Nun beginnt das stück nach Bergk mit dem gesang der sentimentalen schwester, die ersten worte aber fallen nach den handschriften der Philumena zu, folglich muss diese die jüngere, Pamphila die ältere schwester sein, und hiernach soll die personenvertheilung im laufe des gesprächs geändert werden. Dieses verfahren Bergk's kann ich, wenn mir gleich auch die Ritschl'sche rollenvertheilung nicht überall zusagt, nicht für berechtigt halten. Denn ist jener vom alter hergenommene massstab schon an sich sehr misslich, da er durch die erfahrung gar vielfältig umgestossen wird, so ist die erste scene, aus der die charakterverschiedenheit entnommen werden muss - denn in der zweiten harmoniren beide schwestern vollständig - doch zu kurz und die reden der schwestern erscheinen nach der stimmung, in der sie sich befinden, und nach den absichten, die sie verfolgen, zu deutungsfähig, als dass jener charakterunterschied so klar und einleuchtend, wie Bergk annimmt, hervortritt. So sehe ich z. b. von der sentimentalität, die Bergk gleich in den ersten worten der Philumena gesehen hat, offen gestanden nichts, finde vielmehr, dass sich diese worte sehr gut für die ältere schwester eignen. Diese nämlich, darüber ungehalten, dass ihr gatte sie so lange ohne alle nachricht gelassen hat, fängt an in ihrer treue zu wanken und sich der ansicht zu nähern, sie sei durch die untreue ihres gatten ihrer treue gegen ihn entbunden, scheut sich jedoch, da sie mit sich noch nicht ins reine gekommen ist, mit dieser ansicht, die sich erst seit kurzem in ihrem herzen festzusetzen gesucht hat, offen gegen ihre schwester herauszugehen und will diese erst sondiren, um zu sehen, ob vielleicht die länge der abwesenheit des gatten auch deren treue zum wanken gebracht habe. Pamphila aber, die nichts von dergleichen schwankungen weiss, sondern an ihrem gatten unverbrüchlich festhält, weist die klagen der schwester über ihr unglückliches schicksal zuerst kurz mit der erinnerung an ihre pflicht zurück, als sie aber sieht, dass die schwester nahe daran ist, sich derselben gegen den gatten für entbunden zu halten, bekämpft sie diese stimmung ausführlicher 39-46. Um nun für den übrigen theil des dialogs die richtige personenvertheilung zu finden, gehe ich von der frage aus, was hat die jüngere Pamphila zu der älteren schwester geführt, in deren hause, wie auch Bergk anerkennt, diese scene spielt? Da die worte in vss. 7. 8: Sed hic, soror, assidedum: multa volo tecum Loqui de re viri (so schreibt Bergk in engem anschluss an die handschriften) hierauf bescheid geben, so müssen sie von der Pamphila gesprochen werden. Freilich scheint die im ersten theile enthaltene aufforderung, sich zu setzen, von der hausfrau ausgehen zu müssen. nimmt man jedoch assidedum in seiner ursprünglichen bedeutung: setze dich zu mir, so eignet sich dieselbe auch für die Pamphila; aber das folgende de re viri kann unmöglich richtig sein; schon Acidalius nahm an dem singular anstoss, Bothe traf mit seinem vorschlage, virum als genetivform zu nehmen, wie solche

auch Pacuv. 404 vorkommt, wahrscheinlich das richtige und hätte diese conjectur später nicht zurücknehmen sollen. Pamphila also hat viel auf dem herzen und will sich, wie sie auf die besorgnissvolle frage der Philumena: salvaene, amabo? auseinandersetzt, mit der schwester über ihr verhalten dem vater gegenüber, der die beiden töchter anderweitig zu verheirathen wünscht, besprechen. Diese absicht des vaters aber erfüllt die jüngere schwester mit grosser angst und bekümmerniss, wogegen die ältere Philumena, die weniger von ihrem manne zu halten scheint, den dessfallsigen verhandlungen mit dem vater ruhiger entgegensieht. Gehören nun vss. 9-19 der Pamphila, so fällt natürlich vss. 20-30 der Philumena zu, die worte ita ut memoras gehören der Pamphila, vss. 31-33 endlich, in deren erklärung ich Bergk beitrete, der Philumena, das weitere nach Ritschl. - Auch in der zweiten scene weiche ich mehrfach von der Ritschl'schen personenvertheilung ab. Zunächst gebe ich v. 68 der jüngeren schwester, die nach der vorigen auseinandersetzung von v. 10 an ihre besorgnisse rücksichtlich des vaters ausgesprochen hatte, die folgenden verse 69-74 der Philumena, die nicht so viel schwierigkeiten erblickt, als die aufgeregtere Pamphila. Die in ihrer angst scharf hörende Pamphila nimmt zuerst das kommen des vaters wahr in v. 88, Philumena's antwort lautet dem v. 70-74 gesagten entsprechend. Die folgenden worte Salve, mi pater müssen beide schwestern sprechen, sonst könnte Antipho ja auch nicht antworten: Et vos; die bitte um einen kuss gehört gemäss den worten in v. 89 der Philumena, der dann natürlich auch die folgende frage: qui, amabo, pater? zufällt. Auch die folgende bitte, sich zu setzen, kommt der Philumena als hausfrau zu. Ferneren grund zur abweichung von Ritschl giebt mir das gespräch von v. 107 an. Da Antipho die ansicht der töchter über seine wiederverheirathung vernehmen will, so ist es natürlich, dass er sich zuerst an die ältere wendet, die er ja auch in ihrem hause aufgesucht hat. Nun sagt er v. 111: At ego ex te exquaero atque ex istac tua sorore, muss mithin zuletzt mit der älteren tochter geredet haben, also gehören v. 107, 109-10, 112, 113-14 der Philumena, und da sich Antipho mit 115 an die andere tochter wendet, 115 und 117 der Pamphila. Mit age tu dic in 118 redet Antipho offenbar die Philumena an, dieser gehören demnach v. 119-22, welche worte jedoch keine antwort auf die frage des Antipho geben, sondern höchstens als einleitung dazu gedient haben können. Demnach wäre hier eine lücke, um so mehr, als man nach Antipho's worten in vss. 85—87 auf eine längere unterredung, als sie hier geführt wird, vorbereitet ist. In den folgenden drei versen 123—25 sehe ich nur eine dittographie von 116—17, die frage ist dieselbe und zugleich der art, dass sie einen späteren überarbeiter leicht reizte, sie anders. als es Plautus gethan hatte, zu beantworten; auch stören diese verse den zusammenhang, indem sie das gespräch auf einen bereits abgemachten gegenstand zurückführen. Im folgenden möchte ich v. 129—31 der Philumena zutheilen, weil es ihr als der älteren schwester doch wohl zukam, eine an beide schwestern gerichtete ansprache zu beantworten; vss. 133—34 und 139—40 vertheilt Bergk passend in der art unter die schwestern, dass dieselben beidemale zugleich, d. h. jede in einem verse antworten.

Die verse 48—57 sind nach Ritschl's praef. p. 1x—x richtiger bemerkung umarbeitung der lyrischen ersten scene in iambische trimeter, weisen dann aber, was Ritschl nicht bemerkt hat, auf eine lücke dieser ersten scene hin, welche durch die rechtfertigung der Philumena gegen die vorwürfe ihrer schwester ausgefüllt wurde. Diese rechtfertigung musste der Philumena um so leichter werden, als sie rücksichtlich ihres eingehens auf den wunsch des vaters noch zu keinem festen entschlusse gekommen war. Weil sie sich nun in folge der vorstellungen ihrer schwester ihres früheren schwankens schämt, so ist es psychologisch ganz richtig, wenn gerade sie sich in der folgenden scene dem wunsche des vaters auf das entschiedenste widersetzt.

176—78 sind dittographie von 175 nnd stehen in widerspruch mit 174; wenn Gelasimus wegen seiner armuth, die ihn zum witzbold machte, seinen namen bekam, so konnte er diesen doch nicht schon von seinem vater, der in ihm ein drolliges kind sah, erhalten haben.

In der scene II, 2 erzählt Pinacium seiner herrin, er habe am hafen viele menschen gefunden, und fährt dann mit hinweisung auf den Gelasimus fort: Verum ex multis nequiorem nullum quam hic est. Philumena fragt darauf: quomodo? aber Pinacium erklärt sich nicht näher, sondern Gelasimus spricht: Iamdudum ego istunc aegre patior dicere iniuste mihi. Hier scheint mir der text an einer lücke zu leiden, da es nicht wahrscheinlich ist,

dass Pinacium die selbst herbeigeführte gelegenheit, den Gelasimus zu verspotten, unbenutzt gelassen haben sollte.

### Pseudolus.

Ist der Pseudolus wirklich contaminirt, wofür ausser den von mir in der abhandlung über d. Kan. des Volc. Sedig. p. 32—33 beigebrachten gründen auch der umstand spricht, dass von dem gastmähle des Ballio, auf das 167—69 hinweisen, und um welches sich die ganze scene III, 2 dreht, in dem späteren verlaufe des stückes nicht das geringste erwähnt wird, so hat Plautus diese aufgabe hier besser gelöst, als in dem Miles und in den Bacchides, und hat sich keine widersprüche zu schulden kommen lassen, ausgenommen, dass Calidorus 295 erklärt, das borgen sei in jetziger zeit selbst dem namen nach unbekannt, während doch Charinus 732—33 sogleich erbötig ist, fünf minen zu leihen, sobald er hört, Pseudolus sei dieser summe zur ausführung seiner list benöthigt.

Wenn Sauppe in den für kritik und erklärung dieses stückes so reiche ausbeute gewährenden quaestiones Plautinae, Göttingen, 1858, p. vi den v. 408 als machwerk eines grammatikers erklärt, so hat er darin gewiss recht, hätte aber noch einen schritt weiter gehen und mehr, als diesen einen, verwerfen sollen. Wenn Sauppe annimmt, Pseudolus breche seine rede, als er den Simo und Callipho erblicke, mit den worten in 409 ab, so dass die stelle so von Plautus geschrieben sei:

Atque ego me iam pridem huic daturum dixeram, Ac volui inicere tragulam in nostrum senem — Set conprimunda vox mihi atque oratiost: Erum eccum video cet.,

so kann ich nicht beistimmen; ein abbrechen der rede mit wegfall des ganzen nachsatzes kommt, wenn ich nicht irre, im Plautus nur dann vor, wenn der zuhörer sich selbst mit leichtigkeit den nachsatz ergänzen kann. Da das nun hier nicht der fall ist, und Ribbeck in seinen brieflichen mittheilungen an Ritschl über einige stellen dieses stückes, s. Men. praef. p. xv, darauf hingewiesen hat, dass 409 wörtlich mit 788 übereinstimmt, endlich auch das huic in 406 ganz beziehungslos steht, so erscheinen mir die verse 406—9 als ein verunglückter versuch eines grammatikers, die lücke, die sein text ihm bot, auszufüllen. Plautus aber liess den

Pseudolus hier wahrscheinlich seinen vorsatz aussprechen, den Ballio, der ihn so geärgert habe, zu prellen, s. 234. 382. 524—30. 675—77. In gleicher weise scheinen die grammatiker öfter lücken ihres textes auszufüllen versucht und dazu gerne plautinische verse aus andern partieen des stückes benutzt zu haben. Ein recht augenfälliges beispiel dazu bietet noch der Pseud. I, 3, wo Pseudolus den beistand des Calidorus zur ausführung seines vorhabens begehrt und auf die frage, was er denn verlange, v. 385—86 antwortet:

Ad eam rem usust hominem astutum, doctum, scitum et callidum,

Qui imperata ecfecta reddat, non qui vigilans dormiat. Damit stehen nun aber die worte in v. 390-92 in gar keinem zusammenhange. Pseudolus hatte seinen herrn aufgefordert, einen menschen von den eben angegebenen eigenschaften schnell herbeizuschaffen, darauf antwortet Calidorus: Pauci ex multis sunt amici homini certi qui sient, und Pseudolus entgegnet: Ego scio istuc: ergo utrumque tibi nunc delectum para, Alque exquaere ex illis multis unum, qui certus siet. Hatte Pseudolus 385-86 einen gewandten und durchtriebenen schelm verlangt, so handelt es sich in der zweiten stelle um einen zuverlässigen freund; dass Pseudolus einen solchen von Calidorus verlangt habe, geht ganz klar aus II, 4 hervor, wo Calidorus seinen freund Charinus herbeibringt und 697-98 ganz bestimmt sagt: Pseudolus mi ita imperavit, aliquem ut hominem strenuom, Benevolentem adducerem ad se. Da nun 384, wie ebenfalls Ribbeck gesehen hat, dem späteren verse 586 nachgebildet ist, so sind 384-86 nicht von Plautus, sondern von einem grammatiker geschrieben, der die vorgefundene textlücke auszufüllen suchte und sich seinen stoff aus 586 und 725-26 zusammensuchte. Ist dies richtig, so erhellt, dass 390-92 sich unmittelbar an die ursprüngliche textlücke anschlossen, und dass auf 392 die verse 387-89 und dann 393 folgten.

In der scene I, 3 wird dem Ballio gewinn in aussicht gestellt, worauf er 265—68 erwidert: Respiciam istoc pretio: nam si sacruficem summo lovi, Atque in manibus exta teneam ut poriciam, interea loci Si lucri quid detur, potius rem divinam deseram. Non potest pietati obsisti huic, ututi res sunt ceterae; und im folgenden verse 269 Pseudolus bemerkt: Deos quidem, quos maxime aecumst metuere, eos minumi facit. So hat Ritschl nach Bothe's

ET LOUIS - MO

vorgange die worte zwischen Ballio und Pseudolus vertheilt, im cod. C. ist auch der letzte vers dem Ballio gegeben, in den übrigen handschriften erhält Pseudolus 268-69. Acidalius legte nur die ersten worte von 268 dem Ballio zu und verband die letzten worte ututi res sunt ceterae mit der folgenden rede des Pseudolus. Schon aus diesen schwankungen der codices und der herausgeber geht hervor, dass der gedanke von 268 nicht klar hervortritt. Auch wird die rücksicht auf den gewinn in diesem zusammenhange sehr wenig passend mit haec pietas bezeichnet und dunkel sind die letzten worte ututi res sunt ceterae. Meiner ansicht nach hat sich v. 268 in ungebührlicher weise vorgedrängt und gehört hinter v. 291. Als Calidorus hier auf den vorschlag des Ballio, er solle seinem vater das nöthige geld abschwindeln, geantwortet hat: Atque adeo, si facere possim, pietas prohibet, würde Ballio mit wohlangebrachter ironie antworten können: Audio: Non potest pietati obsisti huic, ututi res sunt ceterae, d. h. mögen seine liebesnoth und geldverlegenheit auch noch so gross sein, seine kindliche liebe gestattet ihm doch nicht, sich wegen des geldes an den alten zu machen. Doch ich bin hiermit in eine passage gerathen, die noch an manchen schäden leidet. Ballio eröffnet nämlich mit den worten in 286-88: Si amabas, invenires mutuom. Ad danistam devenires, adderes faenusculum: Surruperes patri dem Pseudolus eine dreifache möglichkeit sich geld zu verschaffen, Pseudolus aber und Calidorus gehen in ihrer antwort nur auf den letzten vorschlag des Ballio ein, worauf Ballio in 294 - 95 auf den ersten jener vorschläge zurückkommt. Da fragt man doch natürlich, warum antwortet Calidorus nur auf den einen vorschlag, warum nicht auf alle drei? Sehen wir uns bei so bewandten umständen in den handschriften näher um, so finden wir, dass die worte invenires mutuom nach dem zeugnisse des Pius, der sie in priscis exemplaribus gefunden haben will. während alibi gelesen werde: invenire est tuum, von Ritschl in den text gesetzt sind. In allen von Ritschl verglichenen codd. steht: invenires tuum. Darnach wird zu lesen sein: invenire erat tuum. Erst nach diesem allgemeinen urtheil fängt Ballio an, dem Calidorus wege vorzuschlagen, wie er zu dem gelde kommen könne. Damit nun Calidorus nicht die antwort auf den ersten vorschlag des Ballio, geld vom wechsler für hohen zins aufzunehmen, schuldig bleibe, setze ich 303: Perii: annorum lex me perdit quinavicenaria unmittelbar hinter 287; wo v. 303 jetzt steht, kann er füglich entbehrt werden, denn auf den vorschlag, den Ballio in 301-2 entwickelt, genügt vollkommen die antwort des Calidorus: Metuont credere omnes (nämlich in folge der allgemeinen creditlosigkeit, von der 296-98 die rede war). Wird nun Ballio in der aufzählung seiner vorschläge durch die antwort des Calidorus unterbrochen, so kann er, ohne diesen einwurf weiter zu beachten, seine rede in der angefangenen construction fortsetzen und den zweiten vorschlag mit surruperes einleiten. Nachdem aber auch dieser vorschlag durch die einwendungen des Pseudolus und des Calidorus beseitigt ist, kommt Ballio mit dem dritten vorschlage, Calidorus solle das geld von einem guten freunde anleihen. Calidorus antwortet, niemand borge jetzt mehr, was Pseudolus mit den worten: Heus tu, postquam hercle isti a mensa surgunt saturata cute, Qui suum quom repetunt, alienum reddunt nato nemini, Postilla omnes cautiores sunt, ne credant alteri, näher so motivirt, dass seitdem die betrüglichen bankerotte der wechsler jetzt an der tagesordnung seien, eine allgemeine creditlosigkeit herrsche. So verstehe ich diese stelle, obgleich mir im einzelnen noch manches dunkel ist: wie können die wechsler denn auf diese weist deutlich eine vergleichung der stellen Pers. 433-36. Cas. prol. 20. Curc. III, 1-10; IV, 2, 10 hin - mit isti bezeichnet werden, da doch im vorhergehenden von ihnen nicht die rede war, und auch keine der im gespräche begriffenen personen ein wechsler ist? Oder hat man isti a mensa zu verbinden? Freilich wäre auch in diesem falle das isti befremdlich. Ferner, wo findet sich sonst surgere allein oder mit dem zusatze a mensa zur bezeichnung des bankerottes?

Die verse 519 und 523 eignen sich wohl mehr für den Callipho, als für den Simo, denn dieser ist im anfange dieser scene auf den Pseudolus aufgebracht und kommt erst in eine bessere stimmung, als er hört, dass Pseudolus seinem nachbar, dem leno, zu leibe wolle. Für den nachsichtigen Callipho dagegen, der sich an den ränken des Pseudolus ergötzt, v. 551—52, passt sich vortrefflich der bewundernde ausruf in 519 und die äusserung: te ausculto libens 523. Dass auch noch 519 wegen der worte si servat fidem dem Callipho gegeben werden müsse, glaube ich in der ztschr. f. alt. 1842, p. 1082 nachgewiesen zu haben.—Vs. 536 können die worte quod dem lenoni unmöglich richtig sein,

Pseudolus will ja das geld nicht etwa nachträglich dem kuppler als entschädigung für den erlittenen verlust zahlen, sondern verlangt es für sich zur belohnung für seine list. Ich sehe daher in den worten quod dem lenoni nur den verunglückten versuch eines grammatikers, eine vorgefundene textlücke auszufüllen. Da nun hier die grösse der von Pseudolus verlangten summe angegeben werden soll, der preis nämlich, für welchen Ballio die Phoenicium dem Calidorus überlassen will, so würde dem gedanken genüge geschehen, wenn man schriebe: argentum, quod petit leno. - Auch v. 724 hat Plautus den Charinus schwerlich fragen lassen: qua facie? Denn als Pseudolus zur ausführung seines planes einen gehülfen verlangt und Charinus ihm mit jener frage ins wort fällt, kann er doch nicht fragen, wie der verlangte mensch aussehen solle, sondern muss fragen, qua indole er sein solle, zumal da die antwort des Pseudolus malum, callidum, doctum cett. nur auf eine solche frage passt. - In derselben scene II, 4 hat die stelle 737-50, wie ich überzeugt bin, mehrere nachträgliche erweiterungen gefunden. Nachdem Charinus erklärt hat, er könne dem Pseudolus einen menschen, wie er ihn verlange, stellen, erkundigt sich dieser näher nach den geistigen fähigkeiten seines künftigen kameraden, thut dies aber, nachdem er auf seine frage: quid sapit? keine eingehende antwort erhalten hat, drei male: 738-42. 745-47 und 748. Das scheint denn doch des guten zu viel zu sein, und sieht man die worte näher an, so mehren sich die gründe für die annahme einer interpolation. Zunächst sind die worte ex Carysto qui huc advenit in 737 völlig überflüssig und aus 730 entlehnt, sodann ist die erwähnung der manuleata tunica im folgenden verse überaus störend, die tracht, in welcher Simmia auftreten sollte, hatte Pseudolus schon 734 vorgeschrieben, auch wäre diese angabe hier, wo er eben angefangen hat, sich nach den eigenschaften seines künftigen kumpans zu erkundigen, ganz ungeeignet. Daher, glaube ich, ist nach entfernung der glosseme zu schreiben: Set istic servos habet aceti in pectore? Sodann erscheint die frage in 748: Ecquid is homo scitust? nach dem vorhergehenden nicht nur völlig überflüssig, sondern auch befremdend, die antwort aber: Plebi scitum non est scitius, bringt ein schales wortspiel. Daher haben wir auch wohl diesen vers für einen späteren zusatz zu halten. - Die scene III, 2 beginnt Ballio mit den worten:

Forum coquinum qui vocant, stulte vocant:
Nam non coquinumst, verum furinum forum.
Nam ego si iuratus pessumum hominem quaererem,
Peiorem hau potui, quam hunc quem duco, ducere.

Hier ist das nam zu anfange des vorletzten verses, wie schon Bothe bemerkt hat, unpassend. Ich schlage dafür ne vor und verweise für die angemessenheit dieser partikel an unserer stelle auf die vortreffliche abhandlung Fleckeisen's im Philol. II, p. 61-102. - In der unterredung zwischen dem Pseudolus und Simmia in IV, 1 nehme ich an den beiden versen 944-45 anstoss, sie lauten: PS. Ut ego ob tuam, Simmia, persidiam te amo et metuo et magnifico. SI. Ego istuc aliis dare condidici: mi optrudere non pote palpum. Wie kann Pseudolus die persidia des Simmia preisen, die er doch noch nicht erfahren hat? Auch passt es sich wohl nicht für den Pseudolus, schon jetzt dem Simmia zu gestehen, er fürchte sich vor ihm. Im folgenden verse aber weiss ich nicht, worauf sich das istuc beziehen soll. Ich halte daher 944 für ein späteres machwerk, gebildet aus 1017 - 19. Den folgenden vers aber setze ich mit änderung des istuc in istaec hinter 948, wo Pseudolus dem Simmia lockende aussichten eröffnet hatte: Ibidem (bei dem gastmahle, das er ihm ausrichten will) una aderit mulier lepida, super savia tibi quae savia det. Erwidert hierauf Simmia: Ego istaec aliis dare condidici: mi optrudere non pote palpum, so zeigt er sich auch hier als kecker geselle, der sich seiner geistigen überlegenheit bewusst den Pseudolus verspottet. Auch die folgenden worte Lepide accipis me spricht Simmia im höhnenden tone. - Vs. 1204 halte ich an der in der ztschr f. alt. 1842, p. 1076-77 gegebenen vertheidigung der handschriftlichen lesart fest, nur dass ich schreibe: SI. Non confidit. BA. Sycophanta hic nequam meditatus malest (er hat schlecht memorirt), eine äusserung, die ganz passend ist, sobald man annimmt, dass Harpax erst nach einigem besinnen und etwas unsicher den verlangten namen augegeben hat.

## Menaechmi.

Der genuss an diesem ergötzlichen producte plautinischer laune wird gar sehr durch die vielen textlücken verkümmert; findet sich doch kaum eine scene, in der nicht der ausfall einiger verse den zusammenhang störte. Wie sorgfältig Ritschl nun

auch auf diese lücken geachtet hat, so sind ihm gleichwohl, meiner meinung nach, noch zwei derselben in der scene V, 5 entgangen. Hier bringt der schwiegervater des epidamnischen Menaechmus einen arzt mit, um seinen von ihm für verrückt gehaltenen schwiegersohn zu behandeln, hält sich, als er diesen erblickt, anfangs in scheuer zurückgezogenheit und schickt nur den arzt zu ihm, der auch sogleich ein examen mit dem vermeintlich wahnsinnigen beginnt. Menaechmus aber antwortet gleich auf die erste frage höchst gereizt: Quin tu te suspendis? Hier verlangt es nun die sitte des Plautus, dass Menaechmus das auftreten seines schwiegervaters und des arztes (dass er diesen kannte, geht aus v. 957 hervor) bemerklich gemacht hätte, die situation aber brachte es mit sich, seine verwunderung darüber zu äussern, dass der alte in begleitung des arztes gekommen. Da sich in unserm texte nichts hiervon findet, so werden wohl vor v. 909 einige verse ausgefallen sein. Die andere, etwas grössere lücke nehme ich vor v. 935 an. Hier ist der alte ebenfalls zu dem Menaechmus herangetreten, wird aber von dem schwiegersohne weder begrüsst, noch um erklärung des seltsamen gegen ihn eingeschlagenen verfahrens ersucht, und doch muss er den alten gefragt haben, wesshalb er den arzt mitgebracht habe, sonst hätte dieser sich 937 mit den worten: insgnisti inquam nicht auf frühere erklärungen, die er in dieser beziehung gegeben habe, berufen können. Dies alles spricht für die annahme einer lücke an der stelle, die eine weitere bestätigung dann in den worten des alten in 935 findet: Immo noster (so schreibt Ritschl nach einer nicht sehr wahrscheinlichen conjectur; die besseren handschriften geben Immonestor, die schlechteren Modestior) nunc quidemst de verbis, praeut dudum fuit. Diese sprache des alten lässt offenbar glauben, dass er die letzte äusserung des Menaechmus für vernünftiger halte, als seine früheren: nun hatte aber Menaechmus zuletzt eine verwünschung gegen den arzt ausgesprochen, und wenn der arzt auch darauf erwiderte: nunc homo insanire occeptat, so konnte der alte die sache doch noch anders ansehen, wenn Menaechmus den arzt als solchen verwünscht hätte: da er das nicht thut, sondern den arzt vielmehr verwünscht, weil er ihm mit seinen fragen lästig falle, der arzt aber diese fragen auf verlangen des schwiegervaters gestellt hatte, so konnte der alte ebenfalls in der äusserung des Menaechmus nur eine bestätigung seiner bereits gefassten ansicht sehen, und muss sich mit den worten in 935 auf äusserungen des Menaechmus bezogen haben, die für uns verloren sind, jedoch in nichts anderem bestanden haben werden, als in den vorhin angegebenen erkundigungen, welche die situation ihm gleichsam von selbst in den mund legte. — Eine dritte lücke ist vielleicht vor v. 1148 anzunehmen. Menaechmus I kennt den Messenio nicht, hatte ihn desshalb 1065 mit adolescens angeredet und seitdem seinen namen auch nicht erfahren, konnte ihn also nicht 1148 mit Messenio anreden. Da indessen die unmittelbar folgenden worte von Messenio gesprochen werden, so kann auch die bezeichnung der person, welche den nächsten vers spricht, das schlusswort des vorhergehenden verses verdrängt haben.

So reich das stück nun leider an lücken ist, so arm ist es zum glück an späteren zusätzen. Ritschl hat im ganzen stücke nur sechs verse als unplautinisch bezeichnet, von diesen versen weist kein einziger auf eine wiederholte aufführung hin, alle geben sich deutlich als glosseme kund. Denselben ursprung aber hat ausser jenen sechs versen auch sicherlich v. 244. Der sicilische Menaechmus tritt hier mit seinem sclaven Messenio auf und antwortet auf die bemerkung des letzteren, dass sein zwillingsbruder, den er bereits sechs jahre in allen weltgegenden wie eine stecknadel suche, gewiss schon todt sei, da er ihn sonst gefunden haben würde, mit den worten:

Ergo istuc quaero certum qui faciat mihi.

Operam praeterea numquam sumam quaerere.

Verum aliter vivos numquam desistam exsequi:

Ego illum scio quam carus sit cordi meo.

Was soll hier praeterea bedeuten? Hand im Turs. IV, p. 547 hat dieser einen stelle zu liebe der partikel die bedeutung von alioquin zugeschrieben, an welcher ich mir jedoch so lange zu zweifeln erlaube, bis mir andere beispiele dafür entgegengehalten werden. Was aber den gedanken anbetrifft, so enthält der vers eine reine paraphrase des folgenden verses.

Die in allen scenen, besonders in der letzten hälfte des stückes, in grosse verwirrung gerathene versordnung ist von Ritschl so hergestellt, dass ich überall zustimmen kann. Rücksichtlich der personenvertheilung bin ich nur an einer stelle abweichender ansicht. V, 2 verklagt die frau des sicilischen Menaechmus ihren

mann bei ihrem vater und sagt 790: At enim ille hinc amat meretricem ex proxumo, worauf der alte erwidert: Sane sapit: Alque ob istanc industriam etiam faxo amabit amplius. Diese antwort kommt so ganz unerwartet, dass auch Ritschl bemerkt: Ceterum talis potius sententia exspectari videtur: Hau sane sapit: Atqui ob istanc industriam etiam amabit facies amplius. Da durchaus nicht abzusehen ist, wie ein solcher sinn durch verderbniss des textes in den geraden gegengedanken verkehrt sein sollte, so gebe ich die fraglichen worte dem epidamnischen Menaechmus, für den sich eine solche äusserung in der verdriesslichen laune, in der er sich gerade befindet, sehr wohl eignet. Auffallend wäre es ja auch, wenn Menaechmus so lange (von 775-811) stummer zuhörer der verhandlungen zwischen der matrona und dem senex bleiben sollte. Wenn der greis aber zu dieser bemerkung des vermeinten schwiegersohns schweigt, so geschieht das, weil er sich erst vollständiger von dem vorgefallenen unterrichten will.

### Mostellaria.

Dies stück gehört zu denjenigen plautinischen lustspielen, welche am corruptesten auf uns gekommen sind; es finden sich im ganzen stücke überall und zum theil recht ansehnliche lücken, auch der text liegt durch eine masse späterer zusätze im argen und die einzelnen verse sind in einigen scenen in eine wahrhaft babylonische verwirrung gerathen. Um so glänzender sind die verdienste Ritschl's um dieses stück, welcher durch sorgfältige berücksichtigung des zusammenhanges und die genaueste nachzählung der auf den einzelnen seiten des Ambrosianus stehenden verse nicht nur die stellen der einzelnen lücken, sondern auch die zahl der verlorenen verse ermittelt, mit seltenem scharfsinn die einzelnen verse in ihre naturgemässe ordnung zurückversetzt hat. Dass jedoch auch er noch einiges übersehen und in anderen fällen vielleicht nicht immer das richtige getroffen hat, liegt in der natur der sache; von ihm jedoch über den weg, der bei der emendation des Plautus einzuschlagen ist, belehrt, müssen alle mitarbeiter auf diesem felde das von Ritschl begonnene werk in seinem sinne fortzusetzen und weiter auszubauen bestrebt sein.

Indem Ritschl sein hauptaugenmerk auf die emendation der scenen III, 2 und IV, 2, die allerdings seiner pflege am meisten bedurften, richtete, scheint er mir die vielen schäden, an denen

auch die scene I, 3 krankt, übersehen zu haben. Nämlich von der vorigen scene her ist Philolaches auf der bühne geblieben, die neue scene führt uns mitten in eine unterredung der Philematium mit ihrer dienerin Scapha. Gleich das streitet wider die weise des Plautus. Es werden zu ende der vorigen scene einige verse ausgefallen sein, in denen Philolaches die zuschauer mit den auftretenden personen kurz bekannt macht (die annahme einer längeren vorstellung verbieten v. 161-65) und seinen vorsatz, ihr gespräch zu belauschen, mittheilt. Nach kurzen bemerkungen über das eben genommene bad wendet sich Philematium mit der frage an die Scapha, wie das kleid ihr stehe. Nachdem Scapha geantwortet, schönen stehe alles schön, und Philematium über diese antwort in entzücken gerathen ist (v. 166-71), wiederholt sich in den nächsten vier versen die frage, die antwort, das entzücken. Das ist doch offenbare dittographie. Wenn ich dessen ungeachtet nur die beiden ersten verse 172-73 für unecht halte, so bestimmt mich dazu v. 184, in welchem Philolaches sich auf seine äusserung in v. 174-75 bezieht. Will man nun nicht die schlussworte von 184: infecta dona facio für unecht halten, so müssen vss. 174-75 stehen bleiben, und es eröffnen sich zwei wege zur beseitigung der jetzt entstandenen bedenken: Plautus kann den Philolaches diese worte gleich nach 169 haben sprechen lassen, so dass 170-71 dem diaskeuasten gehörten; oder jene dittographie dient, wie das im Pseudolus einige male nachgewiesen ist, zur ausfüllung einer vorgefundenen lücke im texte. Ich entscheide mich für letztere annahme, weil ich sonst nicht weiss, worauf sich die folgenden worte der Philematium Nolo ego te adsentari mihi beziehen sollen. Also wird hinter 171 eine frage der Philematium und eine antwort der Scapha ausgefallen sein. Nachdem darauf Philematium 181 gesagt: Ego verum amo: verum volo mihi dici: mendacem odi und Scapha versichert hat, sie rede die wahrheit, wenn sie die schönheit ihrer herrin preise, so macht sie darauf von der aufforderung der Philematium, offen die wahrheit zu sagen, gebrauch und tadelt die Philematium, dass sie sich dem Philolaches, der ihrer mit der zeit überdrüssig werden könne, ausschliesslich hingebe. Philematium dagegen erinnert an den grossen dank, zu dem sie dem Philolaches verpflichtet sei, und dieser äussert die wuth, in welche er durch die reden der Scapha versetzt wird, zu wiederholten malen. Nachdem dies thema

von 186-207 behandelt ist, beginnt Scapha: Inscita ecastor tu quidem es, und was darnach? Genau wieder dieselbe anklage, dieselbe vertheidigung, dieselben wuthausbrüche, 208-23. Also wieder dittographie, nur lässt sich schwer entscheiden, welche fassung dem Plautus gehöre, denn des Plautus unwürdig ist keine. Nachdem, um in der scene weiter zu gehen, das abgehandelte thema durch die erklärung der Scapha in 224-26 abgeschlossen ist, sagt Philematium 227-28: Ut famast homini, exin solet pecuniam invenire. Ego si bonam famam mihi servasso, sat ero dives. Der im ersten verse ausgesprochene gedanke passt weder zum vorhergehenden noch zum folgenden, wesshalb vermuthlich v. 227 aus einem anderen stücke des Plautus hierher sich verirrt hat. Nach einer kurzen bemerkung des Philolaches folgen die anstössigen verse 231-32: Sc. Quid illis futurumst ceteris, qui te amant? Philem. Magis amabunt, Quom me videbunt gratiam referre bene merenti, die ich für unecht halten muss. Diese äusserung der Philematium ist nämlich 1) unrichtig; denn wenn Philematium sich dem Philolaches dadurch dankbar zeigt, dass sie sich ihm ausschliesslich hingiebt, so werden sich ja die anderen anbeter natürlich von ihr zurückziehen; 2) unpassend für die redende, die den eindruck nicht berechnen darf, den ihr benehmen gegen den Philolaches auf ihre andern verehrer machen muss und 3) verletzend für den Philolaches, der statt einer versicherung ihrer liebe zu ihm immer nur von der dankbarkeit hören muss, durch welche sich Philematium an ihn gefesselt fühlt. Da zu diesen gründen noch der umstand kommt, dass v. 232 nach v. 214 gebildet ist, so kann ich in 231-32 nur das machwerk eines interpolators erblicken, muss aber auch die beiden folgenden verse 233-34 als eine variation des bereits 229-30 ausgesprochenen gedankens verwerfen, zumal der wunsch, den Philolaches hier ausspricht, sich selbst zu gunsten der Philematium zu enterben, etwas stark an das ungereimte streift. Wie nun aber, schloss sich im ursprünglichen texte v. 235 unmittelbar an v. 230? Unmöglich, da ista res alsdann ebenso wie in dem jetzigen zusammenhange beziehungslos stehen würde. Also wird auch hier der interpolator auf eigene gefahr die textlücke auszufüllen versucht haben. Im folgenden kommen wir nun wieder auf festen plautinischen boden, der bis v. 274 reicht, wo ein neuer stein des anstosses liegt. Nachdem nämlich Scapha ihrer

herrin abgerathen hat, sich zu salben, antwortet sie auf die frage: Quapropter folgendermassen:

Quia ecastor mulier recte olet, ubi nil olet.

Nam istaec veteres, quae se unguentis unctitant, interpoles,

Vetulae, edentulae, quae vitia corporis fuco occulunt,

Ubi sudor cum unguentis sese consociavit, ilico

Itidem olent, quasi quom una multa iura confudit cocus.

Quid olant, nescias, nisi id unum, male ut olere intellegas. Der satz mit nam dient nicht zur begründung des vorhergehenden, denn während vorher im allgemeinen von den mulieres gesprochen wurde, ist hier nur die rede von vetülae, edentulae. Entsteht der schlechte geruch nur, wenn der schweiss alter weiber sich mit den salben vermengt, so kann das die Philematium nicht abhalten, sich zu salben. Die verse tragen nach inhalt und form durchaus einen plautinischen charakter und so könnte die ganze stelle von 274—81 wohl als parallelstelle an den rand geschrieben und dann in den text gerathen sein.

In der scene II, 2 bin ich mit der personenvertheilung Ritschl's 506-11 nicht einverstanden und denke mir die sache vielmehr so: die erzählung des Tranio in 496-505 hat den Theuropides in eine solche spannung versetzt, dass er das sich gegen ende der rede des Tranio im hause erhebende geräusch nicht hört, wohl aber Tranio, der denen im hause St, st zuruft, eine aufforderung, die dem Theuropides ebenfalls entgeht, der seinerseits mit den worten: Quid obsecro hercle factumst? näheren aufschluss über den spuk im hause verlangt. Dem Tranio aber entschlüpft in seiner angst die äusserung: concrepuit foris, die er mehr für sich hin, als zum Theuropides spricht. Dieser hat sie indess vernommen, da ihm aber das geräusch im hause entgangen ist und er meint, das klopfen an der thüre werde vom Tranio ebenfalls als ein zeichen jenes klopfgeistes angeführt, so ruft er verwundert und ungläubig: Haecine percussast? Tranio beantwortet diese frage nicht, sondern spricht die worte Guttam haut habeo sanguinis etc. für sich. Hätte Theuropides das geräusch im hause vernommen, so würde er der sache gewiss tiefer auf den grund geforscht haben, er hört jedoch das geräusch ebenso wenig, als den späteren ruf aus dem hause in 515: Heus Tranio.

Der anfang der nächsten scene ist mir mehrfach anstössig. Wir sehen hier den Tranio und den wechsler auf der bühne;

letzterer eröffnet die scene durch einige verse, in denen er sich über die heurigen schlechten zeiten beklagt. Tranio erblickt ihn und geräth in die grösste angst: Manufesta res est, nisi quid occurro prius, Ne hoc nunc senex resciscat. Seltsam! Tranio erwartet die rückkehr seines herrn, wie aus 541 hervorgeht, erst viel später, und betritt Theuropides auch während Tranio v. 539-40 spricht, die bühne, so hat ihn dieser doch nicht gesehen, als er jene worte spricht, wie kann ihn also das auftreten des wechslers so aufregen? Er kann doch unmöglich hoffen, seinem herrn solle sein anschlag mehrere tage verborgen bleiben, es kommt ihm vielmehr nur darauf an, den Theuropides so lange zu täuschen, bis Callidamates seinen rausch ausgeschlafen hat und alle gäste aus dem hause entfernt sind. Zu diesem sachlichen bedenken kommt noch ein sprachliches. Wenn Tranio 540 fortfährt: ibo huic obviam, so meint er mit dem huic doch offenbar den wechsler. Nun aber heisst es gleich im folgenden verse: Sed quidnam hic sese tam cito recipit domum? Hier ist mit dem hic nicht der danista, sondern der alte gemeint. Auffallend ist es ferner, dass der wechsler bis 560 auf der bühne bleibt, ehe er den Tranio erblickt. Was macht er da so lange? Auch Tranio unterredet sich unbefangen mit dem Theuropides, hat seine vorige angst ganz vergessen und versucht erst, als der wechsler ihn erblickt hat, seinen oben ausgesprochenen vorsatz, an den wechsler heranzutreten, auszuführen, wie wir das aus der frage des Theuropides 562: Quo te agis? und aus der verlegenen antwort des Tranio: Nequoquam abeo ersehen. Sollte wirklich Plautus alle diese widersprüche verschuldet haben? Meiner meinung nach ist der anfang der scene verloren gegangen, das erhaltene beginnt mit v. 541 und die verse 532-40 gehören hinter 559. Aber auch so bleibt eine schwierigkeit, zu deren beseitigung die annahme einer zweiten lücke nothwendig zu sein scheint. Das räthsel nämlich, wie es kommt, dass Theuropides, gegen den der frühere besitzer seines hauses alle von Tranio erdichteten spukgeschichten in abrede genommen hatte, dies thema so bald und so leicht fallen lässt, weiss ich mir nur so zu erklären, dass die aufmerksamkeit des alten plötzlich durch etwas überraschendes von jenem gegenstande abgelenkt wird. Diese überraschung aber konnte ihm nur durch das auftreten des danista bereitet werden. der also durch seine äussere erscheinung sogleich die allgemeine

aufmerksamkeit auf sich ziehen musste, sei es dass Plautus ihn als gravastellus auftreten, oder ihn gleich dem Ballio sich auf die bühne schrägeln liess. Genug, Theuropides fragte in einem verloren gegangenen verse, wer der fremde sei. Tranio erblickt und erkennt den gefürchteten gast und spricht v. 536-40, worauf der danista erst 532-35 redet und dann, als er den Tranio erblickt, noch 560-61 hinzufügt. -- Nun aber entsteht die weitere frage, ob Ritschl recht daran gethan hat, die gewöhnliche eintheilung der akte zu ändern und mit dieser scene nicht den dritten akt beginnen zu lassen? Liess man hier früher einen neuen akt beginnen, so geschah dies, wie Ritschl in der praef. p. xiv-xv angiebt, damit Theuropides während des zwischenaktes zeit erhalte, sich die gewünschte auskunft von dem früheren besitzer seines hauses zu verschaffen. Beginnt nun hier kein neuer akt, so hat Theuropides zu diesen erkundigungen nur die zeit, während welcher nach dem Ritschl'schen texte achtzehn verse gesprochen werden. Da diese zeit zu einem solchen geschäfte offenbar nicht ausreicht, so nahm Ritschl an, dass zu ende der vorigen oder zu anfang dieser scene einige verse ausgefallen seien. Aber gross kann die lücke doch immer nicht gewesen sein, und Plautus hätte an dieser stelle vom Theuropides eine behendigkeit verlangt, wie er sie seinen agirenden personen sonst nicht auferlegt, s. Ritschl im rh. mus. IV, p. 599. Ist die von mir vorgeschlagene versumstellung richtig, so beschränkt sich die ganze dem Theuropides gewährte zeit auf die paar ausgefallenen verse! Wenn Ritschl weiter meint, mit der annahme, dass mit dieser scene ein neuer akt beginne, geriethen wir in eine grössere und zwar doppelte verlegenheit, so ist die eine, woher nämlich Tranio plötzlich komme, ohne dass sein auftreten mit einer sylbe angegeben sei, durch meine obige versumstellung bereits beseitigt; die andere, wie Tranio sich 541 über die so schnelle rückkehr seines herrn verwundern könne, wenn Theuropides zu seinem geschäfte den ganzen zwischenakt gehabt habe, kann ich nicht ohne weiteres zugeben, da sich diese schwierigkeit durch angemessene ausfüllung der lücke zu anfang dieser scene wegschaffen lässt. Nehmen wir an, dass Tranio, nachdem er über seine list frohlockend geäussert hat, sein herr werde so in furcht gesetzt sein, dass er es lange nicht wagen werde zurückzukehren, plötzlich seinen herrn erblickt und nun fortfährt: Sed recten

oculis utor? estne is Theuropides, quem pedes recta via huc ferunt? Atque is est profecto. Sed quidnam hic sese tam cito recipit domum? so schwindet, meine ich, aller anstoss, den Ritschl an dieser frage nimmt. Wie ich die frühere abtheilung der akte hier in schutz nehmen musste, so kann ich Ritschl auch nicht beistimmen, wenn er den zweiten akt mit 430 abschliessen will. Tranio hat die verliebten paare ins haus getrieben, dieses sorgfältig verschlossen, alle instructionen ertheilt und ist vollkommen gerüstet den alten zu empfangen: hinc speculabor procul, Unde advenienti sarcinam inponam seni. Warum sollen wir nun den armen Tranio während des ganzen zwischenaktes vor dem hause schildwache stehen lassen, warum ihm nicht sogleich den Theuropides entgegenführen? Wenn Ritschl dagegen bemerkt: Si nullo temporis spatio interjecto Theuropides adveniret, haud dubie tale quiddam de more adiectum legeremus: "atque eccum adest", so hat er, was die plautinische sitte verlangt, vollkommen recht; aber was hindert, in einem stücke, das so voller lücken ist, auch hier den ausfall eines verses, in welchem Tranio das auftreten des Theuropides ankündigte, anzunehmen?

In derselben scene III, 1 ist der text von 573-618 durch die ärgsten versversetzungen in eine gräuliche verwirrung gerathen. Ritschl hatte in den Parerg. I, p. 497-99 versucht, die ursprüngliche reihenfolge der verse wiederherzustellen, verwirft jedoch in seiner ausgabe selbst jenen versuch und giebt den text mit wenigen ausnahmen nach der gewöhnlichen versordnung, macht aber in der praef. p. x11-x1v einen neuen vorschlag, ordnung in die unordnung zu bringen, dem ich vollkommen beistimme, nur dass ich v. 609: Non edepol nunc tu me istis verbis territas nicht dem danista gebe, denn Tranio hatte mit nichts gedroht, sondern dem Tranio, und den vers hinter v. 586 setze. Hier hatte der wechsler gedroht, den Philolaches mit lauter stimme als seinen schuldner in anspruch zu nehmen, worauf Tranio nach dem ironischen: euge, strenue, passend v. 609 hinzufügen konnte, indem er sieht, dass er jetzt, nachdem die sache einmal so weit gekommen, es dem Theuropides nicht länger verhehlen könne. dass sein sohn geld vom wechsler aufgenommen habe.

Wie Ritschl praef. p. x aus dem Ambrosianus entnommen hat, müssen zwischen v. 796—826 einige verse ausgefallen sein, doch gesteht er, die stelle und den inhalt jener lücke nicht er-

mitteln zu können. Vielleicht gelingt es mir dies ζήτημα zu lösen. In v. 928 weiss Theuropides, dass Philolaches auf dem lande sei, und schickt den Tranio ab, ihn in die stadt zu holen. Allein Philolaches war nicht auf dem lande, also musste Tranio dies dem alten vorgelogen haben; aber in dem erhaltenen stücke findet sich diese lüge nicht. In II, 2 und III, 1 war dazu kein platz, wohl aber in III, 2. Nämlich v. 803 fordert Tranio seinen herrn zur eile auf, das haus des Simo zu besehen. Was veranlasst ihn zu dieser eile? Von seinem eigenen hause ist Theuropides entfernt, somit brauchte Tranio nicht zu befürchten, die gesellschaft im hause möchte sich durch einen lärm verrathen. Wahrscheinlich also brachte Theuropides einen gegenstand aufs tapet, über den Tranio rasch hinwegzukommen suchte. Das aber war die erkundigung nach dem sohne und dessen treiben. Daher nehme ich hinter v. 802 (oder vielmehr 801, wenn Bergk in der ztschr. f. alt. 1855, p. 290 mit der behauptung, der folgende vers enthalte eine dittographie, recht hat) eine lücke von einigen versen an.

In der schlussscene des stückes macht Tranio in v. 1137 den vorschlag, Callidamates solle richter sein zwischen ihm und seinem herrn und fordert den Theuropides auf, seine klagen vorzutragen. Der alte geht hierauf ein, klagt den Tranio an und scheint also den Callidamates als schiedsrichter anzuerkennen. Nach einigem wortwechsel zwischen beiden partheien fordert Callidamates v. 1143 das richteramt für sich, was denn Tranio mit freuden annimmt. Aus diesem einfachen berichte geht hervor, dass die verse 1143-45 dittographie von 1137-38 sind, auch spricht gegen die echtheit der späteren stelle der umstand, dass 1144 die worte: accipito hanc [tute] ad te litem, enim istic captiost, an den Callidamates gerichtet sind, wogegen das tu im folgenden verse: Fac ego ne metuam [mihi, atque] ut tu meam timeas vicem auf den Theuropides zu gehen scheint. Endlich weiss ich nicht, was Tranio mit den worten: enim istic captiost sagen will. Spräche Theuropides diese worte, so liessen sie sich erklären, indem er in der bereitwilligkeit des Tranio, sich dem richterspruche des Callidamates zu unterwerfen, ein vorher zwischen beiden abgekartetes spiel zu sehen glaubt; doch müsste in diesem falle Theuropides wegen dieser besorgniss beruhigt werden, was nicht geschieht. Also sind auch diese drei verse wohl ein späterer zusatz.

#### Persa.

Mit Ritschl's personenvertheilung bin ich einverstanden bis auf die eine stelle v. 47, wo derselbe Bothe gefolgt ist. Toxilus hat den Sagaristio gebeten, ihm geld zu leihen; Sagaristio besitzt freilich selbst nichts, will sich aber bemühen, dem Toxilus etwas zu verschaffen. Da Toxilus nun schon v. 5—6 und 43 gesagt hat, er habe sich viele mühe gegeben, geld zu leihen, aber vergeblich, so kann er nun v. 47 nicht sagen: quaero tamen ego item sedulo; so haben aber auch die codd. nicht, sondern: quaere, und das ist beizubehalten, und zwar so, dass Sagaristio diese worte spricht, nicht Toxilus, also: quaere tamen; ego item sedulo. Auch die folgenden worte können nicht so lauten, wie sie Ritschl geschrieben: si quid erit, fac sciam, Sagaristio glaubt selbst nicht, dass es dem Toxilus gelingen werde, geld zu erhalten. Die codd. geben: si quid erit, iam ut scias, sonach wäre vielleicht zu lesen: si quid erit, iam scies.

Von späteren zusätzen, wie sie in folge wiederholter aufführungen entstanden, ist der Persa bis auf eine stelle 442—43, die nach Ritschl's richtiger bemerkung eine dittographie von 433—34 enthält, ganz frei; denn die verse 453—54, die einen dort ganz unpassenden gedanken bringen, sind wohl erst später von den grammatikern als parallelstelle an den rand geschrieben und so in den text gerathen, und die verse 727—28, die wörtlich aus 467—68 wiederholt sind und an der späteren stelle nicht passen, weil Saturio erst nach der entfernung des Toxilus lärm machen soll, haben, wie öfters, die lücke im plautinischen texte ausfüllen müssen. Alle übrigen von Ritschl ausgemerzten worte geben sich offen als glossen kund.

Auch versumstellungen finden sich verhältnissmässig in geringer zahl. Ausser den schon von Ritschl berichtigten scheint mir die anordnung der verse nur an zwei stellen noch fehlerhaft zu sein. In der scene III, 1 macht die tochter des Parasiten dem vater vorstellungen wegen des scheinverkaufes, den er mit ihr vornehmen will und antwortet auf den vorwurf des Saturio: Enimvero odiosa's sqq. 349—51:

Non sum neque me esse arbitror,
Quom parva natu recte praecipio patri:
Nam inimici famam non ista, ut natast, ferunt.
Hier enthält der letzte vers weder eine begründung des vorher-

gehenden, noch einen in den zusammenhang passenden gedanken. Die nun folgenden worte des Saturio:

> Ferant eantque in maxumam malam crucem. Non ego omnis inimicitias pluris aestumo, Quam mensa inanis nunc si adponatur mihi,

sind geeignet, dem dispüt ein ende zu machen, denn von den grundsätzen, wie sie Saturio in diesen versen ausspricht, müssen alle vorstellungen der tochter kraftlos abprallen. Wozu also sollte die tochter dennoch die worte 335—56 erwidern:

Pater, hominum immortalis est infamia:

Etiam tum vivit, quom esse credas mortuam, wozu sollte sie ihn nochmals an die infamia, die ihrer harren werde, erinnern? Warum soll die infamia auch dann noch fortleben, wenn man sie verschollen denkt? Der grund, den die tochter hier anzugeben unterlässt, ist, denke ich, in v. 351 ausgesprochen. Man glaubt nämlich, eine böse nachrede sei ausgestorben, wenn die menschen sich von der grundlosigkeit derselben überzeugt haben; lebt aber der üble ruf dennoch fort, so verdankt er seine erhaltung unseren feinden, welche die wahrheit nicht durchdringen lassen, oder, wie Plautus sagt, die nachricht nicht so verbreiten, wie sie entstanden ist, d. h. sie anfangs verbreiten, wenn der schein gegen uns spricht, aber nicht unterdrücken, wenn sie den wahren zusammenhang erfahren. Also gehören v. 355-56, hinter v. 350 und das pater zu anfang von 355 mit dem patri zu ende des vorhergehenden verses soll dem vater die nachfolgende ermahnung recht dringend ans herz legen. - Die zweite stelle, an der ich, jedoch nicht mit gleicher entschiedenheit, eine versumsetzung annehme, findet sich in der, allem anscheine nach, lückenhaft überlieferten schlussscene. Hier scheint mir v. 811 nicht an seinem platze zu stehen. Dordalus hat vom Paegnium prügel bekommen, wie kann er darauf sagen: Delude, ut lubet, erus dum hinc abest, also den Paegnium auffordern, ihn noch mehr zu prügeln? Sodann ist die drohung mit dem abwesenden herrn, wie auch aus v. 786-87 hervorgeht, an den Toxilus, nicht an Paegnium, den untersklaven des Toxilus, gerichtet. Daher gehört v. 811 wohl hinter v. 802, auf v. 810 aber lasse ich 816-17 folgen. Aber auch so bleiben noch bedenklichkeiten, die ich nur durch annahme kleiner lücken zu beseitigen weiss. V. 803-4 fordert Toxilus den Paegnium auf, den kuppler zu verspotten, dies unterbleiht aber (das blosse Huc des Paegnium kann dafür nicht gelten); und doch sagt Toxilus 806 zum Paegnium: basilice te intulisti et facete, also wird wohl hinter v. 804 eine kleine lücke stattgefunden haben, was auch aus v. 809 hervorgeht, wo Toxilus den Paegnium auffordert, mit seiner verspottung fortzufahren. Ferner muss wohl vor 812 eine kleine lücke angenommen werden. Paegnium sagt zum kuppler: viden tu ut tuis dictis pareo? (denn dass er diese worte zum kuppler spricht, nicht zum Toxilus, geht aus dem folgenden hervor), nun aber hat Dordalus weder in 811 noch in 816 einen befehl ausgesprochen, dem Paegnium, wenn auch in seiner weise, nachgekommen wäre. Endlich ist vielleicht auch hinter 849 eine lücke anzunehmen, da der kecke und herausfordernde Paegnium schwerlich die schmähung, die Dordalus ihm mit der anrede: frustum pueri, zuwirft, ohne entgegnung hingenommen haben wird.

Hiermit bin ich aber schon auf die frage nach den lücken des stückes gekommen. Dass ausser den versen, die, wie der zusammenhang lehrt, ausgefallen sind, und deren zahl nicht gross ist, ein beträchtlicher theil des stückes verloren gegangen sein müsse, nimmt auch Ritschl an, wie er in der praef. p. 1x deutlich ausspricht. Den hauptsitz der lücken suche ich in den beiden ersten akten, denn die exposition ist in mancher beziehung ungenügend und zeigt keinesweges die klarheit, die Plautus sonst auch diesem theile seiner lustspiele zu geben pflegt. Besonders bleibt das verhältniss des Toxilus zum kuppler dunkel. Toxilus sucht sich an dem kuppler zu rächen und führt das vorhaben auch glücklich durch, aber wofür will er sich rächen? Die geliebte des Toxilus, die Lemniselenis, ist sclavin im hause des Dordalus und Toxilus hat sich eidlich gegen den kuppler verpflichten müssen, sie am heutigen tage loszukaufen, widrigenfalls sie ewig sklavin bleiben solle, s. 400-3, 425-26, 337-38. Was veranlasste aber den Toxilus zu diesem eidlichen gelöbniss? In den anderen stücken des Plautus gehen die liebhaber doch nur in dem falle auf solche verpflichtungen ein, wenn sie rivalen haben und befürchten müssen, diese möchten ihnen mit dem loskauf der geliebten zuvorkommen. Sodann, wie kam der kuppler zu der drohung, die Lemniselenis ihr lebelang als sklavin behalten zu wollen, wenn er an diesem tage das geld nicht erhielte? Im interesse des kupplers lag es doch, das mädchen an jedem tage loszuschlagen, wenn er es vortheilhaft verkaufen konnte. Aber nicht nur, dass der dichter diese fragen unbeantwortet lässt, er bringt auch andre angaben, die uns in betreff der rache, die Toxilus an dem Dordalus nimmt, auf eine ganz andere fährte führen. Wenn nämlich Toxilus 431-32 zum kuppler sagt: id tibi suscensui, Quia te negabas credere argentum mihi, so scheint es sich um eine anleihe zu handeln, die Toxilus beim kuppler zu machen suchte, und die folgenden worte des Dordalus sprechen in der that offen für diese deutung, die noch eine weitere bestätigung durch die worte des kupplers in 785: Quia fidem ei (Toxilo) non habui argenti. eo mihi eas machinas molitust 1) erhalten. Aber zu dieser auffassung stimmt nun wieder nicht, was Dordalus 402 -- 3 sagt: Quodsi non dederit atque hic dies praeterierit, Ego

2) Eine anspielung auf diesen credit, den Toxilus von Dordalus verlangt, scheint mir auch in den worten v. 482-85:

Quid agis? D. Credo. T. Unde agis te, Dordale? D. Credo tibi. T. Di dent quae velis: eho, iam manu emisisti mulierem? D. Credo edepol, credo inquam tibi. Tr. Iam liberta auctu's. D. Enicas.

Quin tibi me dico credere. T. Dic bona fide: iam liberast? zu liegen. Die übersetzungen dieser stelle von Ross und Rapp genügen nicht, indem ersterer credere immer in der bedeutung glauben, letzterer immer in der bedeutung credit geben nimmt, und doch liegt die pointe dieser stelle gerade in dieser doppelbedeutung des credere. Toxilus will schnelle auskunft, ob Dordalus bereits die Lemniselenis frei gegeben habe, Dordalus aber will in seiner heiteren laune den ungeduldigen Toxilus necken und hinhalten. Als dieser also fragt quid agis? antwortet Dordalus anlehnend an das 476-78 gesagte: credo, ich creditire. Als Toxilus darauf seinem zwecke näher rückend fragt: unde agis te? und nun die antwort erwartet: a foro, täuscht ihn Dor-dalus mit der antwort: credo tibi, ich gebe dir credit. Für dieses vertrauen dankt Toxilus kurz und rückt nun mit der frage, die ihm zumeist am herzen liegt, gerade heraus. Wenn Dordalus antwortet: Credo edepol, credo inquam tibi, so beginnt die amphibolie, an der Dordalus auch im folgenden noch eine weile festhält: je nachdem man tibi mit credo oder mit inquam verbindet, entsteht ein verschiedener sinn. Toxilus, dem diese zweideutigkeit nicht entgeht, erstrebt mit der folgenden frage eine bestimmtere antwort, entlockt diese aber seinem gegner noch nicht. Wenn nun Toxilus seine vorige frage dringend in den worten Dic bona fide: iam liberast? wiederholt und Ritschl aus v. 487 schliesst, dass die antwort des Dordalus und die ersten worte der folgenden rede des Toxilus ausgefallen seien, so hat er darin allerdings recht, aber es lässt sich auch errathen, wie unge-fähr die antwort des Dordalus gelautet haben müsse, nämlich: Crede et tu mihi, so dass er also auch jetzt noch den Toxilus hinhält, obwohl er seine frage bejahend beantwortete, oder: Quin tu mihi credis, quandoquidem ego me tibi credere identidem dixi. Nun aber kann Dordalus die verlangte runde antwort nicht länger zurückhalten und lässt sie dem Toxilus auf sein abermaliges ansuchen endlich in 487—88 zukommen.

argentum, ille ius iurandum amiserit, was doch so aussieht, als ob Dordalus das geld dem Toxilus wirklich geliehen hätte.

Lückenhaft muss ferner die scene I, 3 sein, wo die aufschlüsse, die Toxilus dem Parasiten über seinen plan giebt, weder den Saturio noch die zuschauer befriedigen können, ja wo das in v. 148—52 ausgesprochene verlangen des Toxilus dem Saturio völlig unverständlich sein muss. Auf die annahme weiterer lücken im ersten theile des stückes führen noch die worte des Sagaristio in 767: cedo parem quem pepigi, da sich Saturio in dem stücke, wie es uns jetzt vorliegt, nichts ausbedungen hat; endlich auch die frage des kupplers in 798: at bona liberta, haec scivisti et me celavisti? die es wahrscheinlich macht, dass Plautus den zuschauern mehr von der correspondenz zwischen Toxilus und der Lemniselenis mittheilte, als wir aus den in ihrer jetzigen gestalt unglücklichen scenen II, 1 und 2 erfahren.

#### Mercator.

Auch diesem stücke hat die zeit vielfache wunden geschlagen, besonders sind die zusammengehörigen verse mehr, als in andern stücken, auseinandergerissen. Die hauptsachen hat Ritschl's scharfsinn auch hier in ordnung gebracht, nur an drei stellen scheint mir die verwirrung, in welche die reihenfolge der verse gerathen ist, noch nicht beseitigt zu sein. Die erste befindet sich in der durch versversetzungen vorzugsweise entstellten ersten scene, wo ich Ritschl's ansicht, die unordnung erstrecke sich nur auf die ersten sechzig verse, nicht beistimmen kann, sie reicht nach meiner überzeugung weiter. Charinus erzählt seine früheren schicksale, wie er aus liebe zu einer hetäre ein verschwender geworden und sich dadurch den unwillen des vaters zugezogen habe, der in seinem von tage zu tage wachsenden zorne ihn bisweilen keines wortes gewürdigt, ja zuletzt sogar ihn nicht mehr für seinen sohn habe anerkennen wollen. diese letzte, in v. 59-60 enthaltene angabe können sich nun unmöglich die v. 61-79, in welchen der vater seine jugendgeschichte erzählt, anschliessen, es fehlt jeder zusammenhang, ja es wäre diese erzählung hier ganz ungehörig, wo Charinus eben gesagt hat, der vater habe sich in kein gespräch mit ihm einlassen wollen; der vater wird dem sohne seine jugendgeschichte früher, wo sein zorn noch nicht aufs äusserste gestiegen war,

mitgetheilt haben. Daher gebe ich dieser ganzen erzählung ihren. platz hinter v. 52-54, wo die worte: ea quae ipsus optuma (ratione) Omnis labores invenisset perferens die erzählung passend vorbereiten. Die beiden verse 55-56 gehören vielleicht hinter v. 79, mit folgendem zusammenhang: ich aber wäre nicht so, wie ich sein sollte, sondern längst schon ein convitium für den vater. Ferner dürfen v. 59-60 nicht auf 57-58 folgen, denn einmal würde dann das summo haec clamore das vorhergehende conclamitare tota urbe wieder aufnehmen, während es doch einen gegensatz zu dem folgenden mussans enthalten soll, sodann ist es naturgemäss, erst anzugeben, was der vater zum sohne spricht, darauf, was er öffentlich in der sache thut; also müssen in umgekehrter reihenfolge 57-58 sich an 59-60 anschliessen. Ordnen wir hiernach nun die stelle so: 54. 61-79. 55-56. 59-60. 57-58, so erhalten wir eine passende steigerung in den vorwürfen des vaters, der ruhig anfängt, den sohn belehrt und sich selbst ihm als muster hinstellt, dann aber, als der sohn die vorstellungen des vaters nicht berücksichtigt, immer heftiger wird und dem sohne endlich ankündigt, er erkenne ihn nicht mehr für seinen sohn, worauf nun passend die öffentliche creditlosigkeitserklärung des sohnes folgt. - In der folgenden scene ist Ritschl in der anordnung der stelle 167-70 Meursius gefolgt; ich kann nicht beistimmen, denn 1) ist nicht abzusehen, wie 167 seine stelle passend nach 166 erhalten könne, da Charinus mit alleiniger ausnahme des obsecro kein schmeichelndes wörtchen an den Acanthio gerichtet hat. 2) stehen die worte istuc quid sit in v. 170 ganz beziehungslos. Daher ordne ich die stelle so: 170-72, 166, 169, 168, 167, (die drei letzten verse stehen in den codd. in dieser aufeinanderfolge) 173. Doch v. 169 giebt noch einen ungehörigen gedanken, Acanthio will nichts fragen, stellt auch im folgenden keine fragen, sondern will sich seine hiobspost erst vom Charinus abfragen lassen, ein verlangen, dem Charinus auch von v. 173 an nachkommt; also wird mit Bothe exquirier zu schreiben sein, oder es ist te hinter exquirere einzuschieben. - Zu ende von IV, 3 nimmt Ritschl nach den worten des Lysimachus in 739: Nimium negoti repperi. enim vero haereo den ausfall etwa folgenden verses an: Quos esse hos dicam, qui huc recta adveniunt via; allein hätte Lysimachus jetzt schon den koch mit seinem gefolge bemerkt, so hätte ihm nicht

in der folgenden scene v. 748 die äusserung des schreckens und der überraschung angestanden: Ecce autem perii: coquos adest. Ich glaube vielmehr, v. 739 gehöre hinter 723, wo Dorippa die verlegenheit des Lysimachus bemerkt und sagt: Haeres: haud vidi magis. Dorthin gestellt enthält das enim vero haereo eine gegen die zuschauer hin gesprochene bestätigung des haeres der Dorippa. Ob aber die worte haud vidi magis der Dorippa oder dem Lysimachus gehören, ist zweifelhaft. Gewöhnlich sieht man in dieser wendung eine in ironie gekleidete ableugnung einer vom gegner behaupteten thatsache, s. Lindem. ad Capt. III, 2, 29. Dagegen schreibt Rost opusc. p. 262-63 der formel immer eine ernstlich gemeinte versicherung zu, unser: im höchsten grade. Die übersetzung ist allerdings richtig, ob aber die worte ironisch oder ernstlich zu nehmen seien, ist ganz durch den ton des redenden bedingt. Gehören hier also die fraglichen worte der Dorippa, so spricht sie im ernste, gehören sie dem Lysimachus, so will er damit seine von der Dorippa bemerkte verlegenheit in abrede stellen und spricht ironisch.

Rücksichtlich der personenvertheilung kann ich Ritschl nicht beipflichten, wenn er 371-72 schreibt:

Dem. Per mare ut vectu's, nunc oculi terram mirantur tui. Char. Magis opinor.

Charinus hat über unwohlsein geklagt, Demipho schiebt dies auf die seereise; was soll nun die antwort des Charinus: magis opinor bedeuten? Meiner meinung nach hat Weise hier das rechte gesehen, der diese worte mit der vorhergehenden äusserung des Demipho verbindet und den Charinus antworten lässt: Id est profecto: verum actutum abscesserit. Hätte Demipho diese letzten worte gesprochen, so hätte er nicht sogleich v. 376 sagen können: si sapias, eas ac decumbas domi. Da Demipho seinen sohn um jeden preis von dem schiffe fern halten wollte, so kam ihm das unwohlsein des sohnes sehr gelegen, wogegen es im interesse des Lysimachus lag, sein unwohlsein sehr leicht zu nehmen, um bald möglichst zum schiffe zurückeilen zu können. - Da in der schlussscene Lysimachus seinen sohn 977-78 auffordert, mit der verspottung des Demipho fortzufahren, so scheint es angemessener, den folgenden vers 979 dem Eutychus beizulegen, zumal da die rüge des dem unschuldigen sohne zugefügten unrechts auch an sich als dem freunde des sohnes eher zustehen dürfte, als dem freunde des vaters. Dagegen möchte ich die folgenden worte Etiam loquere larua cet. in v. 981—86 lieber dem Lysimachus, als dem Eutychus geben; die in 982 enthaltene moral hatte Eutychus schon 972 dem Demipho gepredigt, sollte sie also wiederholt werden, so musste sie von einer andern person vorgetragen werden; sodann passt die in den letzten worten enthaltene hinweisung auf das interesse des staates für den alten Lysimachus besser, als für den jungen Eutychus. Demselben Lysimachus möchte ich endlich v. 1003 zuschreiben: die drohung mit dem häuslichen sturm ist ganz passend für den ehemann, der ein solches unwetter eben erst bestanden hat; wogegen die im folgenden verse ausgesprochene beruhigung: non resciscet: ne time sich für den Eutychus passt, dem sie Ritschl auch beigelegt hat.

In der scene IV, 4, in der Lysimachus durch die ungelegene ankunft des kochs in grosse verlegenheit geräth, bemerkt Ritschl, die frage des kochs in 773: Qur heic astamus? sei unpassend, man erwarte eher eine fortsetzung der rede des Lysimachus mit: Cur hic astatis? quin abis? aber sollte nicht die ganze stelle 773—78 dittographie von 768—70 sein? Meiner meinung nach schlossen sich an die worte des Lysimachus 770: nunc abi unmittelbar die worte des kochs in 779—82: agite apponite cet. an (denn dass diese worte zu dem wirklichen texte des Plautus gehörten, geht aus v. 800—2 hervor); die worte des Lysimachus aber 771—72 stelle ich nach: vae misero mihi in 792. — Sollte v. 878 nicht ein reines glossem des vorhergehenden verses enthalten?

Eine kleine lücke ist ausser den von Ritschl bemerkten nach v. 767 anzunehmen, wenigstens will es mir nicht wahrscheinlich vorkommen, dass Lysimachus auf die bemerkung des kochs, er fürchte augenscheinlich seine frau, geantwortet haben sollte: Sapio: nam mihi unicast, vielmehr sind hier wohl zwei halbverse ausgefallen, welche die antwort des Lysimachus und die bemerkung des kochs, auf welche Lysimachus mit obigen worten antwortete, enthielten. Dass das stück frei ist von grösseren lücken, d. h. vom ausfall ganzer scenen, andererseits aber auch zu den fabulis retractatis, d. h. zu den stücken gehöre, die bei wiederholten aufführungen manche änderungen erfuhren, hat Ritschl praef. p. vi richtig bemerkt, dem ich nur darin nicht beistimmen kann, dass er den Mercator in letzterer beziehung dem Stichus und dem Persa gleichstellt. Im Stichus finden wir gar keine in-

trigue, im Persa eine im ersten theile höchst mangelhafte exposition; ganz anders im Mercator, die anlage ist einfach, die exposition überall klar. Freilich will Ritschl dies nicht zugeben und rügt praef. p. viii zwei mängel in der exposition: 1) nämlich sei es unbegreiflich, wie Lysimachus vs. 529 der Pasicompsa sagen könne, er habe sie ihrem herrn zurückgekauft, da er sie doch nicht für den Charinus, ihren herrn, sondern für dessen vater Demipho losgekauft habe, und 2) sei nicht klar, von wem Lysimachus die Pasicompsa überhaupt habe kaufen können, da ihr herr Charinus nicht auf dem schiffe gewesen sei. Diesen tadel scheint mir Plautus nicht verdient zu haben. Dem Demipho gehörte, vermöge seiner patria potestas, wie die ladung des schiffes, so auch die Pasicompsa. Das recht des vaters, die Pasicompsa zu verkaufen, erkennt Charinus selbst offen an, indem er in dem monologe II, 3, wo er seine besorgnisse für den fall, dass der vater sein wahres verhältniss zur Pasicompsa erfahre, ausspricht, sagt 354: Atque illam abstrahat, trans mure hinc venum asportet. Und dass er von diesem seinem rechte gebrauch machen, zum schiffe gehen und die Pasicompsa verkaufen wolle, hat er ebenfalls offen dem Charinus erklärt 460-62, und auch Eutychus, der die unterredung zwischen dem vater und dem sohne belauscht hat, kennt diese absicht des Demipho, s. 478-79. Lysimachus sieht also, zumal da er von dem verhältniss des Charinus zur Pasicompsa nicht die leiseste ahnung hat, in dem Demipho den alleinigen rechtmässigen besitzer der Pasicompsa und spricht sich in diesem sinne gegen sie aus. Gekauft aber hatte Lysimachus die Pasicompsa vom Demipho selbst, dem als dem vater des Charinus die befugniss, die sklavin seines sohnes zu verkaufen, war nur Charinus nicht zugegen - und diesem falle hatte ja Demipho klüglich vorgebeugt, 462. 465 - von keinem der schiffer bestritten werden konnte. In den worten des Demipho aber in v. 466: non ipse emam, sed Lysimacho amico mandabo, durch welche Ritschl vielleicht zu jener frage, wer die Pasicompsa verkauft haben solle, bewogen ist, sehe ich nur einen ungenauen, durch den gegensatz (non ipse emam, sed Lysimachus emet) veranlassten ausdruck für: non ipse abducam.

Neustrelitz, Anton To han all a common Th. Ladewig.

# XVIII.

# Der pithöanische codex des Iuvenal. (S. Philol. XVI, p. 412).

Sat. X, vs. 210-12. Nam quae cantante voluptas, Sit licet eximius citharoedus sitve Seleucus Et quibus aurata mos est fulgere lacerna? In solcher gestalt bietet die vulgatrecension den text, in solcher gestalt hielten ihn auch die herausgeber seit altersher fest. Nur Pithous p. 102 nahm die variante des cod. P citharoedo sive Seleuco vollständig in den text, während lahn p. 114 und Hermann p. 70 neuerdings, einen mittelweg einschlagend, zwar citharoedo beibehielten, aber statt des pithöanischen sive Seleuco das vulgate sitve Seleucus wiederherstellen. Schon Ruperti errieth den grund der späteren änderung, welcher die variante des cod. P ihr entstehen verdankt, indem er I, p. 204 bemerkt: "Haec lectio haud dubie substituta ab iis, qui structura verborum offendebantur. Sed cantante, sit licet eximius citharoedus docte dicitur pro cantante citharoedo; licet sit eximius. Ita fere mox v. 253 quaerit ab omni, Quisquis adest socius". Auch Heinrich II, p. 401 erklärt die vulgate für richtig und nimmt attraction an; vergl. III, 91 "Ille sonat, quo mordetur gallina marito".

Vs. 213—15. Quid refert, magni sedeat qua parte theatri, Qui vix cornicines exaudiat atque tubarum Concentus? Die pithöanische variante exaudiet, welche von vielen vorgezogen ward und wird, sich übrigens auch in einem theil der handschriften  $\omega$  findet, ist gleich haltbar, jedoch unsicher, weil der cod. P auch in den verbalformen vielfach durch schreibfehler entstellt wird. Am sichersten dürfte es daher sein, bei der vulgate exaudiat stehen zu bleiben; vix mit dem conjunctiv imperfecti III, 251, präsentis XIV. 150.

Vs. 217-8. Praeterea minimus gelido iam corpore sanguis Philologus, XVII, Jahrg. 3. Febre calet sola. Der cod. P hat gelido iam in corpore mit einigen der handschriften ω gemeinsam, welches ausser Pithöus lahn p. 114 in den text gesetzt. Hermann jedoch stellte die vulgata iam corpore wieder her. Der blosse ablativ genügt; die partikel verdankt späterer einschaltung ihr dasein.

Vs. 227-32. Ille humero, hic lumbis, hic coxa debilis, ambos Perdidit ille oculos et luscis invidet, huius Pallida labra cibum accipiunt digitis alienis, Ipse ad conspectum coenae deducere rictum Suetus hiat tantum ceu pullus hirundinis, ad quem Ore volat pleno mater ieiuna. In den ältesten ausgaben z. b. der Aldina und derjenigen des Stephanus steht capiunt, auch wird das simplex durch viele handschriften bei Ruperti I, p. 204 bestätigt. Achaintre jedoch erwähnt desselben gar nicht und auch lahn gesteht ihm nur geringe handschriftliche begründung zu. Das sicherste scheint daher bei accipiunt zu beharren und anzunehmen, dass die vorsylbe in einigen handschriften aussiel wie selbige im cod. P so häufig ausgefallen ist; vergl. III, 164. 304. VII, 22. 162. 231. VIII, 168. XIV, 24. X, 241. Iahn giebt deducere als lesart der handschriften w, diducere als lesart des cod. P an, was mit dem zeugniss Ruperti's I, p. 205 nicht übereinstimmt. Achaintre vollends erwähnt deducere gar nicht; auch findet sich diducere bereits in den ältesten ausgaben und passt in gewissem sinne mehr für die verbindung mit rictum, obwohl deducere rictum eben das in die länge ziehn des aufgesperrten mundes bezeichnen kann. Wäre also dies compositum wirklich die lesart der handschriften ω, wie lahn angiebt, so würde es an sich selber vollkommen haltbar sein. Auch ist denkbar, dass deducere wegen der unmittelbaren verbindung mit rictum in diducere geändert ward.

Vs. 250—5. Oro, parumper attendas, quantum de legibus ipse queratur Fatorum et nimio de stamine, quum videt acris Antilochi barbam ardentem; nam quaerit ab omni Quisquis adest socio, cur haec in tempora duret, Quod facinus dignum tam longo admiserit aevo. Höre, sagt luvenal nach gewohnter weise jemand anders anredend, den alten Nestor selbst über sein allzulanges leben klagen, indem er die leiche des Antilochus auf dem scheiterhaufen brennen sieht; barba Antilochi steht für barbatus Antilochus wie IX, 65 "Polyphemi acies". Für nam quaerit schreibt man fast allgemein aus dem cod. P und einigen der handschriften ω quum quaerit: offenbar eine spätere änderung, zu welcher

das vorausgehende quum videt anlass und anleitung bot. Achaintre bemerkt l, p. 400: "nostra lectio elegantior; enimvero zò nam hoc loco languere videtur". Letzteres keineswegs; vielmehr passt nam durchaus in den logischen zusammenhang. Letzterer ist nämlich: "höre ihn selber sprechen, denn er spricht oder befragt ja jedermann". Die ältesten ausgaben und die meisten bandschriften bei Ruperti I, p. 206 und Achaintre I, p. 401 enthalten die lesart socio; dafür hat sich fast allgemein socius geltend gemacht. Dies ist attraction zu quisquis wie v. 211. Ware nun die angabe bei lahn p. 115 gerechtfertigt, wonach der lesart socio nur sehr geringe handschriftliche begründung zur seite steht, so würde socius unzweifelhaft als echt und ursprünglich zu betrachten sein. Heinrich II, p. 404 denkt bei ipse queratur an berühmte dichterstellen bei tragikern und Virgil oder lieber noch an eine tragödie, die eine solche trauerscene hatte, bei attendas an zuschauer im theater wie VI, 65.

Vs. 263—4. Si foret extinctus diverso tempore, quo iam Coeperat audaces Paris aedificare carinas. Die pithöanische variante quo non hat die vulgate quo iam fast überall verdrängt; dennoch lässt sich letztere sehr wohl halten, wie schon Achaintre erkannt. Iuvenal sagt: welch' ein glück für den Priamus, wenn er zu anderer zeit gestorben wäre, als eben Paris angefangen hatte, das schiff für jenes räuberische wagstück, nämlich die entführung der Helena zu bauen, welche den untergang Trojas nach sich zog. Gerade damals, aber auch damals erst war es die rechte zeit für ihn zu sterben, weil er sich auf der höhe seines glückes befand. Der umänderung in quo non bedarf es nicht; die vermeintliche correctur verräth sich als solche auch hier leicht.

Vs. 298—9. Sanctos licet horrida mores Tradiderit domus ac veteres imitata Sabinas. Auch die von vielen vorgezogene lesart des cod. P Sabinos ist gleich haltbar: indess kann ich keinen grund absehn, worum sie den vorzug verdiente, wofern nicht etwa ihres pithöanischen ursprungs wegen. Der cod. P aber ist auch in den geschlechtsformen unsicher. So steht z. b. VI, 561 longa für longo, VIII, 140 tanta für tanto, XI, 93 habendam für habendum geschrieben. Bei der ursprünglichen lesart Sabinas blieben auch Schrader observ. p. 80. Heinsius ad Ovid. Am. II, 4, 51. Advers. p. 357 stehn, mit beziehung auf Mart. I, 62, 1 ff. "Casta nec antiquis cedens Laevina Sabinis Et quamvis tetrico

tristior ipsa viro". Prop. II, 32, 47 "Qui quaerit Tatios veteres durasque Sabinas". Hor. Epod. II, 39 ff. "Quod si pudica mulier in partem iuvet Domum atque dulces liberos, Sabina qualis aut perusta solibus Pernicis uxor Appuli". Ovid. Am. II, 4, 15 "Aspera si visa est rigidasque imitata Sabinas". Med. fac. v. 11 "Forsitan antiquae Tatio sub rege Sabinae Maluerint quam se rura paterna coli". Ueberall wird die keuschheit der sabinischen frauen gerühmt; und luvenal selbst sagt auch VI, 163 ff. von einer frau "intactior omni Crinibus effusis bellum dirimente Sabina". Aber, meint Ruperti I, p. 208, "aptior forte nostra lectio, quoniam de filio et de sanctis moribus horridae domus h. l. agitur, nec tantum Sabinae propterea bene audierunt sed et Sabini; nam vel tironibus ex Liv. I, 18 nota est disciplina tetrica ac tristis veterum Sabinorum, quo genere nullum quondam incorruptius fuit. Parum tamen interest". Wofern man den weiteren zusammenhang mit entscheiden lassen will, ob Sabinas oder Sabinos zu schreiben sei, so bemerke ich, dass seit v. 289 von der hausmutter als hauptsubject die rede war: "Formam optat modico pueris, maiore puellis Murmure, quum Veneris fanum videt anxia mater Usque ad delicias votorum", und auch hinterher von solchen ausgesprochen wird "Pulchra gaudet Latona Diana Sed vetat optari faciem Lucretia qualem Ipsa habuit, cuperet Rutilae Virginia gibbum Accipere atque suam Rutilae dare:" um so mehr müssen auch zuletzt, wo der häuslichen einwirkung auf die sittenreinheit des sohnes gedacht wird, die mütter, also Sabinae, im vordergrunde stehn; ganz abgesehen davon, dass man zu Sabinas allenfalls aus dem contexte "domus" ergänzen könnte.

Vs. 300—2. Praeterea castum ingenium vultumque modestum Sanguine ferventem tribuat natura benigna Larga manu. Die variante des cod. P modesto, welche lahn p. 117 und Hermann p. 72 in den text gesetzt, wird schon dadurch unsicher, dass jene handschrift fälschlich IV, 120 laevo für laevum, VI, 65 subito für subitum, IX, 27 nullo für nullum bringt. Kann nicht hier ebenso modesto ein verschriebenes modestum sein? Hat doch auch unmittelbar hinterher der cod. P zusammt dem scholion sanguine in sanguinem corrumpirt. Scheint immerhin die verbindung vultus modesto sanguine fervens gefälliger zu sein als vultus modestus sanguine fervens: dergleichen kommt bei luvenal wenig in betracht, welcher an unzähligen stellen epitheta in auffälliger weise häuft,

und passt hier zumal vultumque modestum vollkommen zu castum ingenium, wenn man sanguine fervens als nachträglich angefügtes attribut wie so viele andere auffasst. Aehnlich gleich hinterher natura benigna Larga manu, wie man die worte auch im einzelnen verbinden mag.

Vs. 304-5. Non licet esse viros; nam prodiga corruptoris Improbitas ipsos audet tentare parentes. In den ältesten und besten ausgaben steht viros geschrieben und selbige darf man nach den zeugnissen bei Ruperti I, p. 208 und Achaintre I, p. 405 als echte und ursprüngliche lesart ansehn. Beide haben jedoch viris in den text gesetzt, was die minderzahl der vulgathandschriften bietet, weil "haec dictio doctior est et multo frequentior optimae latinitatis scriptoribus". Aus derselben rücksicht ward höchst wahrscheinlich viros schon von abschreibern der handschriften in viris geändert. Uebrigens sind accusativ und dativ in grammatischer hinsicht gleich zulässig; letzteren zog auch Heinsius ad Ovid. Her. XIV, 104 vor. lahn giebt p. 117 viros als lesart des cod. P und viris als diejenige der handschriften ω an und corrigirt aus ersterem viro heraus, was ihm und auch Hermann p. 72 zur aufnahme in den text geeignet schien. Auch hätte ich gern den singular wegen der grösseren prägnanz des ausdrucks hier: "ein mann darf man nicht sein"; indess darf man meines erachtens von dem plural, welcher allen handschriften ohne ausnahme gemeinsam ist, darum nicht abgehn.

Vs. 306—9. Nullus ephebum Deformem saeva castravit in arce tyrannus Nec praetextatum rapuit Nero loripedem nec Strumosum atque utero pariter gibboque tumentem. Die ältesten ausgaben z. b. die Aldina und diejenige des Stephanus haben vel Strumosum; indess scheint dies vel, obwohl Ruperti I, p. 208 43 handschriften dafür angegeben und selbiges auch aufgenommen hat, doch nur von der minderzahl der vulgärhandschriften gestützt zu sein. Iahn spricht ihm p. 117 nur geringe begründung zu, und Achaintre sagt I, p. 406 ausdrücklich "Codd. pars maxima habet nec, quidam sed paucissimi vel". Freilich kann nec aus dem vorhergehenden nec, aber auch vel aus der rücksicht auf das folgende atque entstanden sein: haltbar ist beides und wenn auch vel insofern dem context angemessener erscheint, als sodann das voraufgehende Nec die ganze periode auf einmal negirt und an Nullus v. 306 anknüpft, während vel und atque die

einzelnen satzglieder verbinden, so darf man andererseits doch auch nicht übersehn, dass in betreff des wortbegriffs utero pariter gibboque tumens dem strumosus näher steht als loripes und somit die sonderanknüpfung mit atque erlaubt, wodurch die eintheilung vielmehr dichotomisch wird: "nec loripes nec strumosus atque utero pariter gibboque tumens".

Vs. 310-11. Nunc ergo specie iuvenis laetare tui, quem Maiora expectant discrimina. In solcher gestalt bietet die gesammtheit der handschriften w sowie der ältesten und besten ausgaben den text der stelle dar. Dafür hat sich vielfach die pithöanische, auch vom scholiasten adoptirte, correctur I nunc et iuvenis specie laetare eingedrängt. Gefälliger ist diese textesform, verräth jedoch als solche den späteren ursprung, zumal sie einer sonst vielfach üblichen und gleichsam durch herkommen sanctionirten ausdrucksweise nachgebildet ist. Hören wir was O. Iahn darüber ad Pers. IV, 19 bemerkt: "I nunc, frequentissima irridentis vel exprobrantis formula, semper imperativum alterum adiunctum habet vel addita particula copulativa . . . vel simpliciter adiectum" . . . Und luvenal selbst sagt VI, 306 , I nunc et dubita", XII, 57 ,I nunc et ventis animam committe", was offenbar auch für unsere stelle anlass zur änderung bot. Die vulgatlesart giebt an sich selbst durchaus keinen anstoss.

Vs. 311-14. Fiet adulter publicus et poenas metuet quascunque mariti Exigere irati, nec erit felicior astro Martis ut in laqueos numquam incidat. Dies ist die älteste textesform, welche auch durch einen bedeutenden theil der vulgathandschriften, denen Jahn mit unrecht mariti irati exigere debent schlechtweg zuschreibt, verbürgt wird; wenigstens bezeugen Ruperti I, p. 342 und Achaintre I, p. 406 dies ausdrücklich. Auch behielten beide die erstere bei, indem sie nach dem vorgange des Gronovius Observ. II, 14 den infinitiv entweder als finitum verstehn oder letzteres ergänzen, also "exigunt vel exigere solent"; ebenso Weber p. 90. Viele handschriften schalten debent ein, indem sie theils nec erit theils exigere ausstossen; vergl. Canter. nov. lect. III, 6. Besonders haben viele quascunque mariti Irati debent, wonach Lipsius epp. quaest. IV, 25 maritis irati debent vorschlug: Schurzfleisch p. 141 hielt et poenas debet quascunque mariti Exigere irati für die richtige lesart, Farnabi maritus Exigit iratus. Der cod. P enthält mariti irati debet, woraus Rigaltius auf maritis iratis debet schloss, und dies haben Heinrich I, p. 106. lahn p. 118. Hermann p. 72 in den text gesetzt. Die lesart steht wie alles, was unmittelbar oder mittelbar aus dem pithöanischen codex kommt, nicht mehr auf dem boden der antiken überlieferung. Die vulgate giebt einen vollkommen ausreichenden sinn; nur muss man sie zu deuten verstehn. Schon Manso kam zuletzt auf das richtige, wenn er verm. abhandl. p. 247 sagt: "Veram structurae vim, si modo sincera lectio sit, assecutum esse puto Gronovium, qui Obss. II, 14 exigere pro tempore finito exigunt seu exigere solent dictum esse pronuntial huncque loquendi usum exemplorum copia satis magna defendit. Miror tamen, nemini interpretum in mentem venisse, latere posse sub irati mariti gignendi casum huncque pendere a vocula est, sive librariorum incuria in fine versus 312 e contextu amissa, sive a poeta ipso consulto omissa et supplenda. Nihil saltem video, quod impediat, quo minus ita ex linguae Latinae legibus statuatur". Man könnte auf den gedanken kommen, exigere in der bedeutung "ertragen", wie es bei Plautus Capt. V, 4, 12 vorkommt, mariti irati als genetiv zur bezeichnung des thäters wie z. b. Ulixi an der vergilianischen stelle Aen. II, 436 "Pelias et vulnere tardus Ulixi" zu fassen, so dass luvenal überhaupt sagt "er wird in angst sein, alle möglichen strafen von seiten eines erzürnten ehemannes auszuhalten": indess einerseits ist poenas exigere ein stereotyper ausdruck für "strafe vollziehn" (Ovid. Met. IV, 190. VIII, 125. 531. XIV, 477. Fast. IV, 230. Flor. III, 19. Aur. Vict. vir. ill. 12. Liv. XXIX, 18. Sen. controvv. 25. Plin. VII, 44, 45. Burm. ad Ovid. Art. Am. 1, 381. Heins. ad Claud. VI cons. Honor. 113. B. Get. 194), andererseits steht exigere bald darauf unzweifelhaft in seiner eigentlichen und echten bedeutung "Exigit autem Interdum ille dolor plus quam lex ulla dolori Concessit", so dass eine umdeutung an ersterer stelle unmöglich wird. Ueberdies entsteht bei obiger erklärung, nach welcher irati mariti von einem zu ergänzenden est abhängt, ein höchst passender gedankenzusammenhang: "als ehebrecher wird er in steter besorgniss sein vor strafen, welche an ihm zu vollziehn einem erzürnten ehegatten zusteht; zuweilen aber greift jener zorn weiter, als ihm irgend ein gesetz erlaubt hat". Nämlich der adulter trägt oft nicht bloss eine tüchtige tracht schläge davon, sondern es geht ihm manchmal sogar an den kragen.

Vs. 322. Sive est haec Oppia sive Catulla. In den ältesten ausgaben schrieb man, wahrscheinlich nach VI, 82 "Nupta senatori comitata est Hippia ludium Ad Pharon, den namen Hippia: neuerdings ist dafür allgemein Oppia wiederhergestellt. "Ita omnes fere codd. et edd. priscae. Quidam, sed paucissimi, Hippia, forte eadem, de qua supra locutus est, sat. VI, v. 82", sagt Achaintre I, p. 407. Mehr handschriftliche autorität führt Ruperti I, p. 209 für Ippia und Hippia an. Nach lahn p. 118 ist der erste buchstabe des cod. P radirt.

Vs. 324-28. Sed casto quid forma nocet? quid profuit immo Hippolyto grave propositum, quid Bellerophonti? Erubuit nempe haec, ceu fastidita, repulsa; Nec Stheneboea minus quam Cressa excanduit et se concussere ambae. Für immo bietet eine kleine anzahl von handschriften olim, was in älteren ausgaben z. b. der Aldina aufnahme fand. Offenbar bezieht sich haec auf die bekannte oder berüchtigte Phädra, auf welche schon die namensnennung des Hippolyt hinführt und um jedes missverständniss zu beseitigen folgt noch hinterher ausdrücklich quam Cressa. Ein viel härteres beispiel ähnlicher art findet sich sat. VII, 205, woselbst Iuvenal mit offener beziehung auf den Socrates, ohne selbigen namentlich zu nennen, sagt "et hunc inopem vidistis Athenae, Nil praeter gelidas ausae conferre cicutas". Der satiriker erlaubt sich dergleichen nun einmal. Ruperti jedoch fand haec unerträglich und schlug vor Erubuit nam Phaedra, ut fastidita, repulsa, was Heinecke p. 98 zurückwies: "Sed apage eiusmodi coniecturam, qui, quaeso, librarii haec tali modo corrumpere potuere. Ad ha ec fucile ex sequentibus assumi potest Cressa. Talis constructio non inusitata est et saepius multo duriores inveniuntur. Vide ling. lat. peritissimum Ioh. Fred. Gronovium in observ. Lib. IV, 4, ad Statium Theb. I, 112 et ad Livium XXX, 7." Auch von der emendation Haupts hac repulsa, so sinnreich sie an sich selbst sein mag, darf man absehn. Für repulsa bietet der cod. P mit dem scholion vereint repulso, was vor lahn bereits Heinrich aufnahm, indem er es II, p. 408 für einen ablativus absolutus participii erklärt und unter berufung auf Gronov. ad Liv. I, 41. Perizon. ad Sanct. p. 574 auflös't in "quum accidisset repulsa". Viel einfacher ist repulsa zu lesen und zwar nicht als particip im nominativ, wie das unmittelbar dabeistehende fastidita, sondern als substantiv im ablativ zu verstehn; erubescere mit ablativ ähnlich Liv. XL, 14. Ovid. Met. V, 584. Trist. IV, 3, 64. Quint. VI, 4, 8. Tac. Germ. 28. Plin. Pan. XXXI, 6. Curt. IV, 5, 4. V, 5, 17. Uebrigens hat der Cod. P auch VI, 561. VIII, 140 den endvocal in entsprechender weise corrumpirt. Hermann ist zur vulgate zurückgekehrt; er bemerkt praef. p. xxx: "Repulso v. 326 denique et ipsum ab antiquo errore repeto, qui quum repulsa ad Stheneboeam referri non videret, molestum participiorum concursum quovis modo lenire vellet; absolutus tamen impersonalium ablativus, qualem nunc Heinrichius quum accidisset repulsa significare statuit, aut (ut nunciato, comperto, audito) praedicati locum tenet, aut si qua subiecti vis inest, ad agendum potius quam ad patiendum spectat ut Ter. Hec. V, 1, 10 peccato pro si a me peccatum est, Cic. Fam. III, 4 desperato pro quum desperaro, Tac. Ann. XI, 26 exspectato pro postquam exspectavit; quod si nostro loco Phaedra et Stheneboea non repulerust, sed repulsae sunt, merito iam Pithoeani corrector repulsa posiit'. Nämlich von den älteren abweichend, ziehen lahn und Hermann repulsa wie Heinrich repulso zum folgenden. Dies kann man, muss es aber nicht nothwendig thun. Zu et se Concussere ambae siehe Ovid. Met. III, 726. IV, 473; vergl. Flor. III, 1. Für Stheneboea schreiben viele handschriften Sthenoboea,

Vs. 339-41. Ni parere velis, pereundum est ante lucernas: Si scelus admittas, dabitur mora parvula, dum res Nota urbi et populo contingat Principis aures. Die ältesten ausgaben hielten die handschriftlich am meisten begründete lesart pereundum est (dies bezeugen Ruperti I, p. 211. Achaintre I, p. 410) fest; neuerdings lies't man allgemein pereundum erit, offenbar der symmetrie wegen mit dem nachfolgenden dabitur. Aber das präsens empfiehlt sich nicht bloss wegen seiner handschriftlichen begründung sondern auch an sich selbst. Dass luvenal auch sonst mit rhetorischer absichtlichkeit vom futurum zum präsens übergeht und beide tempora verbindet, ist anderswo zu I, 155 ff. II, 140 ff. dargethan: hier steht umgekehrt das präsens voran, um das sofortige der hinrichtung recht prägnant zu bezeichnen: "gehorchest du nicht, so musst du vor tagesanbruch sterben: willigst du in das verbrechen, so wird dir eine kleine frist gegeben werden, bis die sache dem kaiser zu ohren kommt". Für aures haben lahn und Hermann das pithöanische aurem aufgenommen. Der cod. P weicht von den handschriften o häufig im numerus ab; jedoch ist die pithöanische variante nicht immer haltbar; siehe zu VII, 91.

Vs. 342—4. Dedecus ille domus sciet ultimus. Interea tu Obsequere imperio, si tanti vita dierum Paucorum. Der cod. P, welcher auch IX, 63 est für es bietet, hat sit, welches Ruperti I, p. 211. Weber p. 91. Heinrich I, p. 107 in den text aufgenommen. Schwerlich giebt Iuvenal dem angeredeten den rath: "gieb der gewalt nach und sündige; so viel gelte dir ein leben von wenigen tagen"! Vielmehr sagt er: "weiche der gewalt, wofern dir ein leben von wenigen tagen so viel gilt". Auch Iahn und Hermann zogen die vulgate si vor. In manchen handschriften ward est hinter tanti eingeschoben.

Vs 354. Ut tamen et poscas aliquid. Einige handschriften bei Ruperti I, p. 212 und 25 pariser handschriften bei Achaintre I, p. 412 schreiben At tamen ut. Die pithöanische schreibform tumacula, welche lahn vorzog, hat Hermann p. 73 wiederum beseitigt.

Vs. 357. Fortem nosce animum, mortis terrore carentem. Die älteren Edd. und auch einige handschriften schoben hinter animum ein et ein.

Vs. 362. Et Venere et coenis et pluma Sardanapali. Viele handschriften bei Ruperti I, p. 120 haben plumis, was vielleicht aus der nachbarschaft von coenis entstand und in älteren Edd. z. b. in der Aldina und bei Stephanus aufnahme fand.

Vs. 365—6. Nullum numen habes, si sit prudentia; sed te Nos facimus, Fortuna, deam coeloque locamus. Hermann las mit Heinrich nach dem cod. P abest; dieselben verse kehren unten XIV, 315 ff. wieder und hier hat der cod. P selbst habes. Vielleicht ist abest nur ein schreibfehler; denn vor a ist ein buchstabe, wahrscheinlich h, radirt und von der ansetzung des t hatten wir kurz zuvor v. 343 ein beispiel. Jedenfalls ist habes die allein richtige lesart, wie in der schrift "die exegese Hermanns und die kritik Iuvenals" p. 50 ff. ausführlich dargethan. Hier wie XIV, 315 scheint sed te die ursprüngliche lesart zu sein, obwohl Achaintre dieselbe gar nicht erwähnt. Auch bei Lactanz div. instit. III, 29 steht sed te. Dagegen hat sich die lesart des cod. P nos te Nos facimus überall geltend gemacht. Allerdings ist sowohl die auslassung der adversativ-partikel wie die verdoppelung des anfangswortes beim Iuvenal nicht ungewöhnlich, aber nos kann eben-

darum aus dem folgenden nos wie z. b. VI, 395 quod aus dem späteren quod und VI, 442 nemo aus dem vorhergehenden nemo entstanden sein. Ueberdies würde durch die verdoppelung des nos ein zu ausschliessliches gewicht auf das pronomen gelegt, während doch facimus im gegensatze zu habes nicht minderen nachdruck hat. Iuvenal sagt: "keine göttin bist du, wofern wir verständig sind, aber wir machen dich zur göttin."

Greifswald.

A. Haeckermann.

# Emendationes ad Scholia Odysseae.

- δ, 1: οἱ δ' ἶξον: ὁ μέλλων εἰς ἐνεστῶτα μεταβὰς ποιεῖ παρατατικὸν ἀντὶ τοῦ δευτέρου ἀορίστου τὸ ἶξον ἐν συστολῆ. Μ. Q. Pro verhis ἐν συστολῆ sensu carentibus scribendum est ἐν συντελεία collato Ε. Μ. 472, 10, ubi prolatis Apollonii et Herodiani diversis sententiis Herodiani cum nostro loco congruens opinio reprobatur sic: οὐ γὰρ παράτασιν σημαίνει τὸ ,, οἱ δ' ἶξον'', ἀλλὰ συντέλειαν' ὅτι παραγεγόνασι (sic enim pro ὅτι παραγωγαὶ γεγόνασι scribendum est). Huic argumento occurrit hoc loco Herodianus addens ἐν συντελεία.
- δ, 665: ἐκ τόσσων δέ: οἱ πλείους ὡς δύο μέρη τοῦ λόγου ἀνέγνωσαν ἐν δυσὶ ὀξείαις ὡς τὸ ,,τοίη δ' ἀμφὶ γυναικί (II. Γ 157). ὁ δὲ ᾿Ασκαλωνίτης περισπωμένως κατ' ἐπίστασιν. P. Q. Pro ἐπίστασιν Buttmannus correxit ἐπίτασιν a Dindorfio receptum. Sed ἐπέκτασιν scribendum esse clarum est: cf. Pros. II. Λ, 409. Par scribendi vitium occurrit μ, 284: ἀλάλησθαι: ὁ ᾿Ασκαλωνίτης περισπᾶ, ἵν' ἢ παρακειμένου χρόνου ἀπὸ τοῦ ἀλῶ ὡς πεποιῆσθαι. δύναται προπαροξύνεσθαι ὡς Αἰολικόν, ἵν' ἢ ἀλάλησθαι ἐνεστῶτος χρόνου τὸ θέμα ἄλημι ὡς τίθημι ἄλεμαι ὡς τίθεμαι καὶ διπλασιασμὸς κατ' ἐπιτάσεως Αἰολικῆς ἀλάλημαι ἀλάλησαι ἀλάληται. Η. Q. Hic rursus pro ἐπιτάσεως corrigendum est ἐπεκτάσεως, intelligitur enim productio vocalis ε in η, quam Ε. Μ. 56, 37 his verbis indicat: οἱ Αἰολεῖς τὴν παραλήγουσαν οὖ συστέλλουσιν.

Graudentiae.

. A. Lentz.

## XIX.

## De commentariorum C. I. Caesaris codicibus.

Recentioribus commentariorum editoribus quum peculiaris cura fuisset, ut codicum familias discernerent et quid cuique earum familiarum, quid denique singulis quibusque codicibus esset auctoritatis constituerent, quanquam nonnulla ad has res diiudicandas egregie sunt confecta, nondum tamen eo esse perventum videtur ut iam certum sit et exploratum de codicibus eorumque auctoritate omnium iudicium. Quos enim integerrimos praedicat Nipperdeius, eos satis contemptim inter vulgares retulerat Elberlingius: quem hic omnium optimum putaverat, Havniensem priorem, eundem ille parvae esse auctoritatis censet soloque Leidensi primo praestantiorem: codices, quos optimos vocant Elberlingius, obs. crit., et Madvigius, excurs. ad Cic. de finibus p. 849, interpolati nunc vulgo dicuntur, eosque raro sequendos duxit Nipperdeius; at iisdem in septimo potissimum libro quam plurimis locis censuit obsequendum Schneiderus. Ne de familiarum quidem discrimine satis constitutum. Duo potissimum esse codicum genera, iam Oudendorpius perspexerat (v. quae ille dixit ad b. Gall. 11, 23, 2), certius demum declaravit Elberlingius, praef. Comm. de b. Gall. p. IV., obs. crit. p. 7. Ac Nipperdeius quidem ex altero codicum genere eos quos Apitzius (sched. crit.) et Schneiderus (1, praef. p. xlvii seqq.) meliores iudicaverant, ipse optimos esse statuit (quaest. Caesar. p. 43 seqq.); caeteros omnes eiusdem generis in tertiam quandam familiam "deteriorum" contulit: quos ne in consilium quidem existimavit adhibendos, nisi ubi soli illi veram lectionem continent. Illos quos optimos arbitrabatur, qui sunt quinque numero, Bongarsianus I, Parisinus I, Vossianus I, Egmondanus, Vratislaviensis I, omnibus locis ubi posset sequendos ratus

ab altero genere quod est interpolatorum ubicunque potuit recedens, Oudendorpianae quae interpolatorum potissimum lectione nititur contrariam quandam oppositamque confecit recensionem: Schneideri vero, qui utrumque genus codicum existimabat esse audiendum ac ne eos quidem quos deteriores appellat Nipperdeius putabat esse neglegendos, intermedia fere inter illorum recensiones est editio. V. II, praef. vt. Qui quidem quum secundum unam ex tribus illis posteriorum de b. Gall. librorum lacunis omnes codices in duo genera distribuisset, (I, praef. p. xlvi) factum est, ut in alterum genus (interpolatorum) quod non habet lacunam, magnum numerum manuscriptorum referret, qui cum caeteris quos eodem genere complectitur vix paucis locis ubi variae exhibentur lectiones concinunt. Ita Petavianum, Vindobonenses III, IV, VI, IX, Leidensem II, Bongarsianum III, Gothanos I, II, Regium, Dukerianum, Carrariensem, Palatinum, Dorvillianum, Vratislaviensem III, interpolatis adnumerat. Nipperdeius vero quanquam de codicum generibus multo sagacius statuit, non pauca tamen prorsus ex arbitrio gessit. Nam quod quinque illos codices elegit quos potissimum sequeretur, reliquos eiusdem generis ita separavit, ut in aliam familiam referret, vix idonea fuit causa: etenim ut optimi sint illi codices, tamen etiam haud raro in malis verae lectionis vestigia possunt reperiri. Quamobrem tantum abfuit, ut Schneiderus Nipperdeii iudicio aliquid tribuendum esse putaret, ut in altero suae editionis tomo non modo eandem plane rationem sequeretur, quam priore adoptaverat, verum plenius etiam quam ante fecerat omnium codicum varias lectiones expromeret (II, praef. vi). Id quod felicissimum accidisse arbitror, quum nunc demum de codicibus multo rectius iudicari posse videatur. Itaque quum ipsa codicum distinctio nondum ad liquidum sit perducta, operae pretium esse videtur, secundum ea quae editores, inprimis Schneiderus, retulerunt, denuo codicum distributionem facere eam, cui ob rerum ipsarum indolem omnes accedere prorsus sit necessarium: quo facto de vitiis codicum in animo est ita disserere, ut magis perspicuum esse possit, in quibus rebus unumquodque eorum genus aut sequendum aut reiiciendum esse videatur.

Quum igitur pars codicum omnes commentarios, pars octo de b. Gall., duo septem tantum eius libros contineant, tresque sint maiores lacunae multorum codicum communes (libr. VIII, 52. 53. 54., libr. VIII, 11—12 ab voeibus "nisi ab" usque ad "ag-

grederentur" - de qua lacuna quum Schneiderus non statuerit, eos codices, qui habent secundum Oudendorpium, hoc signo +, eos, quos habere suspicor, altero (†) notavi; - VII, 22, fin. inde ab vocibus "et apertos"): secundum hanc codicum indolem ipsi in haec genera videntur esse distribuendi:

- I. Codices qui octo de bello Gallico libros continent ac lacunam et VII, 22 et VIII, 52. 53. 54 habent (et VIII, 11, 12):
  - † Parisinus primus B.
  - † Vossianus primus
  - + Vossianus tertius
  - + Egmondanus
  - (†) Vratislaviensis primus Е.
  - (+) Vratislaviensis secundus G.
  - (†) Gottorpiensis (Havn. II) H.
  - + Leidensis tertius
- II. Codices qui omnes commentarios continent et utramque lacunam (vel omnes tres lacunas) habent:
  - + Vossianus secundus
  - + Lovaniensis β.
  - (†) Hamburgensis 7.
  - (†) Gualterianus 8.
  - (†) Dresdensis alter
  - (†) Vindobonensis quintus ζ.
- III. Codices qui octo libros de bello Gallico continent lacunasque non nisi octavo libro habent:
  - + Bongarsianus primus A (in quo VIII, 52. 53. 54. aliena manu addita sunt).
  - Bongarsianus secundus K.
  - (†) Bonnensis L. (Vaticanus 3864?) (M.)
- IV. Unus est codex qui omnes commentarios continens lacunam non nisi l. VIII, 11-12 habeat:
  - + Petavianus
- V. Codices qui omnes commentarios continent nec lacunam nisi in fine libri VIII habent:

Dresdensis prior

Vindobonensis secundus

Ρ. VI. Codices qui omnes commentarios continent nec lacunam nisi I. VII. habent:

| Leidensis secundus      | η. |
|-------------------------|----|
| Vratislaviensis tertius | θ. |
| Vindobonensis quartus   | ι. |
| Vindobonensis sextus    | ж. |
| Dorvilianus -           | λ. |
| Palatinus               | μ. |
| Gothanus alter          | v. |
| Codex Brantii           | ξ. |

VII. Codices qui omnes commentarios continent neque ullam illarum habent lacunarum:

Norvicensis

Carrariensis

Regius

Bongarsianus tertius

Gothanus prior

Vindobonensis tertius

v.

N. B. Huic generi etiam adnumerandi sunt qui septem tantum libros de bello Gallico continent:

Dukerianus φ. Vindobonensis nonus χ.

VIII. Codices vulgo dicti "interpolati":

1. Parisinus secundus a. Leidensis primus b. Scaligeranus c.

2. (Cuiacianus 1) d. Havniensis prior e. Vindobonensis primus f.

Vet. cod., Vett. codd. Ursini (Vaticani 3323. 3324) g.

3. {Andinus h. Oxoniensis i.

Nam inter codices interpolatos etiam Andinum et Oxoniensem esse referendos, quanquam bellum tantum Gallicum continent, etsi Nipperdeius paullulum addubitat, tamen aperte ostendunt plurimae lectiones singulares quae his duobus codicibus communes sunt cum ceteris interpolatis; de qua re infra dicetur.

Omisi in hac enumeratione eos codices, de quibus quum pa-

<sup>1)</sup> De quo cod. v. Forchhammer. S. 10.

rum compertum habeamus, certum iudicium ferri nequit, quales sunt reliqui Vindobonenses, codd. Lemairei (praeter Parisinos I et II), cod. Stephani, cod. Ortelianus, cod. Gifanii, cod. Faërni, alii, de quibus v. Schneider. tom. I, praef. xlv seq.

Apposui singulis codicibus literas Nipperdeianas, vel similes notas ipse adieci.

Atque ita, quemadmodum ego feci, genera codicum esse constituenda, non tantum commentariorum quos continent minor maiorve numerus lacunaeque quas habent, verum etiam lectiones in quibus consentiunt inprimisque communes depravationes commonstrant.

Praeterea statim ab initio varias lectiones comparanti liquebit, codices corum generum quae numeris II, VI, VII designavi magna inter se cognatione contineri. Id facile inde perspicitur quod omnes hi codices b. Gall. 1, 37, 2 post Harudes addunt Tergalli (vel Tergali, Targalli, Trigali; quam vocem ex nota marginali "ter Gallico bello nomen Harudum inveniri" ingeniose Schneiderus explicuit); quod VI, 44, 3 pro "Agedinci" plerique "adduxit et" (vel addixit et, addixerit et) habent; quod IV, 10, 1 addunt "quae dicitur Batua (aut quae vulgo dicitur Batua, vel Batuva); quod I, 40, 14 horum generum nonnulli codices soli tenent "plus valeret" (pro "valeret" reliquorum codicum) et "esset" (pro "fuisset") et I, 24, 2 "itaque supra se — collocari ac compleri (ita ut supra, sed - collocari ac - compleri); denique quod hi soli tantum non omnes VII, 16, 2, pro eo quod in reliquis legitur "tempora", exhibent "opera". Interdum etiamsi non plane eandem teneant scripturam, tamen facile est intellectu, earum alteram ex altera esse ortam. Ita I, 27, 4 ubi reliquorum generum codices "prima nocte" exhibent, horum generum II, VI, VII codices permulti aut "prima noctis" aut "prima noctis vigilia" aut denique "prima hora noctis" dant; et 1, 42, 6 ubi vulgo edebatur "nunc ad equum rescribere", quam vocem "nunc" recentiores omnes editores post Schneiderum omiserunt, hi tantum codices plerique vel "non" vel "et non" vel "et nunc" tenent.

Verum etiam alia est res qua horum generum II, VI, VII cognatio quam maxime eluceat. Quum enim eae depravationes ex quibus Nipperdeius codicum familias optime posse constitui putavit: I, 13, 3 ubi adduntur a margine illata haec "legati ab Helvetiis missi pacem petunt cum denunciatione terroris"; II, 8, 3

"castigatus castratus" (pro "fastigatus"); IV, 22, 3 "octingentis octoginta" vel "octogentis LXXX" vel "DCCCLXXX" (pro "LXXX"); VII, 23, 3 "coagminatis coagmentatis" vel "coagminatis et coaugmentatis" (pro "coagmentatis"); VI, 7, 7 "nonnullos Gallos Gallicis" (pro "nonnullos Gallicis"); VII, 78, 2 "tamen tempore" (pro "tamen"); quibus addendus est etiam alius locus, I, 47, 4 ubi "Titium" exhibent plurimi pro eo quod in solis interpolatis recte legitur "Mettium", et multi alii: quum igitur hae depravationes communes fere sint generibus I, III, IV, V et II, VI, VII: dubitari iam nequit quin omnia haec genera II, VI, VII communem habuerint originem cum codicibus generum I, III, IV, V.

Contra eae lectiones, quae generi quod vulgo dicitur interpolatum quam maxime sunt peculiares, non inveniuntur in codicibus generum II, VI, VII; quarum si magnam partem hic enumero, fit id primum eo ut intelligatur quam perperam Schneiderus hos codices in interpolatorum numero habuerit, deinde ut quales interpolatorum codicum sint depravationes facilius perspiciatur: qua in enumeratione omisi eas lectiones in quibus interpolatis utique accedendum est easque in quibus utrum iis sit accedendum necne dubium potest videri; denique eas quae quum certis quibusdam corruptionum generibus attribuendae sint, infra commemorabuntur. In his lectionibus, quas appono, Oxoniensis et Andinus cum reliquis interpolatis plerumque consentiunt. I, 43, 4 amplissima (amplissime) I, 44, 3 fusas (pulsas) I, 44, 4 dependerint (pependerint, nonn. codd. perpenderint) II, 2, 1 ulteriorem (interiorem) II, 2, 5 provisa (comparata) II, 3, 3 omnino coniurasse (coniurasse) II, 3, 4 ripas Rheni (cis Rhenum) II, 5, 5 quae erant (quae essent) II, 8, 2 tenere (occupare) II, 16, 1 triduo (triduum) II, 27, 1 pugnae (rell. codd. pugnant quo vel pugnabant quo) II, 27, 3 deberent ausi quod essent (deberet ausos esse) II, 31, 1 muris (moenibus) III, 13, 9 erant extimescendi (erat pertimescendus) III, 15, 4 maximae fuit opportunitati (maxime fuit opportuna) III, 22, 3 mortem (mori) III, 23, 6 insistunt (instituunt) III, 28 1 bellum agere instituerunt (bellum gerere coeperunt) IV, 2, 2 Gallia delectatur (Galli delectantur) ib. parva (prava) ib. 3 cum usus poscit (cum usus est) IV, 5, 3 His rumoribus (His rebus) IV, 14, 4 Quorum (Quo loco) IV, 18, 2 intendit (contendit) IV, 21, 4 fecerat (effecerat) IV, 22, 2 occupationes sibi (occupationes) IV, 27, 3 perferret (deferret) ib. 4 contulerunt (coniecerunt) IV, 32, 2 comparari (comportari) IV,

35, 3 quanto (quantum) IV, 38, 3 aedificiisque (aedificiis) V, 1, 8 "Accepta ratione" vel "oratione" (Percepta oratione) V, 3, 5 auctoritate (familiaritate) V, 4, 2 filis (filio) V, 6, 2 quod iam (quod) V, 7, 6 misit — imperavit (mittit — imperat) V, 8, 1 relinquebat, solis occasu (reliquerat, ad solis occasum) V, 10, 2 in litus (in litore) V, 11, 1 itinere desistere (in itinere resistere) V, 12, 1 remanserunt (permanserunt) V, 13, 1 Hoc (vel huius) latus tenet (hoc pertinet) V, 14, 3 horribiliores vel horribiliore (horridiores) V, 13, 1 Hibernia insula (Hibernia) V, 13, 5 eorum fert (fert illorum) V, 15, 4 inmissis (submissis) V, 16, 1 armaturae (armorum) ib. 2 dimicare (proelio dimicare) V, 19, 2 effunderet (eiecerat, nonn. codd. eiiceret) V, 22, 4 statuisset hiemem — agere (constituisset hiemare) V, 22, 5 bellum facial (noceal) V, 29, 5 sine certa spe (sine certa re) ib. 6 sit — consentiat (esset — consentiret) ib. 7 pertimescenda (timenda) V, 35, 2 recipere (recipi) V, 36, 2 non nocitum iri (nihil nocitum iri) ib. 4 constitit vel consistit (perseverat) V, 39, 1 imperio continebantur (imperio sunt) V, 46, 4 cogit (colligit) V, 47, 1 certior est factus (certior factus) ib. progreditur (procedit) V, 58, 4 petant (peterent) VI, 1, 2 remanebat (remaneret) VI, 9, 7 velit (vellet) VI, 13, 9 druidum adlegitur, nonnunguam (druidum, nonnunquam) VI, 14, 4 discant (discunt) VI, 30, 2 nuntius adventus (nuntius) ib. 3 aedificia (domicilia) VI, 41, 3 equitatum tantum vel equitatu tantum (equitatum) VII, 1, 6 eius inprimis (inprimis) VII, 2, 2 gravissimae cerimoniae continentur (gravissima cerimonia continetur, nonn. codd. continentur) VII, 4, 1 facere intendit (facile incendit) ib. interdictus (interfectus) VII, 5, 7 secum Arvernis coniungunt (cum Arvernis iunguntur) VII, 6, 4 qui eo tempore pacati (eo tempore qui quieti) VII, 9, 3 omnibus suis inopinantibus (suis inopinantibus) VII, 9, 6 Gortonam (Gorgobinam) VII, 12, 3, (11, 2) proferri (conferri) VII, 11, 8 vivi (cuncti) VII, 14, 4 ab equitatu (ab equitibus) VII, 18, 1 insidiandi (insidiarum) VII, 19, 4 ferre (perferre) VII, 20, 11 profecisset (profecissent) VII, 22, 1 tradantur (traduntur) VII, 23, 1 Muris autem omnibus Gallicis haec fere forma est (Muri autem omnes Gallici hac fere forma sunt) VII, 24, 1 luto, frigore (frigore) VII, 28, 4 Genabensi (Genabi) ib. 5 omni eo numero (omni numero) ib. silentio sic (silentio) VII, 35, 2 postridie (postero die) VII, 41, 3 omni genere (omnis generis) VII, 47, 3 superiorumque (et superiorum) VII, 52, 4 in milite (ab milite) VII, 53, 4 traduxit (traducit) VII, 58, 6 incendunt (incendi) VII, 64, 5. inferre (inferri) VII, 66, 4 belli (bellandi) VII, 67, 4 "conferri" vel "converti" (constitui) VII, 69, 7 disponebantur (ponebantur) VII, 70, 4 persequentur (sequentur) VII, 75, 1 ad Alesiam (apud Alesiam) VII, 84 4 pugnae (pugna) VII, 82, 1 delapsi (delati) VII, 84, 1 paraverat (paraverant). Interdum singulas voces additas habent hi codices: II, 32, 1 Quibus ad haec (Ad haec) cet.; haud raro ordinem verborum habent inversum: VII, 36, 4 iubebat convenire (convenire iubebat) VII, 72, 2 spatium necessario esset (esset necessario spatium) VII, 87, 1 Caesar mittit (Mittit - Caesar). Quanquam summus horum codicum est consensus, tamen etiam suas quisque eorum habet lectiones: inprimis Oxoniensis et Andinus, qui VII, 86, 5 exhibent aditus expediunt (pro eo quod in rell. codd. est fossas explent vel expediunt) et VII, 64, 1 ad ea quae in rell. codd. leguntur: "denique iubel" addita habent haec: diemque bello constituit, equites ex sua pecunia ut singulos denarios accipiant, constituit: hos omnes celeriter iubet convenire".

His omnibus igitur locis ac multis aliis ab reliquis omnibus codicibus soli interpolati recedunt. Attamen haud pauci sunt loci, in quibus codices generum II, VI, VII, quos cum codicibus generum I, III, IV, V in commentariis de bello Gallico communem originem habuisse probavimus, cum interpolatis prorsus consentiant. Ita haud pauci codices corum generum cum interpolatis exhibent I, 41, 3 uti per eos Caesari satisfacerent (uti Caesari satisfacerent) 1, 45, 1 meritos (merentes) II, 2, 4 ad eos duodecimo die vel XII diebus proficisceretur (quin ad eos proficisceretur) II, 8, 1 sollicitationibus exquirebat (periclitabatur) II, 23, 2 rursus regressos ac resistentes (rursus resistentes) II, 31, 1 et (vel ut) ex propinquitate pugnare II, 33, 2 non inducturos vel non indulturos (deducturos) III, 24, 3 inferiore vel inferiores (infirmiores) III, 26, 2 intritae (pro eo quod in plerisque codicibus perperam legitur interitae vel interritae) V, 19, 2 notis (quod plerique codices omittunt) V, 24, 8 collocasset (conlocatas vel collocatas) V, 34, 2 procurreret (procurrerat vel procurrebat) VI, 8, 1 coactis (convocatis) VI, 31, 3 insulis (ubi rell. perperam ,,in silvis) VI, 39, 3 Nemo est tam fortis quin (ubi rell. perperam omittunt "tam") VI, 35, 9 "murus" exhibent haud pauci horum codicum cum interpolatis, qui recte "ne murus" tenent, quum in rell. perperam "numerus" legatur; VI, 36 cum interpolatis nonnulli codd.

generum II, VII "per omnes superiores dies" (pro eo quod in caeteris legitur omnes superiores dies) VII, 4, 3 tamen desistit (destitit tamen) VII, 12, 1 desistit (destitit) VII, 16, 2 gererentur (agerentur) VII, 27, 1 perfectisque (derectisque, erectisque etc.) VII, 27, 2 cohortatur (cohortatus) VII, 36, 4 pericliteretur (perspiceretur, perspiceret, perficeretur) VII, 70, 3 coartantur (ubi rell. codd. coacervati vel coacervantur exhibent) VII, 72, 2 ne (rell. nec) VII, 75, 1 omnes (omnes hos) VII, 90, 5 Fabium (Fabium legatum). Interdum codices generum II, VI, VII lectiones utriusque familiae coniungunt; II, 20, 2 prior familia "et successus", altera (interpolatorum) "et incursus" habent; horum codicum (ex generibus II, VI, VII) multi "et successus et incursus".

In his igitur locis ac nonnullis aliis modo hi, modo illi codices generum II, VI, VII cum interpolatis consentiunt. Quum praeterea libri manuscripti horum generum omnes commentarios contineant et ex iis codicibus quibuscum in libris de bello Gallico et ipsius Caesaris et Hirtii plerumque concinunt, caeteri commentarii depromi non potuerint, qui ex interpolatis erant transcribendi: iam facile\_efficitur, ut illi codices generum II, VI, VII mixti sint ex utroque genere censendi, nec ob eam tantum caussam, quam iam attulit Nipperdeius, quod ex altero genere bellum Gallicum, ex altero reliquos commentarios desumserint; verum etiam ideo quod quae in iis ex prioris familiae codice transcripta sunt, partim a prima manu ad codicem familiae interpolatae habent correcta. Etiam codices generis V omnes commentarios continent; sed quanquam posteriores commentarios ad exemplar interpolatum exhibent, in commentariis de bello Gallico quos ad exemplar prioris generis exaratos habent nusquam correctionem secundum interpolatos factam prae se ferunt; hi igitur ex utroque genere compositi quidem sunt, at non mixti. Mixti ergo codices generum II, VI, VII soli sunt habendi."

Paullo aliter statuendum est de codicibus Vossiano I et Petaviano. Namque Vossianum I a secunda manu ad exemplar interpolatum esse correctum Nipperdeius probavit, quaest. Caes. p. 41, qui tamen erravit statuens hoc prioribus tantum tribus libris esse factum; nam etiam VII, 78, 2 (secundum Fabricium) "tamen" exhibet (pro "tamen tempore" quod perperam habent codices omnes praeter interpolatos). Saepius etiam cum interpolatis facit Petavianus: quem codicem quod dicit Schneiderus diversae a Vossiano

secundo (Bongarsiano primo), Parisino primo ceterisque eius generis familiae esse adscriptum, II, p. 184. I, praef. xlvi, et, quum quibusdam locis interpolatorum lectio ex eo laudetur, interpolatis adnumerat, ib. xLvII, id vereor ne non recte sit dictum. Quod enim exemplar Fabricii I, 44, 4 eum refert "fusas" exhibere, videtur hoc a manu secunda esse adscriptum, quum in exemplari Confl. ex eo "pulsas" afferatur. Item afferuntur ex hoc codice: VI, 13, 9 "adlegitur" quod interpolati habent, secundum exemplar Fabricii, secundum exemplar Confl. eam vocem omittere dicitur; VI, 36, 1 summa diligentia, secundum Oudendorpium, summa cum diligentia, secundum exemplar Confl.; ibid. 3 subsederat, secundum Fabricium, subsederant, secundum Confl.; quae III, 10, 3 ex Petaviano exhibentur in exemplari Confl. "libertatis studio vel studiose incitari", secundum exemplar Fabricii in margine uncis inclusa habet. Praeterea similiter atque interpolati exhibet: IV, 8, 3 se ab Ubiis impetraturos (interpolati rectius impetraturum vel imperaturum) ubi rell. codd. "Sueviis vel Suebis imperaturum"; IV, 10, 1 insulam (insulamque); IV, 19, 1 succisis, cum codd. Ursini, (succensis); II, 17, 4 munimentum (munimentis vel munimenta); V, 3, 5 Indutiomarus veritus (veritus -- Indutiomarus); V, 19, 2 notis; V, 34, 2 pugnando (rell. pugnandi); V, 43, 1 fundas (perperam pro ,fundis"); V, 13, 1 triquadra (triquetra); V, 14, 5 quibus (quo); V, 44, 10 illum veruto occisum arbitrantur (quam lectionem ex scriptura codicum utriusque generis conflatam habet); VI, 13, 5 decernunt (rell. perperam discernunt); VII, 38, 9 Continuo; VII, 19, 2 certis custodiis (quae omissa sunt in rell.); VII, 38, 5 omnes equites (multos equites). In plerisque aliis sive bonis sive malis lectionibus Petavianus cum codicibus prioris generis prorsus consentit. Secundum haec mixtum etiam hunc codicem putare quis possit; ac putavit Elberlingius, comm. de b. Gall. praef. V; sed quum multis locis ubi cum interpolatis concinit, horum lectio a secunda manu addita esse diserte tradatur (quemadmodum III, 2, 3 "absentibus" a prima manu omissum perhibetur) vero est simillimum hunc codicem similiter ac Vossianum, posteaquam libri de bello Gallico ex codice prioris familiae essent exscripti, cum codice quodam interpolato inde ab initio esse comparatum et ex eo correctum. Itaque ne hunc quidem codicem recte mixtis attribueris. Ac retractavit iudicium suum ipse Elberlingius, obs. crit. in comm. de b. civ. p. 15, dicens: "Postea autem animadverti

eum saepissime ad marginemt aut a secunda manu habere optimorum codicum lectiones — optimos Elberlingius eosdem appellat
quos Nipperdeius interpolatos —; unde suspicatus sum idem etiam
alibi factum esse, ubi eius scripturae cum optimis codicibus consentire dicuntur; fuisse itaque videtur codex vulgaris (i. c. prioris)
generis, sed ad optimos huius familiae referendus, qui postea cum
uno ex optimis (i. e. interpolatis) collatus sit". Ipse Elberlingius
locos eos affert ubi in margine Petaviani vel a secunda manu
lectio interpolatorum adscripta est; quibus addi alii possunt, ut
1, 40, 15 "plus valeret". Quae nisi ita se haberent, ad diiudicandam lectionis veritatem Petaviani cum interpolatis consensus
magni esset faciendus: nunc vero nihil prorsus ei tribuendum.

Ex his iam sequitur, tres potissimum esse familias codicum, quarum prima continet genera I. III. IV. V; altera interpolatorum quos supra generi VIII attribui; tertia mixtorum, quae complectitur genera II, VI, VII.

Quemadmodum interpolati plerumque inter se consentiunt, raroque aut eorum genera aut singuli codices a caeteris eiusdem familiae discrepant: ita etiam de codicibus prioris familiae statuendum. Sic codices, quos genere V complexus sum, Dresdensis I, Vindobonensis II, vix semel inter se, satis saepe ab reliquis eiusdem familiae discedunt.

Iam restat ut postquam satis de mixtis expositum est, quae duarum reliquarum familiarum indoles ac vitia sint paucis declarem; etenim ex indole harum familiarum saepissime de veritate lectionis iudicandum; eoque magis id videtur faciendum, quo magis de hac re virorum doctorum opiniones differunt: quae minus differrent, opinor, si genera vitiorum accuratius constituta fuissent. Nam de singulis codicibus post Oudendorpium accurate exposuerunt Elberlingius Observ. crit. p. 7—21; Schneiderus I praef. xxxvII—xLvII; Nipperdeius, Quaest. Caesar. 37—49, interpolatorum depravationes idem perstrinxit; solus Forchhammerus unius Havniensis prioris peccata in commentariis de b. civ. Alex. Afr. Hisp. ab se deprehensa diligenter collegit, secrevit, in bonam frugem vertit (de vera comm. de b. civ. Al. Afr. Hisp. emend. ratione  $\S.6-9$ ): ipsarum vero familiarum quae propria ac peculiaria sint vitia nondum satis explanatum.

Ac primum omnes codices generum I, III, IV, V (i. e prioris familiae) lacunosos arbitror esse appellandos, quia non tantum eas quos supra p. 494 indicavi habent lacunas, sed saepissime pec-

cant omissionibus. Ad quam rem demonstrandam satis habebo ex multis quos collectos habeo paucos afferre locos. VII, 12, 2 desunt in omnibus his verba: Biturigum positum in via Noviodunum; VI, 39, 3 deest ,, tam"; I, 43, 3 praepositio verbi ,, devexerat"; II, 15, 5 syllaba "di" vocis dedidissent; II, 17, 4 particula cum in his: "cum equitatu nihil possent; II, 30, 1 deest numerus "XII" (quem etiam b f omittunt); III, 8, 1 rerum (nauticarum rerum) III, 13, 9, "et se" (ante "vento"); IV, 5, 3 syllaba ru vocis "rumoribus"; IV, 21, 7 ut (ut populi Romani fidem sequantur); IV, 22, 2 ,, ul" vocis tantularum; IV, 27, 4 et (et in petenda); V, 7, 3 locis (in his locis flare consuevit); V, 17, 2 partibus (ex omnibus partibus); V, 17, 4 se (in verbis cum post se legiones viderent"). Iidem V, 29, 2 nonnullis lineolis omissis contentione pro contemptione exhibent; omittunt porro V, 41, 6 in (quascunque in partes); V, 47, 4 si (veritus ne si -); VI, 10 5 literas h et n, exhibentes ac pro "hanc"; VI, 28, 5 a (in verbis: a nostrorum boum cornibus); VII, 8, 1 mons (etsi mons Cebenna); VII, 13, 3 rebus (Quibus rebus confectis); VII, 15, 1, quemadmodum etiam saepius, literam h vocis hac, exhibentes ac; ib. verbum "fil" omittunt in verbis "hoc idem fit; VII, 15, 2 desunt in plerisque horum codicum verba "quod se prope", in caeteris (mixtis) saltem se prope" (quod se prope explorata victoria celeriter amissa reciperaturos confidebant); VII, 35, 2 verborum castris positis omittunt "castris po", non exhibentes nisi "sitis"; VII, 45, 2 desunt verba: mulorumque produci eque (vel deque) his stramenta; VII, 46, 2 litera l vocis molliendum; VII, 50, 1 verbum , pugnaretur"; VII, 64, 3 se (se consequi videant); VII, 73, 1 syllaba ,,dem" vocis eodem; VII, 73, 4 erant (Quini erant); ib. litera p vocis cippos; ib. 5 "ante"; VII, 74, 2 literam s vocis paris vel pares omittunt, exhibentes pari; VII, 77, 9 pro "animine causa exhibent "sine causa" repetentes s vocis antecedentis, munitionibus" et vocis animine non servantes nisi tres postremas literas. - Haec fere sunt, quae in omnibus codicibus generum I, III, IV, V omissa esse deprehenduntur; quae satis sunt multa; alia haud pauca praeterea in singulis quibusque horum codicum exciderunt; ut suo iure his codicibus nomen lacunosis dari posse videatur. Tamen in his enumerandis sedulo dedi operam, ut ea omnia secluderem, quae utrum recte sint omissa necne dubium potest videri; quorum itidem satis magnus est numerus; omninoque maxima horum de bello Gallico emendandorum librorum difficultas in eo

vertitur, ut utrum, quae in solis interpolatis legantur, in his addita an in lacunosis sint omissa diiudicetur: quae res saepe satis est obscura, nec utique videtur posse ad liquidum perduci, nisi de interpolationum atque omissionum generibus accurate statuatur.

Cave vero credas parum referre utrum hi codices nomine optimorum vel integrorum, quemadmodum fecit Nipperdeius, an lacunosorum, quemadmodum equidem censeo faciendum, comprehendantur. Ut enim ex indole naturaque rei nomen ei indendum, ita rursus ex nomine rei de indole ac natura eius coniectura ac quasi quoddam praeiudicium capitur. Integros vero appellari eos codices qui potissimum eo a caeteris distinguuntur, quod manci sunt, satis est facetum; contra iustum, his quos saepe omissionibus peccare manifestum est, etiam aliis in locis ubi in iis deest quod in caeteris traditur diffidere. Ad quam rem si attendissent et Schneiderus et Nipperdeius — inprimis vero Nipperdeius — haud paucis locis aliter ac fecerunt iudicantes non tantum alter ab altero secessissent. Atque hac potissimum ratione ductus quae equidem arbitrarer aliter fuisse scribenda ac iudicavit alteruter, breviter iam significavi Philol. XIII, 2 p. 371. 372; de quibus locis ac plurimis aliis accuratius disputabo, ubi in notis criticis, quas ad Caesaris commentarios sum editurus, tota discrepantia lectionis Schneiderianae et Nipperdeianae in iudicium erit vocanda.

lam si omissiones, quibus universi lacunosi peccant, itemque interpolationes eorum satis crassas, quas supra p. 496 sq. apposui, consideraveris, facile intelliges, profectas eas esse a librario, qui parum intellegeret, quae scripta invenerat. Quae in his codicibus prava inveniuntur, aut a margine in textum irrepserunt aut calami lapsu sunt orta. Contra omissa quidem sunt etiam in omnibus interpolatis (vel in eorum archetypo) nonnulla, quanquam multo rarius quam in lacunosis: sed ita fere omissa sunt, ut etiam sine omissis illis vocabulis locus possit intelligi. Ita I, 5, 2 exhibent praeter quod (ubi caeteri excepto Parisino I(?) praeterguam quod habent); 1, 15, 5 post milia omittunt passuum; 1, 44, 2 Rhenum (transisse Rhenum); I, 46, 1 ad (ad nostros adequitare); II, 3, 2 qui dicerent; II, 17, 4 enatis; II, 20, 4 ex (verbi "exspectabant"); II. 25, 4 que (signiferoque interfecto); III, 9, 1 in (influit in Oceanum; III, 9, 7 esse (primum esse bellum gesturum); III, 13, 6 posse (tanta onera navium regi velis non satis commode posse arbitrabantur); III, 24, 2 ullo (sine ullo vulnere); IV, 21, 8 omnibus (perspectis regionibus omnibus); IV, 34, 2 ad (ad committendum proelium; praepositio iam ante "lacessendum" posita non repetenda videbatur librario); IV, 36, 4 sed; IV, 25, 3 que (ita ut "at" pro "atque" exhibeant); IV, 38, 2 omnes fere; ib. praepositionem "per" verbi "pervenerunt"; V, 1, 7 rationibus post vocem "omnibus" (ita ut supersint haec aeque proba: omnibus de iniuriis satisfacere); V, 12, 3 pro nummo (quippe cum caeteris paullo ante "nummo" exhibentes); V, 16, 2 proelio (proelio dimicare); V, 32, 2 "et" ac paullo post "maior"; VII, 54, 4 ne; VII, 55, 9 ex (ex provincia). Qua re bene considerata, praesertim quum lacunosos additionibus non peccare constet, facile concluditur, ubi in lacunosis voces reperiantur quae non sint in interpolatis, si probe sunt dictae, pro veris eas esse habendas.

Quae vero adduntur aut variantur in interpolatis, data opera aut illata sunt a librario archetypi eorum, qui Ciceronis calamistros ad puram eorum simplicitatem admovere vellet: — de qua re satis inter omnes convenit, v. Schneid. ad IV, 2, 2. Nipperd. quaest. Caes. p. 44 sqq., nec fere mutationes huius generis fefellerunt editores; - aut etiam adiecta ab eodem ex comparatione inter similes commentariorum locos instituta: quam ad rem non satis attendisse videtur Schneiderus. Inde ubi in interpolatis quaedam inveniantur, quae non sunt in lacunosis, etiamsi bene sint dicta, tum pro subditiciis videntur esse habenda, quum ea ex simili loco petita librarium, eruditionis fortasse ostentandae caussa, adscrip-. sisse probabile est. Ita III, 7, 3 commeatus petendi quod insertum est inter voces "frumenti" et "causa" aperte repetitum est ex III; 2, 3; VII, 30, 4 perferenda ex III, 19, 6; VII, 42, 6 continuo ex VII, 38, 9; V, 19, 2 (quae etiam Apitzii est sententia) notis ex IV, 26, 2; VII, 82, 1 ipsi ex VII, 73, 4; I, 41, 2 per eos ex b. civ. I, 64, 3; VII, 36, 2 in monte ex 36, 1; adiectivum "magnum" quod in interpolatis ante vocem "vallem" adiectum est V, 49, 5 damnandum videtur quippe petitum ex V, 32, 2, ubi legitur in omnibus magnam convallem, vel ex VII, 36, 2, ubi est satis magna vallis. Quod VII, 80, 2 interpolati variant lectionem lacunosorum quae est "omnes milites intenti", exhibentes "omnium militum intenti animi", petitum id videtur ex III, 22, 1, ubi est "omnium nostrorum intentis animis". Etiam profugisse VII, 40, 3, (ubi lacunosi fugisse exhibent) et profugerant VII, 58, 6 (pro fugerant lacunosorum) petitum videri posset ex uno alterove eorum locorum quos Schneiderus laudavit, quum vix probabile esset, librarium archetypi lacunosi bis in eadem voce offendisse: nisi forte praepositio "pro" signo erat notata, quale facile oculos oscitantis librarii effugere poterat. Simillimum his est, quod in interpolatis I, 12, 4 ad "pagos" adscriptum est "partes", ita ut "partes vel pagos" inde factum sit: quod quum ex VI, 11, 2 petitum videri debeat, ubi in omnibus codicibus "pagis partibusque" legitur, haec quidem lectio eo adeo firmari sensusque ita definiri videtur, ut suspicio Davisii (et Nipperdeii) hoc loco damnantis "partibusque" prorsus diluatur.

His etiamsi multum profligatum sit ad diiudicandum quanta quibusque in rebus utriusque generis codicibus auctoritas recte attribuatur, tamen non possit tota res confecta videri, nisi omnino de maiore vel minore eorum bonitate certo iudicio constituto. Ac iam caute esse adhibendos codices interpolatos quum ob interpolationes tum ob crebras depravationes nominum propriorum etiam inter eos constat, qui his plurimum tribuunt: at altera ex parte magni esse aestimandos hos libros manuscriptos facile colligitur, si respiciuntur ii loci, qui sunt plurimi, in quibus hi codices omnium iudicio soli veram lectionem servant. Quorum locorum necesse est ex maiore numero nonnullos me depromere: ut quae dicam non mea confirmatione, sed ipsa re suffulciantur.

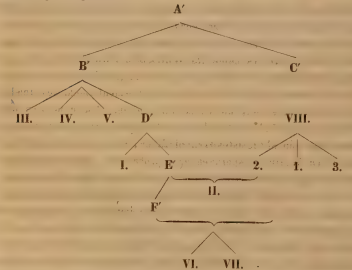
II, 23, 4 At totis (Attonitis); II, 30, 2 in muro (in muros); III, 24, 1 coniectis (ita nonnulli interpolatorum; alii omnesque lacunosi et mixti "collectis"); III, 26, 2 (And. et Oxon.) intritae (interitae, interritae, integrae); III, 29, 3 proxime (maxime); IV, 8, 3 se ab Ubiis (Suebis vel Sueviis); IV, 13, 6 (Havn. I. Vind. I.) gavisus (gravius); IV, 16, 6 reipublicae (populi Romani); IV, 19, 2 (cod. Urs.) succisis (succensis); IV, 22, 2 tantularum (tantarum); IV, 24, 4 LXXX (DCCCLXXX); IV, 24, 3 expeditis (expediti); IV, 29, 4 hiemari (hiemare); IV, 35, 1 ut (et); V, 1, 2 ac (ad); V, 14, 3 vitro (ultro); V, 22, 4 quid in annos singulos (quod in annos singulos); V, 32, 2 nostris (nostrorum); V, 33, 3 facile (facere); V, 34, 2 pugnando (pugnandi); V, 44, 4 extra munitiones (ex castris munitiones); VI, 13, 5 decernunt (discernunt); VI, 28, 4 (cum Bongarsiano I) mansuefieri (mansueti sheri); VI, 31, 3 insulis (in silvis); VI, 35, 9 ne murus (numerus); VII, 1, 5 initium (initia); VII, 2, 2 quo more (quod more); VII, 14, 4 deleri (diligi); VII, 17, 5 re infecta (re incepta); VII, 19, 1 leniter (leviter); VII, 19, 6 consolatus (consolatos); VII, 21, 2 copiis (locis); VII, 31, 4 deminutae (diminutae); VII, 33, 1 descenderet (discederet); VII, 68, 3 confidebant (confidebat); VII, 72, 2 opus (corpus); VII, 73, 7 virgultis (vinculis); VII, 73, 8 integebantur (cum Bongarsiano I, qui tegebantur, rell., impediebantur" exhibent); VII, 73, 8 ducti (vincti veliuncti); VII, 73, 9 infixis (infixae). Adde, quod interpolati omnia ea explent, quae in lacunosis desunt: v. supra p. 497.

Haec consideranti iam non adeo neglegenda videbitur auctoritas horum codicum, ut visum fuerat Nipperdeio; nec rursus tanti facienda lacunosorum quanti idem fecerat. At, dixerit aliquis, satius videtur alterutrum genus codicum, -- lacunosos ergo quia meliores sunt — ubique sequi quam mediam inter utrumque genus conflare recensionem. Verum hoc omnino faciendum est, quacunque ratione agendum tibi videbitur: nec sine interpolatorum ope commentariorum editio procudi potest ulla. Tribuendum utique iis aliquid: dubium tantummodo, quantum sit tribuendum. Qua ex re iam intelliges, non vituperationi Schneidero vertere me voluisse, sed laudi, quod dixi inter Oudendorpii et Nipperdeii hoc fere est inter interpolatos ac lacunosos — intermediam illius esse editionem. Constantius sane quam Schneiderus egisse videtur Nipperdeius; quis negabit? sed valde dubium mehercule num melius. Ac vide nonne in inconstantiam pravae constantiae studium ducat. Etenim, ubi tu tuo iudicio, qui optimi sint codices, constituisti, de singularum lectionum variarum praestantia iam non tuum est iudicium, sed eorundem codicum quos tu praedicavisti optimos. Quod quid aliud est nisi imagines adorare quas tute ipse finxisti? ac nonne ita stultissimis librariis plus quam ipsi Caesari tribuitur? Dandum igitur quod cuique debetur: et utrique generi codicum obsequendum in iis quae habent bona, resistendum in iis quae male sunt hic illata, illic omissa. Quam ad rem diiudicandam atque administrandam in his quae praecedunt viam rationemque qua sit insistendum, ni fallor, equidem monstravi: nec insisti ea inutiliter spero ea esse probatura, quae ad discrepantiam lectionis Schneiderianae ac Nipperdeianae sum adnotaturus.

Porro si quis diligenter codicum lacunosorum varietates persequitur, eam esse horum condicionem animadvertet, ut quamquam ex eodem fonte manaverint, tamen nullum eorum genus ex alio ductum esse videatur. Inde factum ut etiam deteriores eorum nonnunquam soli recte ea servent quae ex omnibus reliquis vix coniectura effici potuissent. Ita I, 35, 1 codices generis V Dresdensis I, Vindobonensis II soli servant "relatis", quum in caeteris "legatis" vel etiam corruptiora legantur. Ne mixtos quidem ex aliquo genere lacunosorum fluxisse potest probari; omninoque si quis de veritate lectionum existimare velit, ne horum quidem scriptura praetereunda. Nam etiam hi saepe soli veram lectionem continent; ut I, 32, 2 "unos", quod Vindobonensis quartus (cum Petarcha) servat, cet.

Itaque quam scripturae varietatem affert Nipperdeius (ex quinque illis optimis lacunosorum ABCDE quos supra nominavi et sex interpolatis abcdef; quibus hic illic "deteriorum" nonnullorum lectiones addit): potest illa quidem rationem continere, quamobrem ipse singulis locis suam praetulerit lectionem; sed vix poterit sufficere aliis qui per se de scripturae auctoritate iudicare volent. Hi, praesertim qui novam editionem criticam suscepturi sunt, ad Schneideri copias recurrent: a quo, etiamsi haud raro dissensuri sint, tamen effectum est, ut plane cognita causa possint dissentire. Sed fatendum designandorum codicum multo dilucidius a Nipperdeio institutam esse rationem: ad quam rationem optandum est ut posteriores editores accedant.

Restat ut quemadmodum Nipperdeius delineatione rationem qua codices inter sese putaret cohaerere expressit, meam rationem et ipse exprimam:



non aeque simplex haec ac Nipperdeii est ratio: at, quanquam omne verum est simplex, non tamen omne simplex verum.

Ex hoc stemmate iam perspicuum est, qui fieri potuerit, ut eae depravationes, ex quibus potissimum Nipperdeius codicum cognationem constitui posse putaverit, v. supra p. 495, codicibus generum I, III, IV, V, II, VI, VII, communes sint, quanquam nullum eorum generum ex ullo alio originem traxisse videatur; ac facile intelligitur, quo modo lacunae et lacunosorum et mixtorum paullatim sint ortae. Horum enim iam archetypus B' lacunas habebat libri VIII, quarum altera utra in codicibus generum IV et V, utraque in codicibus generum VI et VII comparatione cum codice interpolato instituta expletae sunt; in archetypo D' generum I. II. VI. VII libr. VII, cap. 22 voces "apertos cuniculos" erant omissae; inde factum, ut hae voces in nonnullis codicibus generis VII, reliquis verbis quae ad idem enunciatum pertinent servatis, desint; in aliis codicibus eiusdem generis hae voces leguntur, quippe depromptae ex codice aliquo interpolato ad quem librarii eos comparabant; in caeteris codicibus eorum generum quae ex archetypo D' fluxerunt totum enunciatum praetermissum est, quia omissis illis vocibus "apertos cuniculos" iam intellegi non poterat. Si I, 39, 2 verba: "magnum periculum miserabantur (quod)" quemadmodum et Schneidero et Nipperdeio persuasum est, a margine in textum irrepserunt, iam A' ea habuit: in iis codicibus, in quibus desunt, librarius ea rursus omisisse est putandus, aberrans, ut fit, ab altero "magnum" ad alterum "magnum".

Atque haec ego eo plenius putavi esse disserenda, quo plus viderem Nipperdeii rationibus ab omnibus fere tribui, qui novissimo tempore commentarios in usum scholarum ediderunt. Quodsi Schneiderus deplorat nonnumquam ab novissimis editoribus eas lectiones esse exhibitas quae Caesare indignae unam a codicibus commendationem haberent atque unius generis codicum admiratione corruptius in dies opus pulcherrimum discipulis tradi: ipse quidem iam satis superque ei rei obstitisse videtur: nonnihil etiam, ni fallor, ea quam supra dedi codicum accuratiore descriptione efficietur, ne amplius illud unum codicum genus, Nipperdeii sola affirmatione inducti, editores unice sequendum esse existiment.

Berolini. H. I. Heller.

### XX.

### Zu Cicero.

[S. oben p. 103.]

Die regel bei Zumpt & 802 (in der neuesten auflage): "wenn ein nominativ bei inquit steht, pflegt er diesem verbum nachgesetzt zu werden", ist wenigstens sehr ungenau ausgedrückt. Es soll heissen: wenn das subject unmittelbar neben inquit in die directe rede eingeschoben wird, pflegt es dem verbum nachgesetzt zu werden. Dies geschieht aber gewöhnlich nur dann, wenn der ganze satz nur aus den beiden worten inquit und seinem subjecte besteht, oder höchstens dies letztere einen kurzen zusatz bei sich hat 1). Steht aber noch irgend ein anderes satzglied dabei, namentlich eine adverbiale bestimmung, eine coniunction, ein dativ, oder dergleichen, so wird das subject nebst diesem zusatz, von inquit getrennt, vor die directe rede gesetzt, z. b. Liv. 25, 3, 19 Fulvius consul tribunis Nonne videtis inquit; 34, 14, 3 interim consul apud suos Nusquam nisi in virtute spes est, milites, inquit; Tacit. or. 11 quae cum dixisset Aper —, remissus et subridens Maternus Paravi inquit; ibid. 16 et Messala Aperiam inquit: ibid. 3 tum Secundus Nihilne te inquit —? Plin. Ep. 1X, 23, 4 et ille Plinius est inquit: Cic. Fin. V, 28, 86 et ille ridens Video inquit: V, 3, 8 atque ego Scis me inquam: ibid. 2, 4 und 6 hic ego - inquam, ibid. zweimal tum ille - inquit: ibid. §. 5 tum Piso — inquit —. Et ille — inquit: Or. II, 61, 250 Africano illi maiori Publius Licinius Varus - inquit: 1, 9, 35 Tum Scaevola comiter ut solebat Cetera inquit: 1, 11, 25 tum ille Non sum

<sup>1)</sup> Auch ein blosser dativ wird neben inquit eingeschoben; Cic. Rep. 1, 38, 59 inquit vilico, Gell. XVIII. 10, 4 inquit Tauro, subiect und dativ z. b. Cic. Mur. 29, 60 ohne vorhergegangenen vordersatz oder conjunction oder adverb. Andrerseits hat Varro öfters das subject ohne allen zusatz von Inquit getrennt vor die rede gesetzt.

inquit: II, 65, 261 Dissuasor M. Servilius Dic mili inquit, und so wenigstens noch achtzig mal in derselben schrift. Abweichend II, 7, 27 tum quum ille dubitaret, Ego inquit Iulius, da Inquit Iulius so gut wie für sich allein steht, aber getrennt von tum. Noch unrichtiger drückt sich F. Schultz &. 444, 6 aus: "wird das subject oder sonst eine nähere bestimmung zu dem verb hinzugefügt, so steht dies meistens nach inquam". Danach müsste gesagt werden Non sum, inquit tum Crassus, was wohl unerhört ist. Zu eng ist umgekehrt die von Kühner §. 60 anm. 1 gegebene bestimmung, (wenn ich richtig notirt habe), dass das subiect vor die einzuführende rede gesetzt werde, wenn es ein participium bei sich habe. Der fall, dass nichts weiter als ein participium zum subject hinzutritt, wird wohl ziemlich selten sein, Fin. V ex. heisst es aber gerade inquit Pomponius iocans, und ohne einen der üblichen adverbialen zusätze oder coniunctionen, wie tum, et, atque, at, hic konnte es hier wohl kaum anders heissen. Jedenfalls um dieses zusatzes und nicht um des participiums willen ist aber das subject vorausgesetzt Brut. 87, 300 Tum Brutus De isto postea, sed tu inquit me intuens — explicabis. Und zwar war die einschiebung des participiums hier nothwendig, hingegen Fin. II, 3, 6 Tum ille ridens - inquit. Ohne subject Acad. II, 19, 63 Inquit arridens; Sen. 4, 11 inquit ridens; Fin. II, ex. inquit arridens vorgestellt Tusc. I, 40, 96 quo sonitu reddito arridens - inquit. Wird das subject mit in die directe rede eingeschoben, so wird es zuweilen durch einige worte von inquit getrennt, wie Or. 11, 65, 262 audiamus inquit pulchellum puerum Crassus: II, 60, 245 licet inquit rogare Philippus? III, 60, 226 mitte obsecro inquit, Crasse, Iulius sermonem istum: Brut. 23, 91 quid igitur inquit est caussae Brutus —? Or. II, 14, 59 haec quum ille dixisset, Quid est inquit, Catule, Caesar? p. Quinct. 5, 19; Caes. G. V, 30, 1; VII, 20, 12; Sen. de ira I, 14, 1; Flor. II, 6, 7; Gell. II, 26, 3. Das subject getrennt, aber vor inquit mitten in der directen rede liest man Cic. Or. II, 3, 13 Qui cum inter se - amicissime consalutassent, Quid vos tandem? Crassus, num quidnam inquit novi? Andere beispiele kenne ich nicht, denn Corn. Nep. XI, 3, 4 Id quum omnibus mirum videretur, at ille Merito inquit facio (wozu Nipperdey beispiele nur der vorigen art anführt): Nep. XV, 5, 5 Quum huic obiiceret, quod liberos non haberet -, at ille Desine inquit, scheinen mir wenigstens

sehr zweiselhaft. Die herausgeber nehmen an, dass At zur directen rede gehört, mir ist es sast glaublicher, dass es zu ille inquit zu ziehen ist. Vollständig analog heisst es Cic. Tusc. II, 25, 61 Quem ut vidisset et salutavisset —, (mit übergang aus der indirecten in die directe rede) at ille Tu vero inquit. So könnte es bei Nepos mit einer für sinn und construction vollständig indifferenten abweichung heissen At ille Tu vero inquit und At ille Ego vero merito inquit facio. Ueber At und Ille in diesem salle s. Zumpt § 744 und 756, Wichert stylistik p. 221 sq., Muetzell zu Curtius III, 19, 2.

Steht aber das subject unmittelbar neben inquit, so ist allerdings seine regelmässige stellung die hinter dem verbum. Goerenz zu Fin. II, 4, 11 sagt: Nisi penitus fallimur, nusquam auctor pronomen proxime ante Inquit, sed uno vel pluribus verbis interiectis. Cui rei adeo confidimus, ut, si quo loco ita legatur, eum locum corruptum iudicemus, und stellt im texte inquit [ille] statt des handschriftlichen ille inquit her. Lib. V, z. e. edirte er Pomponius inquit iocans und begleitete dies mit den mir räthselhaften worten: Ceterum transposuimus vulgatam Inquit Pomponius, cum ex certa auctoris regula, de qua saepe egimus, Inquit enuntiatum non ducat sed aut medio interponatur aut idem claudat. Heindorf zu N. D. I, 7, 17 citirt drei stellen mit vorangesetztem subject aus de Or. I, 33, 149; II, 8, 31; III, 24, 90 ex. und erklärt diese et si qua istius modi in editionibus alia reperiuntur für verdorben. Müller zu de Or. I, 33, 149 vermehrt dieselben um zwei andere, III, 12, 47; III, 49, 190, hat aber selbst noch eins übersehen II, 49, 190 ille inquit. Madvig Fin. II, 4, 11 schreibt: Ne ego quidem habeo, ubi Cicero sic verbo Inquit subiectum praeposuerit praeter tris locos, quos Heindorsius citavit - propter id ipsum suspectos, quod omnes in uno opere sunt, cuius codices omnes recentes sunt. F. Schultz a. a. o. sagt, dass Cicero neunmal das subject vorgesetzt habe. Ich kenne nur sieben stellen, die angeführten sechs aus de Or. und das eine Fin. II, 4, 11, es müsste denn etwa N. D. I, 7, 17 mitgezählt werden, wo eine handschrift, aber, so viel ich weiss, keine ausgabe Cotta inquit hat, oder ad Quint. fr. I, 2, 10, wo in alten ausgaben der solöcismus stand Is mihi inquit, te - litteras misisse, oder ad Herenn. IV, 10, 14, wo er noch steht (wenn ihn nicht Kayser getilgt hat) Vix tandem inquit: sine me considerare, so wie früher bei Gell. IV, 8, 6 Fabricius inquit: nihil est -, welche stelle jetzt ganz verändert ist, oder Fin. V ex. in der Goerenz'schen schreibweise Pomponius inquit. Ich will aber nicht behaupten, dass ich nicht eins oder das andere übersehen haben könnte. Bis jetzt ist mir aber ausser den angeführten aus keinem prosaiker ein anderer beleg für die stellung des subjects vor Inquit bekannt ausser Liv. VIII, 7, 5 (Fabri zu XXII, 14, 4). Dagegen ist die andere stellung so ausserordentlich häufig, dass es wohl gerechtfertigt erscheint, die richtigkeit jener so ganz vereinzelten stellen stark zu bezweifeln (de Rep. steht vierundzwanzig mal und de Or. gegen hundert mal inquit mit nachgesetztem subject), wenn sich nicht etwa triftige gründe für die jedesmalige wahl der so sehr ungewöhnlichen stellung auffinden lassen. Versucht hat dies Reisig, der vorles. p. 827 sagt: "es giebt aber beispiele, wo die personalbezeichnung vorsteht, und dann steht sie mit nachdruck, um einen gegensatz zu anderen personen zu bilden". Dagegen erinnert aber schon Haase, dass dieser sinn schwerlich in der stellung liegt, und mir scheint dies in der that nicht nur im allgemeinen nicht gut denkbar, sondern namentlich auch an den betreffenden beispielen nicht im entferntesten erweislich. Im gegentheil ist aber ein bestimmter grund vorhanden, der sämmtliche stellen auf das dringendste verdächtigt, der von Madvig angeführte, dass von sieben beispielen sechs sich in einer und derselben schrift finden. Die nicht wenigen noch unerheblichen verderbnisse des textes der bücher de Or. bestehen aber grossentheils gerade in erklärenden zusätzen der abschreiber, und dass für einen abschreiber, der dem verständniss seiner leser zu hülfe zu kommen sich gedrungen fühlte, ein Inquit ohne ausdrückliche nennung des subjects besonders einladend sein musste, seinen interpretationseifer durch hinzusetzung desselben zu bethätigen, wird man sehr natürlich finden und darum nicht umhin können, Heindorf's urtheil beizustimmen. Die gänzliche auslassung des subjects, wenn dasselbe irgend verständlich ist, ist aber ganz gewöhnlich, und zwar nicht bloss, wenn die person zum reden namentlich vorher aufgefordert ist und im vocativ steht (Piderit zu de Or. II, 71, 290), z. b. Or. I, 36, 167; II, 11, 47; 12, 50; 42, 180; 63, 256; 64, 259 ex. u.s.w. u.s.w. In allen fraglichen stellen ist aber die nennung des namens der redenden person für das verständniss durchaus überflüssig, ausser einer II, 8, 31. An dieser, glaube ich, muss umgestellt werden

inquit Catulus, an allen übrigen das subject gestrichen, oder ebenfalls nachgesetzt werden. Or. II, 90, 367 steht sogar das ille, das die ausgaben vor inquit haben, in drei besseren handschriften gar nicht.

Cic. Cluent. 64, 168: Unum, alterum, tertium annum Sassia quiescebat ist eine mir sonst unbekannte ausdrucksweise. Ich wüsste nicht, wo bei ordinalzahlen im accusativ zum ausdruck der dauer von dem anfangspunkt der gegebnen zeitbestimmungen bis zu dem in rede stehenden momente, deutsch seit, lam ausgelassen wäre, welches an unserer stelle (vor alterum) vor annum (oder hinter Sassia) sehr leicht übersehen werden konnte. Cic. Off. init.: Annum iam audientem Cratippum: Fam. II, 10, 3 Ibi quintum et vicesimum iam diem — oppugnabam. oppidum: VII, 26, 1 Quum decimum iam diem graviter ex intestinis laborarem: XVI, 17, 1 Septimum iam diem Corcyrae tenebamur: und so Att. I, 18, 7; V, 8, 1; 10, 1; IX, 10, 8; Cluent. 13, 38; Cat. 1, 2, 4; leg. Man. 3, 7; Acad. 1, 7, 25 ex.; Fin. II, 29, 94 ex.; Rep. II, 15, 28; VI, 8: Caes. B. G. V, 25, 3; VI, 38, 1; civ. I, 84, 1; Sall. Iug. 24, 2; Curt. IV, 14, 2; VI, 4, 8. Wo die cardinalzahl steht, was selten der fall ist, ausser, wo es nothwendig ist, steht gewöhnlich auch iam, z. b. Cluent. 3, 7: Ego me — ad eam caussam accedere, quae iam per annos octo continuos ex contraria parte audiatur ---, facile intelligo: ibid. 5, 12 Multos iam annos; ebenso Verr. IV, 18, 39. Quinct. 4, 14 Annos iam complures; Flacc. 26, 63 Septingentos iam annos amplius; 29, 70 annos iam triginta in foro versaris: Phil. VI, 6, 17 ex.; Quinct. 13, 42; Verr. act. I, 16, 49; V, 31, 81 (dies aestivos iam continuos seit dem ganzen sommer, von anfang an alle tage), 48, 126; 61, 159; Arch. 4, 7; Cael. 5, 12; Fam. IX, 17, 1; Fin. V, 3, 8 quod Staseam - multos annos habueris apud te et complures iam menses Athenis - videamus, ein instructives beispiel für den unterschied zwischen: hindurch und: seit. Jedoch wie im deutschen da, wo auch seit hätte gesagt werden können, hindurch gebraucht wird, so wird auch lateinisch öfter der blosse accusativ gesetzt, wo iam gebraucht werden konnte, wie Arch. 6, 12 tot annos ita vivo: Acad. II, 36, 115. Fam. I, 3, 1; VII, 1, 5 u.s.w. Freilich bedarf dieser punkt sowie das ganze kapitel der zeitbestimmungen noch gar sehr einer ausführlichen besprechung. Nur soviel glaube ich schon jetzt verbürgen

zu können, dass bei ordinalzahlen im accusativ Iam bei Cicero nie fehlt. Nur ein beispiel scheint dem zu widersprechen, scheint aber auch eben nur: Verr. V, 29, 76 unum, alterum mensem, prope annum denique domi tuae piratae, a quo tempore capti sunt, quoad per me licitum est, fuerunt: dies heisst nicht: seit einem und zwei monaten, sondern: einen und noch einen monat, seit sie gefangen waren.

Iam scheint mir auch hergestellt werden zu müssen Planc. 41, 100 In Asiam me ire — comparantem non est passus. Comparare scheint mir in dieser bedeutung und construction unpassend, ich zweisse nicht, dass es verdorben ist aus Iam parantem. Umgekehrt ist vielleicht iam in Nam zu vertauschen Fam. XIII, 55 ex. in tuo toto imperio atque provincia nihil est, quod mihi gratius facere possis. Nam apud ipsum gratissimum hominem atque optimum virum, quam bene positurus sis studium tuum atque officium, dubitare te non existimo: vrgl. u. a. Verr. III, 54, 134 ex. Nam ipsum Verrem —. Leg. Man. 9, 24 will Seyssert nam in dem satze Iam hoc sere schreiben.

Cluent. 7, 22 Itaque testamentum fecit eiusmodi ut - heredem institueret eundem illum Oppianicum, nepotem suum; atque his diebus paucis est mortua. His haben schon mehrere herausgeber verdächtigt, und in der that ist es unmöglich richtig. His diebus paucis est mortua heisst nach bestehendem sprachgebrauche: sie ist vor wenigen tagen gestorben, es soll aber heissen: wenige tage nachher starb sie, und dies drückt Cicero regelmässig aus durch paucis diebus, zuweilen mit illis, zuweilen mit post. Baiter schreibt lis, was ich auch nicht für richtig halte. Hic mit beziehung auf die gegenwart, und ille auf die vergangenheit des redenden (letzteres sowohl für vorher, als nachher) sind sehr häufige zusätze bei zeitbestimmungen, schwerlich aber wird man is belegen können. Vergl. z. b. Quinct. 12, 40; Pis. 6, 14 Illo fere biduo: Cluent. 12, 35 Decem illis mensibus: 39, 108 Paucis diebus illis, ibid. 13, 37 will Halm für brevi illo tempore schreiben ab Avillio eo tempore, überflüssig. Brevi illo tempore steht ebenso Tull. 8, 19 u.s.w. Paucis illis diebus = wenige tage vorher Verr. IV, 63, 140. Vielleicht ist statt his diebus paucis an jener stelle auch sic diebus paucis zu schreiben 2).

<sup>2)</sup> Cluent. 63, 177 fällt mir Satis longo intervallo post iterum advocantur auf. Longo (tanto, maiore, auch multo) intervallo ohne post ist au-

Aber Inv. II, 28, 85 Atque hic demonstrandum est, rationibus — permultas ita atroces et perspicuas res esse, ut de his non modo non necesse sit, sed ne utile quidem, quam mox iudicium fiat exspectare, scheint His in lis geändert werden zu müssen. Ebenso Fam. XIII, 11, 1 Consistunt in his vectigalibus, Off. II, 11, 40 in. Umgekehrt Att. VIII, 12 C. ex. scheint mir his nothwendig in den worten Quod non magno opere iis legionibus confido, obwohl dieselben im folgenden briefe richtig in den worten cum iis legionibus und eorum militum bezeichnet sind.

Cluent. 65, 182 Post triennium igitur agitata denique quaestio de viri morte habebatur, schien mir denuo statt denique nöthig, ehe ich wusste, dass auch Halm so schreiben will.

Cluent. 68, 192 Iam vero quod iter Romam eius mulieris fuisse existimatis? — — quos concursus in his oppidis, quantos et virorum et mulierum gemitus esse factos? mulierem quandam Larino at que illam usque a mari supero Romam proficisci cum magno comitatu et pecunia, quo facilius circumvenire iudicio capitis atque opprimere filium posset? Atque illam scheint mir unerträglich. Ich vermuthe hinter illam: Illim, eine form, die neuerdings vielfach bei Cicero ihren platz wieder erhalten hat, sowie Istim: s. Addend. et corr. ed. Orelli II zu Verr. V, 54, 142; Hand Turs. III, p. 211 sq., Halm zu Cic. or. p. Rab. Post. 12, 35 ex.; Har. resp. 20, 42 Baiter.; Phil. II, 31, 77 Halm.; Att. VII, 17 b, 7; X, 1, 2 ex., XI, 17, 3. Istim (Tusc. II, 12, 26) Att. I, 14, 4 ex.; II, 1, 4; VII, 21, 1; VIII, 2, 3. ex.; XIV, 12, 1; Fam. X, 20, 1. Citirt wird Wesenberg em. Cic. ep. p. 125. Statt Larino atque illam ist dann vielleicht Larinatem illim zu schreiben.

Ueber die endung re statt ris im indicativ praes. passiv. von deponentibus habe ich schon früher einmal weitläufiger gehandelt, Philol. IX, p. 598 sq. Zu den beispielen von verbis der vierten conjugation kann ich jetzt noch hinzufügen Pacuv. trag. 184, p. 82 Ribb. amolire, Plaut. Cas. V, 4, 13 mentire, von der dritten Ter. Ad. 726 patere, Pl. Epid. II, 2, 100; Merc. 581; Pers.

sserordentlich häufig Leg. agr. II, 1, 3; Mur. 9, 21; Brut. 5, 18; 12, 46; Phil. VI, 1, 2; Mil. 14, 37; Fat. 2, 4 ex.; Phil. III, 13, 32 ex.; Rosc. Am. 5, 11; Phil. III, 3, 6; 11, 28; ep. Brut. I, 15, 3; Att. I, 4, 1; XI, 5, 3; 11, 1 ex.; Verr. V, 56, 145; Arch. 4, 6; Acad. I, I, 1 ex.; Fam. XV, 14, 2; Phil. XIII, 13, 27; Fam. VIII, 4, 3; prov. cons. 12, 29; Cluent. 25. 70; Verr. I, 6, 15; Phil. IV ex.; div. Caec. 21, 67; Quint. fr. III, 3, 1; leg. agr. I ex. Nie aber findet sich Post zugesetzt, wenn ich nicht sehr irre.

321 loquere, von der zweiten Fronto de eloq. 9, 6; Laber. com. reliq. 66, p. 246 Ribb., Turpil. 182, p. 93, Gell. II, 26, 7, Varro RR. II, 2 videre; Virg. ecl. 2, 7 miserere; Afran. 358, p. 179 promerere; Virg. Aen. III, 381 rere; von der ersten Turpil. 117, p. 86 lamentare; Titin. 171, p. 134 fabulare; Prop. IV, 10, 1. V, 2, 1 mirare; III, 11, 1 imitare; Enn. trag. 5, p. 13, Gell. XI, 16, 8 conare; XII, 13, 19 interpretare; XIII, 29, 2 arbitrare: Catull und Tibull haben keine beispiele: Trag. inc. 185, p. 224 dominare; Lucr. VI, 799 cunctare. Ausserdem movere Prop. IV, 22, 6.

Ich führe dies deshalb hier an, weil in neuster zeit diese formen für Cicero beanstandet sind. A. W. Zumpt schreibt in seiner jüngst erschienenen ausgabe von Cic. Mur. 19, 39 im text Quid tu admirere und dazu die note: "Codicum auctoritas commendat utique formam Admirare, ac fert sententia indicativum non minus quam coniunctivum (ich würde den indicativ vorziehen). Sed num altera forma indicativi praes, in e desinens apud Ciceronem tolerari possit, magnopere videtur esse dubitandum. Nam Phil. II, 43, 110 nunc scribitur cum maiore codicum fide Inauguraris, ep. VI, 21, 2 indicativus Recordare vix cum sententia ipsa videtur conciliari posse, ep. V, 13, 3 Videre adeo pro Videris esse oportere, quia et una haec forma in secunda coniugatione cum maxima sententiae ambiguitate reperitur et mutatio, cum vocabulum insequens ab littera s incipiat, est levissima, credere nequeo. Ita relinquuntur tres omnino loci (div. Caec. 12, 40; Verr. III, 80, 184; Balb. 18, 24), quos augere periculosum est. Der indicativ Recordare scheint mir Fam. VI, 21, 2 Magna consolatio est, cum recordare, etiamsi secus acciderit, te tamen recte vereque sensisse in der anrede an eine bestimmte person mit sinn und construction nicht verträglich, sondern nothwendig. Die zweite person allgemein zu fassen, ist gar keine veranlassung. Es heisst sehr bestimmt: wenn du dich erinnerst, dass du wenigstens -. Eine sententiae ambiguitas, sowie deren einfluss auf die unsicherheit der form Videre = Videris in der dritten stelle: Itaque hoc etiam fortiorem me puto, quam te ipsum, praeceptorem fortitudinis, quod tu mihi videre spem nonnullam habere haec aliquando futura meliora kann ich ebensowenig anerkennen, wie die wichtigkeit des folgenden s, oder des umstandes dass für uns jetzt Videre das einzige beispiel bei Cicero von einem verbum der zweiten

conjugation ist. Wichtiger ist, was Zumpt nicht erwähnt, dass sich in Cicero's schriften, wenn auch nicht von ihm selbst herrührend, noch mehrere beispiele dieser formen finden: Hortare, Lamentare, Dominare, Delectare, lacture (Fin. II, 8, 24) und Angere. Ich weiss vielmehr, dass die abschreiber durchgängig eine viel grössere neigung gehabt und bethätigt haben, seltnere formen in die ihnen geläufigeren zu verwandeln, woraus mit nothwendigkeit folgt, dass, wenn sie dieselben unangetastet gelassen haben, es für die kritik viel gefährlicher ist, sie zu tilgen, als umgekehrt. Admirare ist an unserer stelle gewiss das einzig richtige, und wahrscheinlich ist die ähnliche form noch an sehr vielen stellen für uns nur durch die abschreiber verschwunden. Parad. 2, 18 giebt wenigstens eine handschrift (Moser p. 103) minitare statt minitaris, Fam. I, 9, 19 kann recordare füglich indicativ sein, Verr. III, 16, 42 hat wenigstens Klotz edirt arbitrare, andere arbitrabere, frg. pro Scauro 9, 18, p. 230 Klotz. ist hingegen nitere wohl futurum.

Königsberg.

C. F. W. Mueller.

# Emendationes ad Scholia Odysseae.

(Cf. sup. p. 491.)

Οd. λ, 221: δαμνᾶ: ὡς κιρνᾶ· οἱ δὲ ἀμναται ὡς κεν πρῶτα λίπη, ὡς Κράτης· ὁ δὲ ἀσκαλωνίτης συνεδάμνα ἢ τοῦ δαμνᾶται ἀποκοπή, ἔξοδον δὲ ἀναγινώσκειν περισπωμένως ἀπὸ τοῦ δαμνῶμαι ὡς πειρῶμαι ,,πειρᾶ ἐμεῖο γεραιέ (II.  $\Omega$ , 390) καὶ ἐκφωνουμένου τοῦ τ̄, ὡς τὸ δύναι παρ ἀποκοπή. Η. Hic locus sic sanandus est: pro συνεδάμνα ἢ τοῦ δαμνᾶται scribendum βαρύνει δάμνα, ἴν ἢ τοῦ δάμναται ἀποκοπή, tum pro ἔξοδον — ἔξεστιν et pro δύναι — δύνα. Tres igitur scripturas affert Herodianus δάμναται, δάμνα ex δάμναται decurtatum et δαμνᾶ a δαμνῶ declinatum, quod activum δαμνῶ ante δαμνῶμαι excidisse videtur. In extremis καὶ ἐκφωνουμένου κτλ. significant: pariter in tertia persona δαμνῷ atque in secunda δύνα. Aliter Buttmannus locum explicavit inductus Schol. ad II. Ξ, 919, ubi de secunda persona δαμνῷ agitur.

Graudentiae.

A. Lentz.

## II. JAHRESBERICHTE.

#### 18. Sallustius.

Bei einem berichte über die neueren kritischen bearbeitungen des Sallustius 1) wird vor allem auf die ausgabe von Rud. Dietschrücksicht zu nehmen sein:

Gai Sallusti Crispi quae supersunt. Recensuit Rudolphus Dietsch. Vol. I. Commentationes, Libri de Catilinae coniuratione et de bello lugurthino. Vol. II. Historiarum reliquiae. Index. 8. Lips. 1859.

Denn wenn diese fleissige arbeit die bisher hinter andern autoren zurückgebliebene kritik des schriftstellers auch nicht in der art ins reine gebracht haben sollte, dass wir in ihr den endgültig festgestellten text besässen (incohata potius quam perfecta me proferre sentio, praef. p. viii), so bietet sie uns doch die erste zuverlässige grundlage und lässt uns deutlich erkennen, wo wir eigentlich stehen, und wie wir mit hülfe des hier gebotenen materiales und der hier geführten gründlichen untersuchungen dem genäherten ziele zusteuern können.

Nicht ohne grund schrieb Linker in der vorrede seiner 1855 in Wien erschienenen ausgabe: iusta textus quem vocant recensio etiam nunc haberi nequit, und C. L. Roth 1854 im rhein. Mus. IX, 129, es bedürfe noch einer totalrevision des gesammten kritischen apparates von den citationen der alten grammatiker an bis auf die alten drucke hinab. Dass auch ich nicht den anspruch mache, die ganze schwierigkeit zu lösen, bedarf wohl keiner besonderen versicherung: aber das schien bei der gegenwärtigen sachlage geboten, nicht gleich in das detail sich zu verlieren und einzelne coniecturen und lesarten gegen einander abzuwägen, sondern auf die grundlage zurückzugehen, den apparat zu sichten, zu verbessern, zu ergänzen, und die allgemeinen grundsätze der sallustianischen kritik zu prüfen.

Dass die beiden vollständig erhaltenen schriften des Sallust von den alten gewöhnlich unter dem titel Catilinae bellum, Cati-

<sup>1)</sup> Mit doppeltem I auch Overbeck Pompeji 209.

linarium, oder bloss Catilina, und dem entsprechend lugurthae bellum, lugurthinum, lugurtha citirt werden, ist bekannt: die nachstellung des genetivs, bellum Catilinae und lugurthae findet sich nur bei Non. p. 299 und Arus. p. 210 (zu Cat. 7, 6. lug. 85, 3), beidemal aber im widerspruch mit dem sonstigen sprachgebrauch jener beiden autoren. Beachtenswerth aber ist es, dass, um die von Dietsch gewählte und auf des autors ankündigung Cat. 4, 3 selbst zurückgeführte überschrift de coniuratione Catilinae zu übergehen, Gellius zweimal, 4, 15 und 16, 10, 6 Catilinae historia und historia lugurthina citirt, gerade wie Eutych. 2, 8, p. 186 Lind. in Catilinaria (Catilinario ist blosse vermuthung), und wie auch Laur. Lyd. de magistr. procem. p. 119 Beck. den Catilina 2) als πρώτη ἱστορία bezeichnet, weil er sammt lugurtha den historien vorgesetzt zu werden pflegte. Cod. Bern. 357 saec. X, welcher reden und briefe aus Catilina und lugurtha enthält, giebt als überschrift ex historia Sallustii Crispi.

Diese reden sind zu verschiedenen zeiten verschieden beurtheilt worden: Ventidius ille, postquam Parthos fudit fugavitque, orationem a G. Sallustio mutuatus est, schreibt Fronto p. 181 Rom. Der rhetor Seneca (Exc. Controy, lib. 3 praef.) und Pompeius Trogus (Iustin. 38, 3, 11) nahmen sie nur so in den kauf; später rückten sie wieder in den vordergrund und wurden aus dem ganzen herausgehoben besonders verbreitet (Fronto p. 178 Rom.), urtheilte doch auch Granius Licinianus p. 43 ed. Bonn.: nam Sallustium non ut historicum scribunt (aiunt? s. Philol. XIII, p. 226), sed ut oratorem legendum. Ganz ebenso erwähnt conciones regum ac ducum ex Tito Livio Suet. Dom. 10 und Dio Cass. 67, 12.

Diess nur zum beweise, dass uns in cod. Vatic. 3864 (23) saec. X, welcher die reden und briefe aus Catilina und lugurtha und den historien enthält, nicht etwa erst ein mittelalterlicher auszug vorliegt. Alle neueren herausgeber haben den vorzug dieser, wenn auch durchaus nicht von schreibfehlern und interpolationen freien handschrift vor allen andern anerkannt und sich um die wette collationen verschafft. Während Gerlach in seinen ausgaben von 1823. 1832. 1852 oft sich widersprechende lesarten 3) mittheilte, benutzte Orelli eine collation von Theod. Hevse. Linker eine von Joh. Forchhammer, Dietsch ausserdem eine von Heinr. Brunn. Einzelne bestätigungen verdanke ich meinem freunde dr. J. J. Bernoulli 4), und zur weiteren controle des codex

<sup>2)</sup> Qui liber etiam alias (wo?) nomine historiae primae laudatur: Gerlach. ed. Sall. 1856, p. XXX.

3) Z. b. Cat. 51, 9 1) dixerunt, 2) abgekürzt dix. 3) dixere, —

lug. 31, 26 1) vindicantur, 2) vindicatur, 3) vendicantur, in welchen fällen die erste angabe von 1823 das richtige gab.

<sup>4)</sup> Durch ausdrückliches zeugniss werden jetzt verbürgt Forchhammers angaben Cat. 35, 1 L. Catilina salutem dicit Q. Catulo; 35, 3 possem; 44, 5 qui sim (auch B); lug. 9, 2 habes ohne en, wie B und Cat. 20, 14; 24, 8 vestra vis commoveri, während

kann der ihm nahe verwandte Bernensis 357 (B) saec. X, olim Bongarsii benutzt werden, dessen collation oben p. 154 mitgetheilt ist. Diesen B hat Linker consequenter als seine vorgänger zur grundlage der kritik in den reden gemacht, et fortasse magis etiam sequi debebam, p. vi extr., Dietsch dann wirklich seine lesarten und wortstellungen noch durchgreifender in den text gebracht, ihn aber freilich hie und da zu gunsten anderer autoritäten und conjecturen auch wieder zurückgesetzt. Natürlich kann gegen triftige sprachliche oder sachliche gründe die autorität keines codex stich halten: allein wo diese nicht vorhanden sind, da ist B der vorzug zugestanden: Vaticanus, quem Linkerus iure meritoque plurimi fecit, Dietsch I, 118. So anerkannt indessen dieser grundsatz ist, so viel meinungsverschiedenheit findet sich in dem maasse der durchführung und wir glauben, dass auch nach Dietsch B noch nicht zu seinem vollen rechte gelangt sei.

Cat. 20, 6 Ceterum mihi in dies magis [magisque] animus adcenditur Dass die eingeklammerten in BB und Sallusthandschriften der zweiten classe stehenden worte von allen herausgebern getilgt worden sind, wäre von seite der autorität anzufechten, von seite des sprachgebrauchs hinzunehmen, insofern Sallust hist. 3, 61, 28 in dies magis, Cat. 5, 7. lug. 7, 6 magis magisque in dies sagt, zu entschuldigen vielleicht wegen des von Dietsch übersehenen, wenn schon corrupten citates des Sacerd, p. 24

Endl. ceterum mihi in dies magis auxiliorum.

Cat. 20, 7 ceteri omnes, strenui boni, nobiles atque ignobiles volgus fuimus] so Gerlach, Linker, Kritz, Dietsch, wogegen 33 boni atque strenui, nobiles et ignobiles. Man hat wohl gut daran gethan, nobiles und ignobiles mit atque zu verbinden (vergl. z. b. Cat. 30, 4. lug. 31, 12. 80, 5 honesta atque inhonesta, nie et); allein im ersten adjectivenpaare ist, abgesehen von der copula, die stellung unrichtig. Nicht nur ist es besser, dass der allgemeine begriff dem spezielleren, das zweisilbige wort dem dreisilbigen vorausgehe, sondern auch die parallelen hist. inc. 63 bonum et strenuum, epist. de re publ. 1, 1 bonus atque strenuus, Iug. 22, 3 bene atque strenue, Cato bei Gell. 17, 13, 3 empfehlen die stellung von BB, wogegen lug. 7, 5 kaum ins gewicht fällt.

Cat. 52, §. 18 quanto vos adtentius ea agetis, tanto illis animus infirmior erit] Intentius nach BB allitterirt mit seinem gegenstück infirmior, und zudem hat Sallust das wort attentus

nie gebraucht, intentus in positiv und comparativ öfter.

Cat. 52, 25 vos cunctamini etiam nunc, quid intra moenia adprehensis hostibus faciatis] Hier finden wir keinen grund, die in 2B überlieferte und von den meisten herausgebern gebilligte

Dietsch entweder zweifelt oder schweigt. lug. 85, 26 stimmt & mit Forchhammers angabe facundam, was dann statt facundiam herzustellen wäre. Art a inches auf , den gen in here ander

lesart deprensis oder deprehensis aufzugeben, da das von moenia hängen gebliebene a die corruptel sehr leicht erklärt: ebensowenig §. 12 die lesart von BB scelestis mit sceleratis zu vertauschen.

Viel abweichung findet sich bei den editoren in der stellung von meus. Die untersuchung von einigen sechzig stellen würde ergeben, dass meus nur dann vorantritt, wenn entweder ein besonderer nachdruck darauf liegt, oder wenn dem substantiv noch eine adjectivische bekleidung beigegeben ist. Darum schrieb Linker lug. 85, 44 unrichtig gegen BB und andere handschriften mores mei statt mei mores, weil ja gleich der gegensatz folgt illorum flagitia; Dietsch unrichtig lug. 24,8 quid est relicum, nisi vis vostra, quo moveri possit, gegen BB vestra vis (s. oben note 4), während der gedanke vorausging, Hiempsal, Adherbal und die gesandten hätten nichts wider lugurtha vermocht. Umgekehrt, wo der nachdruck fehlt, schrieb Dietsch irrthümlich lug. 10, 1 in meum regnum, statt mit BB in regnum meum, Kritz lug. 14, 11 in meo regno gegen BB in regno meo, beides gegen Sallust selbst lug. 10, 2. 24, 5. - lug. 110, 3 qua (tua amicitia) apud meum animum (so BB und 3 codd.) nihil carius est wird der nachdruck erst recht klar, wenn man bemerkt, wie der stolze könig Bocchus in jener kurzen rede auch ego und egomet sechsmal gehäuft hat, wogegen also die gewöhnliche wortstellung Cat. 52, 8. lug. 4, 4. 14, 22. 85, 27 nichts beweist.

Es ware das eine eigene arbeit für sich, die lesarten von BB im zusammenhang zu prüfen, den sprachgebrauch mit hülfe des Dietschischen index im einzelnen zu beobachten, und so die grenzen zu bestimmen, wie weit ihre autorität reicht. Darin liegt allerdings der schwerpunkt der untersuchung noch nicht, sondern wie die den Catilina und lugurtha enthaltenden handschriften zu einander und zum originale sich verhalten, das ist die noch nicht sicher, oder auch doppelt gelöste frage, von der das meiste abhängt. Die untersuchung ist dadurch wesentlich gefördert, dass nun bei Dietsch im ganzen zuverlässige collationen von mehr als vierzig handschriften vorliegen, besonders genau bei den von Dietsch selbst verglichenen, wie wir z. b. beim Monac. 14777 durch eine eigene collation controliren können. Der Basiliensis lag früher in drei collationen vor, und doch blieben zahlreiche stellen immer noch schwankend, welche zweifel erst die neueste bei Dietsch benutzte und von Roth gemachte nachcollation gelöst hat. Zum ältesten Parisinus Sorb. 500 benutzten wir im folgenden eine gleichfalls von Roth in. Corte's ausgabe eingetragene collation 5).

Zunächst zerfallen die handschriften in zwei classen, in sol-

<sup>5)</sup> Cat. 5, 9, wo Dietsch zweifelt, fehlt ac flagitiosissima, Iug. 47, 2 steht oportunitates. Ein neues auf thensaurus hinführendes zeugniss findet sich lug. 12, 2 in der form tehsaurus, welche wohl, da lug. 75, 1 tesauri und oft lugurta u. a. steht, aus tensaurus verdorben ist.

che, in welchen lug. 103, 2 die worte von quinque delegit an bis und mit 112, 3 et ratam fehlen, und in solche, welche diese lücke nicht haben: zur ersten classe gehören die ältesten handschriften, saec. X - XIII, bei Dietsch mit grossen lateinischen buchstaben bezeichnet, zur zweiten classe durchschnittlich jüngere von saec. XI - XV, mit kleinen buchstaben notirt; grosse deutsche buchstaben weisen auf unvollständige handschriften. Die ältesten zeugen der ersten unvollständigen familie hatte Gerlach schon in seiner ausgabe von 1832 aus der masse ausgeschieden (ein unbestreitbares verdienst), und darnach den Sallust recensiert, nämlich nach dem Basiliensis, jetzt A. N. IV, 11 (B), Parisinus 1576 (z bei Gerlach 1823, 1852, 1856, p in der ausgabe von 1832, Pi bei Dietsch), Einsiedlensis (E), Turicensis (T), Vaticani (namentlich 3864), denen sich der eigenthümliche zur zweiten, oder nach Dietsch zur dritten familie gehörige Leidensis 63 saec. XV anschloss. Und im wesentlichen ruht auch der text bei Dietsch auf der nämlichen kritischen grundlage, nämlich auf der ersten classe, nur sind die collationen genauer und noch mehrere andere vertreter derselben classe verglichen, worunter ein vortrefflicher Parisinus, Sorb. 500, saec. X (P bei Dietsch), der nämlichen quelle entstammt mit dem oben genannten P1, und mit Paris. 6085, saec. XI, P2, ,Interim quo iure mihi hanc legem scripserim, ut nisi sententia obstaret, codices vetustissimos sequendos putarem, benivoli lectores iudicent": I, 15. Wo die lesart der ersten und zweiten classe auseinandergehen, siegt in der regel die erste, zur ausnahme etwa auch einmal die zweite, aber nicht wegen der autorität, sondern trotz der schlechten autorität, weil auch in jungen codd. etwas richtiges aus conjectur gefunden oder eine gute randbemerkung aufgenommen sein kann. Anders Roth im rhein. Mus. IX, 135. "Als kanon der di-

Anders Roth im rhein. Mus. IX, 135. "Als kanon der diplomatischen kritik wird also der grundsatz aufzustellen sein, dass für bestandtheile des alten archetypus diejenigen lesarten zu halten sind, die in den defectlosen jüngeren und in den defecten alten handschriften gleichmässig lauten; in fällen der discrepanz diejenigen, die in einem nicht contaminierten exemplare der andern familie sich gleichfalls vorsinden". Diese verschiedenheit rührt von der verschiedenen erklärung her, welche Roth und Dietsch für die entstehung der zweiten classe geben. Nach Dietsch ist sie aus der ersten entsprungen, eine fortsetzung derselben, nur dass in allen codd. zweiter classe die grösste lücke zu ende des lugurtha aus dem später aufgefundenen quaternio nachgetragen und ein kleinerer defect lug. 44, 5 (neque muniebantur ea) in drei codd. der zweiten (oder besonders gezählt dritten) classe aus einer randnote ergänzt worden ist. Diese handschriften haben dann natürlich für die kritik, abgesehen von der ausgefüllten lücke, einen sehr untergeordneten werth, weil die abweichungen von den ältern handschriften nur verschlechterungen, abschleifungen

des selteneren, oder bloss auf dem wege der conjectur gefundene verbesserungen sind. Nach Roth dagegen sind die defectlosen jüngeren handschriften der zweiten classe ihrem innern kern nach älter als die lückenhaften; sie hängen in selbständiger weise durch viele uns unbekannte mittelglieder mit einer handschrift zusammen, die, weil sie noch vollständig war, älter ist als die erste durch den ausfall von lug. 103—112 verstümmelte, die quelle der ersten familie. Die uns bekannten abschriften der zweiten classe, mit ausnahme von Monac. 14777 dem XII bis XV jahrh. angehörend, sind daher keine directen abschriften jenes noch vollständigen exemplares, sondern nachkommen dritten und vierten geschlechtes, somit im laufe der zeit gewiss auch verdorben, interpolirt, der mittlalterlichen orthographie angepasst, aber in fragen der integrität nicht zu verachtende zeugen.

So haben einige codd. zweiter familie Catil. 6 nach incredibile memoratu est quam facile coaluerint die worte: ita brevi multitudo diversa atque vaga concordia civitas facta erat, welche auch Augustin Epist. 138 (5 ad Marcell.) ohne ita mit dem lemma anführt: apud eos (nämlich auctores Romanos) ita legitur. Da Dietsch vol. 1, 16 den satz, dessen sallustianische färbung und guten zusammenhang an besagter stelle er nicht verkennt, nur wegen der schlechten autorität der handschriften und des lemma apud eos verwirft, ihn also von einem schreiber aus Augustin an den rand geschrieben, später in den text gesetzt denkt, so wird es nicht unpassend sein, an einen ähnlichen pluralis maiestatis der wichtigmacherei zu erinnern Epist. 131: Catilina, ut de illo scripserunt, qui nosse potuerunt, frigus, sitim, famem ferre etc.

Catil. 5, 3.

Cat. 5, 9 ut ex pulcerruma [atque optuma] pessuma ac flagitiosissima facta sit] Die eingeklammerten worte stehen nur in wenigen handschriften zweiter classe und bei Augustin de civit. dei 2, 18. Man braucht sie unumgänglich, und lässt sie, um der zweiten classe keinen vorzug einräumen zu müssen, wieder aus einer randbemerkung in den text kommen.

Cat. 52, 20 si ita res esset es fehlt res nur in handschriften zweiter classe und bei August. C. D. 5, 12 und der sprachgebrauch verlangt auch so nach Dietsch I, 69. — Ueberhaupt finden sich viele varianten der citate Augustins auch in handschriften der zweiten classe: Cat. 2, 1 in initio statt des richtigen initio, 5, 9 mutata statt immutata, 6, 3 legibus statt civibus, 11, 1 virtuti (hier auch die jüngeren erster classe) statt virtutem, 16, 3 torpesceret statt torpescerent, 26, 2 astutia deerat, 35, 1 in magnis meis mit B, 51, 9 collibuisset (nach der pariser ausgabe des Augustin von 1838), 55, 6 exitum: kurz die zweite classe zeigt in gutem und schlechtem einen merkwürdigen zusammenhang mit Augustin, sie zum deutlichen unterschied von der ersten. Sind wir nun etwa einem

grossen criticus des mittelalters auf der spur, der bereits die citationen des Augustin in den büchern de civ. dei, den confessiones, den epistolae, systematisch sammelte und zur verbesserung des Sallust am rand bemerkte? Dann hätte er aber das schlechte bei seite lassen sollen. Oder haben die schreiber der handschriften zweiter classe allein das privilegium, immer aus conjectur gerade das zu finden, richtiges und unrichtiges, was in Augustins text stand? Ist es nicht einfacher, dass ihre tradition auf ein exemplar zurückgehe, welches dem text des Augustin ähnlich war? Können sie aber dann aus der abweichenden ersten classe entsprungen sein?

Doch wie dem auch vor der hand sei, die lesarten der zweiten classe sind nirgends übersichtlich zusammengestellt, noch viel weniger gegen die der ersten geprüft und widerlegt. Wenn sie doch nur verschlechterungen der ersten sind, oder höchstens gute conjecturen enthalten, aber keine selbstständige abstammung haben, so ist ihre consequente verzeichnung in dem apparatus criticus eine grossentheils überflüssige arbeit: denn die conjectur eines mönchs hat für uns keinen grösseren werth als die eines methodisch geschulten philologen des XIX jahrhunderts. Statt dass man ein dutzendmal gleich unternommen hat, den Sallust herzustellen, ohne indess zum ziele zu gelangen, wäre es vielleicht für eine methodische untersuchung mehr fördernd gewesen, einmal dem einseitig nach der ersten familie constituirten texte den der zweiten familie oder auch nur die differenzen gegenüberzustellen. Gelänge es, noch einen älteren vertreter der zweiten familie zu finden, so könnte dadurch die ganze kritik des Sallust eine umänderung erleiden.

Dietsch argumentirt nun über den werth der beiden familien pag. 12 so: Vaticanum (3864) ante omnia ad examinandam reliquorum librorum sidem adhibendum esse nemo institutur. Quod si diligenter seceris, vetustissimos codices recentioribus longe anteponendos esse facillume tibi persuadebis. Dass aber der obschon anerkannte, aus alter quelle gestossene und relativ beste Vaticanus doch nicht den werthmesser bilden dürfe, wollen wir an der ältesten handschrift der ersten classe, P, ausführlich zeigen, uns aber dabei auf den Catilina beschränken, bei welchem die sache am klarsten vorliegt. Wir benutzen dafür eine sehr genaue von Roth gemachte collation.

Dieser codex P (Sorb. 500) hat im Catilina, sämmtlich von erster hand, neunzehn randbemerkungen, von denen sich siebenzehn auf die in B stehenden reden beziehen: die zwei anderen, arcessit zu 40, 6 und mentiendo zu 49, 4 verrathen sich gleich als werthlos. Drei varianten, die sich bloss auf die orthographie von c und t beziehen, übergehen wir und ersetzen sie durch zwei von erster hand über die zeile geschriebene lesarten. Es sind das nun folgende: 20, 6 ipsos] rand ipsi, so bloss noch

BPP¹, und in P² übergeschrieben.

ignobiles | rand et, so allein noch BB.

geschrieben to, also volgus, wie BB und cod. σ.

20, 15 hortentur] hortantur, so nur noch BB und l.

20, 16 utimini], utemini, wie B und einige andere handschriften.

33, 3 nostri] vestri, so B, P⁴ (sup. scr. nostri) und P¹ ursprünglich vostri, dann corrigirt nostri: alle übrigen handschriften nostri.

35, 1 salutem dicit übergeschrieben, und so nur B, die andern bloss salutem, suo, oder gar nichts.

51, 4 qui] quae, so BP¹P² und einige andere.

51, 5 infida atque advorsa] et, wie auch B und zahlreiche andere.

51, 10 permovit und accendet] permovet und accendit. Ersteres hat u. a. PP2, P4 übergeschrieben; letzteres B, übergeschrieben P1; auch P2 M2 auf der zeile. 51, 12 vitam habent] agunt, so auch B (nach Forchhammer, worüber Dietsch schweigt) B, übergeschrieben P2 BT, andere im texte, übrigens eine falsche aus dem gleich folgenden aetatem agunt entstandene lesart. 51, 19 supervacuaneum im text, und supervacaneum am rand: ersteres hat bloss B, und derselbe cod. in den epist. ad Caes. de re publica zweimal. 52, 12 sceleratis scelestis, so allein noch BB. 52, 13 formidolosa formidulosa, was Dietsch nicht angiebt; diese form bestätigt für B keine collation, sie findet sich aber noch in M2 l. 52, 18 attentius] rand IN, also intentius, was bei Dietsch fehlt: so allein BB. 52, 24 arcessunt] accersunt, so nur noch 23 nach Forchhammer (worüber Dietsch schweigt), B, und B auf rasur. 52, 28 diis dis, so V (welche variante bei Dietsch absichtlich übergangen zu sein scheint) und B. 52, 33 dis aut hominibus at que, mit BBPB und zwei jungen handschriften.

Was folgt nun daraus? Sehr klar, dass der älteste vertreter der ersten classe P nach V (oder nach einem diesem aufs ei ähnlichen codex) wenn auch nicht vollständig, so doch in hauptstellen der reden am rande verbessert ist; oder wohl richtiger, dass in der gemeinsamen quelle, aus welcher P, P1, P2 geflossen sein sollen, schon jene collation am rand notirt war. So drangen die lesarten - und es sind zu vier fünftel verbesserungen - in die handschriften der ersten classe, einzelne wenige erscheinen auch in den jüngeren zweiter classe, durch welche vermittlung, ist ungewiss. Wenn nun die ältesten handschriften erster classe in den reden nach B corrigirt sind, vorher also, nach ihrer eigenen familienverwandtschaft merklich schlechter waren, so folgt doch daraus wahrlich nicht, dass der uncorrigirte theil der historischen erzählung eben so gut sei und auf der höhe von B. mithin über der zweiten classe stehe. Oder mit andern worten: wie man mit Dietsch B als werthmesser an die corrigirten handschriften der ersten classe anlegt, so ist er mit dem zu messenden fast identisch: wollte man billig sein, so müsste man neben die zweite classe die erste so hinstellen, wie sie vor jenen einflüssen war. Ja es ist wahrscheinlich, dass auch andere handschriften der ersten classe durch vergleichung mit B oder einer ähnlichen redesammlung verbessert sind; wissen wir doch, dass in P<sup>2</sup> P<sup>5</sup> B die grosse lücke lug. 103—112 einstweilen durch die rede des Bochus 110 einigermassen ausgefüllt ist, woraus erhellt, dass jenen schreibern ein codex wie B zur hand war.

Da uns nun dieses kriterium für den werth der ersten und zweiten classe dahinfällt, so müssen wir ein sichereres in den citationen der alten autoren, grammatiker und scholiasten suchen. Dabei ist aber nothwendig, sich an die zuverlässigsten texte zu halten, z. b. nicht an den Zweibrücker Macrobius. Augustin liegt leider noch sehr im argen. Denn wenn es schon eine in Deutschland wenig bekannte Pariser ausgabe von 1838 giebt ad mscr. bibliothecae regiae codices novis nunc curis recognita (darunter ein Corbeiensis, jetzt Sangermanensis saec. VII in uncial), so wäre es doch möglich, dass die sallustianischen worte nach den ausgaben dieses historikers corrigirt wären. Ferner muss man die citationen vollständig sammeln. Diess hat Dietsch mit lobenswerthem fleisse zu thun gesucht, und noch manches mithineingezogen, was entweder ohne den namen des autors citirt oder nur einer sallustianischen stelle nachgebildet war, z. b. anklänge aus Florus, Hegesippus, Hieronymus, den Dietsch in der dickleibigen ausgabe von Vallarsius durchzunehmen sich nicht gescheut hat. Wenn wir eine kleine nachlese geben, die wir aus dem handexemplare von prof. Roth schöpfen, so geschieht es in der rücksicht, dass wohl mancher sich für Sallust interessirt, ohne grade die grammatiker und scholiasten zur hand zu haben. Durch unseren nachtrag werden so geschützt Cat. 3, 3 studio ad rem publicam latus sum gegen Gerlach [a] studio; 5, 4 durch Nonius cuius rei libet simulator gegen Gerlach cuius lubet rei; 13, 1 maria constructa gegen contracta; 15, 5 igitur colos gegen Gerlach color; 61, 2 amissa anima gegen Gerlach anima amissa; 53, 1 senatus magna pars gegen Linker senati. Aber wenn die citationen auch nicht immer stark bestrittene worte betreffen, so finden sich in der adnotatio fast immer varianten dazu, deren werth oder unwerth, deren geschichte sie manchmal erkennen lassen: und zudem können sie geeignet sein, die worte des autors gegen eine heute oder morgen auftauchende conjectur oder gegen den verdacht eines einschiebsels zu schützen. Eine sorgfältige untersuchung müsste wohl dahin gelangen, den werth der citationen eines Arusian, Augustin, Donat, Nonius, Servius genauer bestimmen zu können, während jetzt bei collisionen noch nicht feststeht, wel cher autor einen reineren sallustianischen text vor sich gehaht.

#### Catilina.

1, 1 praestare ceteris animalibus Schol. Statii pg. 129, ad Theb. 4, 207. — ibid. quae natura prona atque ventri obedientia finxit Schol. Persii sat. 2, 61. - in terram proni Schol. Lucan. 6, 111. — 1, 2 nam nostra omnis vis in animo et corpore sita est Fulgent. Vergil. contin. pg. 147 Munker, und ohne Sallusts namen Serv. Aen. 1, 63. - 1, 7 alterum alterius auxilio eget Schol. Cruq. p. 636. Schol. Bern. ad Verg. Georg. 2, 28. — 3, 2 tametsi haudquaquam par gloria sequitur Sacerd. pg. 23 Endl. — ibid. quae sibi quisque facilia non factu sed captu putat aequo animo accipit, supra ea veluti ficta pro falsis ducit Augustin. 2. pg. 13 edit. Basil. 1569. - 3, 3 sed ego adulescentulus initio sicuti plerique studio ad rem prolatus sum, Anon. hinter Fortunat. rhetor. in cod. Paris. 7530, saec. X. fol. 250b, von mir copirt. — 3, 5 ac mecum ab reliquorum Sacerd. pg. 23 Endl. — 5, 4 cuius rei libet 'simulator ac dissimulator Nonius 439, 24; cuiuslibet rei s. ac d. Serv. Aen. 1, 520. — ibid. alieni appetens Probus pag. 363 Endl. -- ibid. sui profusus Cledon. 1929. --5, 9 quoniam de moribus civitatis Sacerd. pg. 24 Endl. — 8, 3 sed quia provenere Sacerd. pg. 24 Endl. - 9, 5 et iniuria accepta ignoscere quam persequi malebant Donat. ad Aen. 1, 10. - 10, 4 ohne Sallusts namen probitatem, industriam ceterasque artes bonas Sacerd. pg. 46 Endl.: scheint eher zu lug. 1, 3 zu gehören. ibid. Avaritia fidem, probitatem ceterasque artes bonas subvortit; pro his superbiam, crudelitatem, deos negligere omnia venalia habere edocuit Donat. ad Aen. 1, 349: v. Hoeven, de Arusiano p. 47. — 11, 3 neque copia neque inopia minuitur Hieron, 1, 703. 3, 430 Vallars. — 11, 8 quippe secundae res Sacerd. p. 24 Endl. - ibid. quippe secundae res sapientium animos fatigant, ne illi corruptis moribus victoriae temperarent Sacerd. p. 25 Endl. - 13, 1 a privatis compluribus subversos montes, maria constructa esse Schol. Lucan. 6, 56. - 14, 2 quique manu ventre pene bona patria laceraverat Fronto pg. 246 Rom. p. 115 Berol., manu pene bona patriae laceraverant Incert. ap. Endl. Anal. 106. — 15, 5 igitur colos Sacerd. p. 24 Endl. — 16, 3 insontis sicut sontis Sacerd. p. 56. Endl. - 17, 7 ductabat exercitum Diomed. p. 446 P. 451 K. — 20, 1 arbitris procul amotis Schol. Cruq. p. 263. - 20, 4 eadem velle, eadem nolle Min. Felix 1, 3, idem velle atque nolle ea demum firma amicitia est Schol. Cruq. 547: cf. Schneidewin inc. auct. p. 15 sq. - 20, 6 ceterum in dies magis auxiliorum Sacerd. p. 24 Endl. - 22, 1 plenum humani sanguinis poculum circumtulisse, et hic (leg. hinc; Sall. inde) omnes contra salutem patriae degustasse. - 25, 3 libido accensa sic, ut saepius peteret viros quam peteretur Donat. ad Aen. 6, 525. - 31, 9 quoniam quidem circumventus Sacerd. p. 24 Endl. — 33, 2 fama atque fortunis expertes sumus Arus.

p. 227. - 36, 2 haec ubi Romae comperta sunt, Sallustius in lugurthino Prisc. 15, 17, wird fälschlich auf lug. 39, 1 bezogen, wo es heisst sed ubi ea Romae comperta sunt — ibid. praeter rerum capitalium condemnatis Prob. p. 373 Endl. - 36, 4 quae prima mortales putant Sulpic. Sever. p. 517 Horn.; quae p. m. ducunt Donat. ad Terent. p. 104. - 36, 5 nam duobus senati decretis Inc. ap. Endlich. Anal. p. 85; duobus senati consultis ibid. p. 127; senati Sallustius Charis. p. 40 P. 55, 1 Keil. -37, 3 bonis invident, malos extollunt Donat. ad Terent. p. 467. ibid. paupertas facile sine damno habetur Schol. Lucan. 5, 527. - 37, 5 probro atque petulantia maxima praestabant Arusian. p. 252. - ibid. item alii per dedecora patrimoniis amissis Sacerd. p. 24 Endl. - 39, 3 arrexit animos militum Diomed. p. 446 P. 451, 1 Keil. — 40, 5 nam tum Brutus ab Roma aberat Prob. p. 375 bis Endl. - 44, 1 sed Allobroges ex praecepto Ciceronis Prob. p. 336 Endl. — 44, 5 Cognoscas qui sis (leg. sim) cures te vir sapiens sis || Et prius verb. time illum quaelibet unum.| (leg. quemlibet imum) Inc. auct. de figuris ed. Schneidewin 1841. p. 5. s. v. Abiunctum, Διαλελυμένου. - 45, 2 homo militaris Prob. p. 277 Endl. - 47, 1 Antonius paucis ante diebus Prob. p. 373 Endl. nach dem herausgeber: "novum fragmentum Histor. Sallusti". — 51, 1 ab odio amicitia ira misericordia vacuum esse decet Arus. p. 265. - 51, 12 qui magno in imperio praediti in excelso aetatem agunt, eorum facta cuncti mortales novere, ita in maxima fortuna minima licentia est Schol. Iuven. 8, 141. -51, 20 mors est requies poenarum (wahrscheinlich aus erump narum verdorben Schol. Lucan. 3, 40. — 51, 33 vas aut vestlmentum alicuius concupiverat Prob. p. 338 Endl. - 51, 38 Lydus de magistr. p. 119. - 52, 6 expergiscimini aliquando et capessite rem publicam Schol. Statii Theb. p. 49. - 52, 19 cfr. August. epist. 138, 9 rem publicam, quam ex parva et inopi magnam opulentamque fecerunt — 52, 29 non votis neque supplicationibus muliebribus deorum auxilia comparantur; vigilando, laborando prospera omnia cedunt; ubi socordiae atque ignaviae tradideris, neguiquam deos implores Schol. Lucan. 5, 499. — 53, 1 itemque senatus magna pars Sacerd. p. 24 Endl. - ibid. senati decretum fit Donat. ad Terent. pg. 373. - 54, 1 magnitudo animi par, item gloria; sed alia alii. Caesar beneficiis ac munificentia magnus habebatur; integritate vitae Cato. Ille mansuetudine et misericordia clarus factus; huic severitas dignitatem addiderat Sacerd. p. 36 Endl. -- 55, 3 Tullianum] cfr. Schol. Iuven. 3, 314. - 57, 2 in agro Piceno praesidebat Arus. p. 252. - 61, 2 quem quisque locum vivus pugnando ceperat, eum amissa anima corpore tegebat Schol. Luc. 6, 132. - 61, 3 alii alibi stantes ceciderunt, omnes tamen adversis vulneribus Incert. in Endl. Anal. p. 118. — 61, 4 ferociam, quam vivus habuerat, in vultu retinens Schol. Stat. Theb. p. 87. —

### Iugurtha.

1, 1 Falso queritur etc.] Hiezu citirt Dietsch Diomed. p. 468 Sallustium quoque in principio lugurthae a rythmo coepisse, während diese worte eher auf den hexameter cap. 5 anf. gehen: bellum scripturus sum, quod populus Romanus etc: v. Fleckeisen, Catonianae poesis rell. pg. 11. Die worte falso queritur citirt Sacerd, p. 21 Endl.: falso queritur de natura Prob. p. 79 Lind.: f. q. de n. sua genus humanum Mar. Victor. p. 184 Gaisf. - 1, 3 probitatem, industrias aliasque artes bonas neque dare neque accipere quis potest Schol ad Stat. Theb. 4, 150, pg. 126. Cf. Sacerd. oben zu Catil. 10, 4 und zu lug. 19. 1 wo er auch ceteras statt alias hat. — 4, 9 dum me civitatis morum piget taedetque Arus. pg. 265. - ibid. ad inceptum redeo Prob. p. 425 Endl. — 6, 1 auch Inc. auctor. de verbo Exc. 6, 12 in Macrob. ed. Ian. I, 293 mit der variante luxui statt luxu und Incert. bei Endl. pg. 164 qui ubi primum adolevit, pollens viribus, decora facie, non se luxui neque inertiae corrumpendum dedit, sed, uti mos gentis illius, equitare, iaculari, cursu cum aequalibus certare. - ibid. leonem atque alias feras Schol. Thevenot. Hor. Epist. 1, 12, 7 bei Suringar 3, 165. - 7, 4 ubi naturam P. Scipionis, qui tum Romanis imperator erat, et morem Fronto pg. 163 Rom. — 10, 2 gloria invidiam vicisti Schol. Cruq. p. 219. — 10, 7 nam in omni certamine qui opulentior est, etiamsi accipit iniuriam, tamen, quia plus potest, facere videtur ohne Sallusts namen Quint. 8, 5, 4. - 11, 5 lugurtha inter alias res iacit Schol. ad Stat. Theb. 1, 411, pg. 25. — 12, 3 Tirimida unmittelbar vor einer sallustianischen citation Prisc. I, 201, 17 Hertz. — 14, 25 per liberos atque parentis vestros Prob. pg. 293 Endl. — 15, 3 ut S. in Gargitha (lugurtha) anim (animum) a consueta libidinem continuit Schol. Bern. ad Verg. Georg. 4, 429. - 17, 3 cf. Auson. epist. 19, 14 Europamque Asiamque duo vel maxima terrae Membra. Quibus Libyam dubie Sallustius addit, Europae adiunctam, possit cum tertia dici. 18,7 quia saepe temptantes alia atque alia loca petiverant semet numidas appellaverunt Schol. Lucan. 1, 253. — 18, 8 aedificia Numidarum agrestium, quae mapalia illi appellant, oblonga, incurvis lateribus tecta, quasi navium carinae Schol. Bern. ad Verg. Georg.3, 340. - 19, 1 Hipponem, Adrumetum, Leptim ceterasque civitates Sacerd. p. 46 Endl. — 19, 3 Philaenon, ohne Sallusts namen Victorin. ap. Endl. p. 464, Servius ibid. p. 497.— 19, 7 proxima autem Hispaniae Mauritania est, deinde Numidia, inde regio Carthaginensis, post quae Getuliam accipimus. postea Aethiopiam, inde loca exusta solis ardoribus Isid. 14, 5, 17. — ibid. Mulucha Prisc. I, 201, 12 Hertz., Molucha Phocas p. 324 Lind. — 24, 1 et Adherbalis apud Cirtam obsessi invidiosae litterae quibus omnes patres postulabat Fronto pg. 122 Med. 169 Ber. 178 Rom. - 25, 10 ut priusquam

legatos conveniret, Adherbalis potiretur Arusian. p. 251. — 26, 3 omnis puberes interficit] das citat puberes omnes interfici iubet bezieht Linker auf die histor. I coll. Plut. Sertor. 4: v. Linkeri Emend. p. 27. - 31, 20 bella atque paces exercebant Cledon. p. 1898 Putsch.; iudicia, bella atque paces Incert. ap. Endl. p. 97. - 37, 3 oppidum Suthul, hinter einer sallustianischen citation, Prisc. I, 147, 21 Hertz. Sacerd. p. 50 Endl. ibid. p. 91. - 38, 1 ductare exercitus Quint. 8, 3, 44. Cfr. Catil. 17, 7. lug. 70, 2. — 39, 1. Cfr. oben ad Catil. 36, 2. — 38, 10 mortis metum intuebantur] das citat des Prisc. II, 296 Hertz. pro metu repente gaudium mutatur scheint aus der verschmelzung dieser stelle und Iug. 53, 8 entstanden zu sein. - 42, 2 et sane Gracchis cupidine victoriae haud satis moderatus animus fuit Schol. Luc. 6, 796. — 45, 2 iuxta ac si hostes adessent vallo atque fossa munire, vigilias ponere et eas ipse cum legatis circuire Schol. Luc. 1, 516. - 48, 2 per tramites occultos exercitum Metelli antevenit Schol. ad Stat. Theb. 6, 155, p. 205. — 48, 3 Muthul Prisc. I, 147, 19 H. Sacerd. p. 50 Endl. - ibid. vestitus oleastro ac myrtetis aliisque generibus arborum Schol. ad Stat. Theb. 5, 14, p. 163. - 49, 6 pauca pro tempore milites hortatus Arus. p. 246. - 52, 5 quem elephantis et parti copiarum pedestrium praefectum supra diximus Arus. p. 246. - 54, 6 puberes interficit cf. oben zu lug. 26, 3. - 55, 1 exercitum maiorum more vertere Serv. Aen. 5, 408. - 58, 3 pauci in pluribus minus frustrabantur Schol. ad Stat. Theb. 2, 594, p. 74. — 60, 1 avidius alteri alteros sauciare quam semet tegere Donat. ad Ter. p. 496. — 60, 7 postquam unae atque alterae scalae commutatae sunt Donat. ad Aen. 2, 442. — 61 1 ab rege defecerat Prisc. I, 404, 11 H. - 61, 5 facile Numidae persuadet Arus. p. 260. — 64, 6 animo cupienti nihil satis festinatur Schol. ad Stat. Theb. 2, 321, p. 60. - 71, 2 uti animum aegrum solet, somnus cepit Donat. ad Aen. 6, 520.-75, 10 Thala Prisc. I, 201, 17 H. Marius ad Thalam profectus Prob. 375 Endl. — 78, 3 syrtes und zu 79, 5 cf. Heges. p. 243. - 80, 6 denas alii, alii plures habent; sed reges eo amplius Mythogr. Bodei p. 170 extr. — 81, 2 ad Cirtam oppidum iter constituunt Prisc. II, 66, 16 H. — 85, 23 ist die stelle Schol. Iuv. Sat. 8, 138 nicht ausgeschrieben: maiorum gloria posteris quasi lumen est, neque bona neque mala eorum in occulto patitur - 85, 29 non possum fidei causa ostendere imagines maiorum meorum Auson. grat. actio 36. — 88, 4 patrare bellum Quint. 8, 3, 44. — 89, 7 neque alia inritamenta gulae quaerebant Prob. p. 217 Endl. — 91, 3 Capsa Prisc. I, 201, 17 H. — 95, 4 unde et interdum (nämlich piget und pudet), praecipue a Sallustio, simul ponuntur Serv. Aen. 4, 336. — 100, 2 Sulla cum equitatu apud dextimos, in sinistra parte Mallius cum funditoribus Aldhelm. bei Mai 5,577. — 104, 1 Bellienus Prisc. II, 497, 3 H. —

106, 4 coenatos esse in castris Prob. 365 Endl. — 107, 1 et in maximo omnium et (?) nudum et caecum corpus ad hostem vertere Schol. ad Stat. Theb. 7, 312, p. 253.

Wir müssen hier darauf verzichten, sämmtliche besonderheiten der zweiten classe im einzelnen nach diesem neuen maasstabe zu prüfen: wir begnügen uns, bedenken erhoben zu haben gegen ihre hintansetzung. Nur einige abgerissene bemerkungen seien uns verstattet.

Die wortstellungen von handschriften der zweiten classe sine damno habetur Cat. 37, 3, vivus habuerat Cat. 61, 4, fuit animus lug. 42, 2 werden durch die eben mitgetheilten citationen bestätigt. lug. 1, 3 geben vierzehn handschriften der zweiten classe bonas artes mit Donat ad Ter. Eun. 2, 2, 10; umgekehrt artes bonas die erste familie und die herausgeber. Wo aber bonae artes (probitas, fides, industria u. a.) einen begriff bilden, da soll schon nach der grammatik das adjectiv vorausgehen, gerade wie luxuria, avaritia, ignavia malae artes heissen; ebenso optimae und pessimae artes: cf. Cic. fam. 7, 3, 7. de fin. 2, 34, 112. Sen. benef. 3, 31, 5. Tac. Ann. I, 3. I, 9. Agric. 2. Auch Sallust, der die verbindung zwölf mal hat (vid. index von Dietsch), hat an neun stellen das adjectiv vorgesetzt und zwar nach allen handschriften (nur zweimal weicht je eine ab), und in übereinstimmung mit den citationen aus Fronto, Augustin und Nonius, Catil. 3, 4, 11, 2, 13, 5, lug. 4, 7, 28, 5, 41, 1, 2, 85, 9 und 43. An den drei übrigen stellen differiren die handschriften und zwar geht das adjectiv voran Catil. 10, 4 mit neun codd. der zweiten und einem der ersten classe; lug. 1, 3 mit vierzehn codd. zweiter classe und Donat, Iug. 63, 3 mit drei codd. zweiter und zwei erster classe. Ganz in der ordnung befindet sich dagegen der singular Cat. 2, 9 praeclari facinoris aut artis bonae famam quaerit, mit Nonius und den besten handschriften.

Die lesarten der zweiten classe magna vi animi et corporis Cat. 5, 1 (statt et animi) stimmt mit Aur. Vict. v. illustr. 76; consuluerunt Cat. 51, 4 mit Aurusian und B, collibuisset ibid. 51, 9 mit der Pariser ausgabe des Augustin; tibi commendo Cat. 35, 6 mit B. Damit sollen die genannten lesarten natürlich nicht gleich als die vorzüglicheren bezeichnet sein, sondern bloss der zweifel an der bisher unerwiesenen prämisse gerechtfertigt werden, dass jene unbedingt die jüngern aus der ersten classe entsprungenen, und ohne zusammenhang mit einer älteren quelle sein müssten.

Dietsch selbst hat wegen innerer vorzüge aus handschriften der zweiten classe beispielsweise aufgenommen qui fecere Cat. 8, 4, sine Cat. 19, 3, amisit Cat. 33, 5, armatis lug. 26, 3, teneret 38, 9, commeatuum 47, 2, agebatur 89, 7, effecit 92, 1, escensuri 94, 1, vetustae 94, 2, in portas 100, 4, flectitur 103, 2. lug. 53, 5 dürfte sich die lesart der zweiten classe proeli fessi lassique schon

wegen des gleichklangs empfehlen, wie auch gleich instructi intentique folgt, während die tradition der ersten familie laetique Dietsch zur einschiebung von victoria nöthigt. Vollständigeres bieten die codd. der zweiten classe Cat. 36, 1 Flamman; Cat. 20, 6 magisque (s. oben); Iug. 21, 4 de controversiis suis iure potius quam bello disceptare; 78, 2 alia; 92, 2 (modo) verum etiam casu data; 47, 2 ob, und zwar erfreuen sich drei dieser zusätze, Flammam, alia und ob der beistimmung von Dietsch, so wie auch die bereits oben angeführten worte neque muniebantur ea lug. 44, 5, welche in den handschriften der ersten classe fehlen, aber durch das citat von Fronto p. 164 Rom. verbürgt sind.

Auf der anderen seite ist allerdings nicht zu läugnen, dass sehr viele besonderheiten der zweiten classe vergröberungen der ersten sind, zusätze von est und sunt, deren einschiebung an verschiedenen stellen gerade die unächtheit verräth (cf. Cat. 30, 3. 5. lug. 53, 8. 54, 6. 94, 1. 96, 4), herstellung gewöhnlicherer formen wie deinde für dein oder dehinc (Cat. 59, 1. lug. 11, 14. 19, 6. 23, 2. 42, 1. 49, 2. 94, 6), gewöhnlichere wortstellung und orthographie, glosseme und corruptelen, die aus den jüngeren handschriften der ersten classe z. b. aus P4 herüberverpflanzt sind und aus jenen ihre erklärung finden. Endlich wird man bei varianten wie aestimo existimo, latus delatus, flagitiorum flagitiosorum, dominatio dominationis, lectos electos, evenit evenerit, in fuga in fugam, hibernis hibernaculis, exercita exercitata, cognovi cognovimus, paulum paululum fast stets finden, dass die längere form der zweiten classe angehört. So sehr wir aber diese abhängigkeit anerkennen, so wenig dürften wir die zweite classe eines eigenthümlichen zusammenhanges mit einer besonderen tradition ganz berauben.

Um daher beiden thatsachen gerecht zu sein, werden wir zu einer ansicht geführt, die zwischen der von Dietsch und von Roth die mitte hält. Der codex, aus welchem P, P1, P2 u.s.w. geflossen sind, die quelle der ersten familie, etwa saeculi IX, war zu ende des lugurtha lückenhaft. Im X oder XI jahrhundert wurden nicht bloss die feblenden blätter gefunden, sondern eine ganze vollständige handschrift, von der sich die codd. zweiter classe herleiten. Diese handschrift zeigte wohl abweichungen von der ersten familie, aber weder sehr starke noch sehr zahlreiche; immerhin hatte sie aber ihre aus alter quelle stammenden eigenthümlichkeiten, die vielleicht in den aus ihr abgeschriebenen codices zum theil noch verloren gingen, indem der text aus der neuen und den bisherigen Sallusthandschriften contaminirt wurde, mithin als mischling zu betrachten ist, theils eine fortpflanzung von der ersten classe, theils mit neuem blute versetzt. Die quelle der handschriften der ersten classe war nicht in uncial, sondern bereits in gerader minuskel geschrieben: daher die zahlreichen verwechslungen des offenen a und u, wofür wir, da die von Dietsch vol. I, 3 citirten beispiele obnoxia und totum Cat. 23. 30 unrichtig sind, schon aus P anführen Cat. 18 pessim am facinus, Iug. 73, 6 erunt, 85, 17 faciunt; 85, 32 profuer ant, rand profuerunt, Cat. 29, 1 exagitatam alle handschriften statt exagitatum, und so wird auch wohl die von Dietsch I, 3 erwähnte form Catalina aus Catulina entstanden sein. In jener schrift sieht auch das mit dem schaft unter die zeile gezogene r dem f sehr ähnlich, und streift nahe an das p, woraus sich sehr viele corruptelen erklären. Der ausfall von Iug. 103—112 reicht nicht ins alterthum zurück: Nonius, Arusian, Servius, Cledonius, Priscian, Donat, Probus und Scholiasta Statii citiren stellen aus jenen capiteln.

Haben wir nun eine specialuntersuchung über den werth der ersten und zweiten classe bei Dietsch vermisst und uns selbst über diese hauptfrage etwas weitläufiger verbreitet, so finden wir dagegen in dem apparatus criticus, in den untersuchungen über lücken, transpositionen, glossemen, emendationen (cap. 2. 3. 4. 5 der commentationes) eine vollständigkeit, die wenig zu wünschen übrig lässt, so dass wir uns hier ganz kurz fassen. Cat. 30, 1 konnte zu der lesart a. d. VI Kal. Nov. noch citirt werden Cic. Catil. 1, 7; zu Cat. 31, 9 extinguam Val. Max. 9, 11, 3; lug. 1, 4 zu diffluxere Sen. de brev. vitae 1, 3. Rusone lug. 104, 3 (cf. commentat. p. 132) schrieben schon Glandorf und Orelli zu Hor. Sat. 1, 3, 86. Von conjecturen war etwa noch erwähnenswerth Cat. 53, 5 effetae partuum von Bezzenberger, progr. zur Dresdner philol. vers. 22; Iug. 41, 7 statt aerarium, provinciae, magistratus, gloriae triumphique der vorschlag von Bernays im rhein. Mus. XV, p. 168 loreae.

In dem abschnitt do transpositionibus wird namentlich die von Linker (emendationen zu Sallust p. 5—15) und J. G. Ottema in einer eigenen abhandlung 1855 empfohlene umstellung von Cat. c. 27—31 näher geprüft, aber, wenn schon durch die veränderte ordnung in der erzählung Sallust gerade von einem irrthum befreit wird, schliesslich doch verworfen.

Das capitel de glossematis (p. 46—100) ist bei Sallust ein besonders schlüpfriges und Dietsch hat auch die grenzen sehr weit gestellt, indem er unter dem ausdruck interpolation, glossem im eigentlichen sinne, und lesevariante zusammenfasst. Nach unserm urtheil hat z. b. das einschiebsel Cat. 49, 1 (commentat. p. 65) neque precib us neque gratia neque pretio keine exegetische tendenz, sondern es wird wohl lesevariante von pretio sein, wie z. b. Aur. Vict. v. illustr. 80, 1 nec pretio nec minis aus precibus verschrieben ist, wie man aus 73, 4 und Val. Max. 3, 1, 2 ersieht. Um aber über art, alter und umfang der interpolation klar zu werden, bemerke man, dass schon Donat in der stelle lug. 31, 14 das glossem eadem metuere nach eadem cupere, eadem odisse hat, welches Dietsch p. 78 gut abweist; derselbe Donat hist. 1, 90 gentibus, populo, civitati, wogegen Arusian richtig nur gentibus giebt; Augustin zu Catil. 3, 2 non factu

sed captu; Sacerdos zweimal ceteras statt alias, wenn es nicht eher blosse nachlässigkeit ist (cf. oben citationen zu Iug. 1, 3); Schol. Lucani zu Cat. 52, 29 laborando statt agendo; Nonius 189 neque animo neque auribus aut lingua gegen Donat ne que animo neque auribus (s. unten zu hist. 1, 88 Dietsch); derselbe Cat. 4, 2 strictim statt carptim; codex & Cat. 52, 25 cunctamini etiamnunc [et dubitatis], gegen 52, §. 31 und 28; cod. P Cat. 20, 5 quae mente [frequenter mente versavi] agitavi, und von zweiter hand darüber haec glosa est; mehrere alte handschriften erster classe Catil. 14, 2 alea als erklärung von manu; Monac. 14777, der älteste vertreter der zweiten familie, lug. 98, 1 manu significare militibus statt consulere, wohl aus 60, 4 aut manu significare aut niti corporibus. Keine handschrift aber dürfte an interpolationen und glossemen dem Basiliensis gleichkommen, wie das theils der augenschein lehrt, theils Linker schon nach gebühr hervorgehoben hat. Gleichwohl muss man sich hüten, glosseme auszuwerfen, wo einfachere heilmittel zur hand sind. So schreibt Dietsch lug. 97, 5 veteres novique [et ob ea scientes belli]. Allein sowohl ob ea ist sallustianische redensart, wie lug. 39, 2. 89, 4, als auch scientes belli gerade gesagt wie hist. 2, 71, so dass wohl einfacher novi veteresque umzustellen wäre, wie man lug. 87, 3 liest novi veteresque coaluere.

Es scheint noch nicht bemerkt zu sein, dass einzelne schreiber, den fehler erkennend, bereits den entgegengesetzten weg gegangen sind, und, freilich am unrechten orte, zu tilgen angefangen haben. So fehlt in cod. P Catil. 5, 1 pravoque hinter malo; 5, 9 ac flagitiosissima hinter pessima; 10, 1 ingentes nach populi, wahrscheinlich weil der schreiber ein glossem gentes zu erkennen glaubte; 14, 2 ganeo hinter adulter; 20, 7 boni hinter strenui, boni Catil. 20, 7 in P<sup>5</sup>B. Cat. 14, 2 hat auch Anon. Endl. p. 106 nur manu pene, statt des von Augustin und den handschriften überlieferten manu, ventre, pene (wie auch P von erster hand nur manu ventre hat), vielleicht weil er ventre als glossem von pene fasste.

Das capitel de emendationibus endlich, p. 100—132, bespricht nicht alle stellen, in welchen von der handschriftlichen lesart abgegangen ist, sondern nur diejenigen, über die man noch streiten kann. Wir geben hier ein trocknes verzeichniss: Catil. 2, 9 aliquo negotio nicht mit intentus, sondern mit quaerit zu verbinden. — 3, 4 zu verbinden inter tanta vitia tenebatur inbecilla aetas (= ego iuvenis inbecillus) ambitione conrupta ablat. — 6, 2 alii (statt alius) alio more viventes aus codd. zweiten ranges vertheidigt. — 8, 4 qui fecere mit drei codd. der zweiten classe statt qui ea f. — 10, 2 optanda alias mit den besten codd. — 11, 8 temperarint statt temperarent aus conjectur. — 13, 1 maria contracta wie Hor. Carm. 3, 1, 33. — 14, 5 molles aetate et fluxi mit den besten codd.: ebenso 15, 2 adultum aetate wie Suet. Aug. 69. — 19, 3 sine exer-

citu statt in exercitu früher conjectur von Dietsch, jetzt durch Mon. 14777 bestätigt. - 20, 15 hortantur und bald darauf utemini mit V. - 23, 4 insolentiae gegen die besten codd. -27, 4 penes (statt per) M. Porcium Laecam nach Palmerius. -28, 4 nonnullos ex Sullanis coloniis mit den besten codd. — 29, 1 exagitatum mit Corte für das handschriftliche exagitatam. — 31, 5 dissimulandi causa vel (so Dietsch; codd. aut, ut, et ut) sui expurgandi, u b i (gewöhnlich sicuti) iurgio lacessitus foret, in senatum venit. - 33, 5 amisit mit codd. der zweiten classe statt amittit. - 35, 3 non quia (quin die meisten handschriften) aes alienum solvere non possem, und gleich darauf cum scilicet statt cum et nach conjectur. - 36, 5 quae uti tabes mit Bursian. — 38, 3 post (früher per) illa tempora mit den besten codd. geschrieben, aber Sullae vermuthet. — 39, 4 neque illis, si victoriam adepti forent wie in der abhandlung Grimma 1846. — 42, 3 ulteriore mit Corte statt citeriore 43, 1 Carsulanum statt Faesulanum nach conjectur. - 43, 2 autem gegen Linkers item vertheidigt, ebenso 50, 1. - 47, 2 wird vermuthet quem saepe sibi; die meisten codd. bloss saepe, Mon. 14777 bloss sibi. - 52, 25 adprehensis statt deprehensis. — 52, 27 convortet nach conjectur statt convortat. — 52, 32 atque hominibus mit B statt aut h. - 54, 5 wird vermuthet eo magis illa sequebatur. — 59, 3 calonibus statt colonis; colonibus P. —

lug. 3, 1 quibus per fraudem fuit uti, eo magis honesti sunt, nach conjectur. — 10,5 coniunctior statt amicior vermuthet. — 10,7 te quia aetate prior es; gewöhnlich qui, welches übrigens den coniunctiv verlangte. — 12, 3 sua, statt suam, visens, conjectur von Gruter, hestätigt durch zwei Münchener codd. erster classe. -14, 3 possem statt posse me mit P1. — 14, 17 nationes ne aut (statt an) reges mit jüngeren codd. der ersten classe. -14, 23 set omnis has, anaphorisch mit 3. - 18, 2 quas (früher qua) nox coegerat sedes, mit den besten codd. -18, 6 comercio prohibebant mit PP1, gewöhnlich commercio. - 18, 8 das von Linker und den besten codd. empfohlene tecto gegen tecta verworfen — 24, 3 incertum est mit B, was Linker verworfen. -- 24, 9 scripsi statt scribo nach B und der regel des briefstiles. — 25, 4 senatus princeps mit den besten handschriften, desgleichen §. 7 rapiebatur statt rapiebal. - 26, 3 armatis statt armatus, gut beglaubigt. - 31, 2 annis quindecim mit den besten codd. belassen, aber XXV oder XXII vermuthet. - 31, 10 praedas mit 3 statt praedae. - 31, 17 nonne nach der besten überlieferung. - 31, 18 vobis statt vos mit  $\mathfrak{VP}^1$ . - 31, 25 amittatis mit B, gewöhnlich omittatis. - 35, 2 moveri statt movere mit den besten handschriften. - 37, 4 hie mantibus statt hiemalibus

mit Linker aus Sen. epist 114, 19. - 38, 9 teneret, wie auch ein cod. der zweiten classe hat, statt tenet. - 38, 10 mortis metum intuebantur nach conjectur. - 46, 1 Roma mit Nonius statt Romae. - 47, 2 commeatuum nach Palmerius, wie auch eine handschrift der zweiten classe hat. - 53, 7 adventarent statt adventure, indem velut = velut si. - 57, 5 picem sulfure et taeda mixtam ardenti. — 60, 4 sicubi mit Linker statt sicuti. - 63, 4 factis notus statt facile mit Palmerius, qui palmam meruit. — 64, 2 primo statt primum aus conjectur mit entwicklung des unterschiedes. - 65, 3 in imperatorem aus codd. der ersten classe. — 67, 2 misericordiane aut pactione an casu. — 70, 2 carum acceptumque, früher clarum, wie alle codd. haben. - 74, 3 Numidis magis pedes quam arma tuta sunt mit Linker. - 75, 1 ubique statt ubi mit PP1 erster hand. - 82, 2 bonum aut honestum, statt alque mit den besten codd. wie 85, 13 audire aut legere statt et mit BP1. - 85, 14 obiciuntur mit V statt obiectantur. - 85, 16 possit mit V. - 85, 24 cuius rei ego inopiam fateor, gewöhnlich huiusce. — 85, 26 facundiam mit B statt facundam. — 85, 27 praedicent falsa mit &P. — 85, 32 profuerant nach Plut. Mar. 2 gegen V profuerunt. — 85, 39 incultum moribus mit V statt incultis. — 86, 3 cui sua cara, mit den besten codd., nicht curae; desgleichen 88, 1 accipitur statt des gewöhnlicheren excipitur. — 89, 7 Africa, qua (mit Linker statt quae) incultius agebatur, mit codd. der zweiten classe statt agebat. - 92, 5 flumine Muluchae als das schwierigere. omnis a natura, statt omnia natura aus conjectur. — 93, 4 planitiem perscrutatur aus conjectur. — 94,2 vetustae radices mit wenigen handschriften statt velustate. - 97, 5 cedere alii, alii obtruncare, multi . . . . circumveniri, letzteres mit PP1. - 100, 4 in portas mit Lipsius und codd. der zweiten classe; ebendaselbst equites ex auxiliariis nach anleitung der ältesten codd. statt auxiliarios. - futura, conjectur statt futuri. - 102, 2 de se mit den besten codd. statt de suo. — 102, 5 dempsere mit P1. — 102, 6 inperi statt inopi nach Selling. — 102, 12 regnum tutantem wie cod. Leidensis, gewöhnlich ob regnum tutandum. - 103, 2 flectitur mit jungen handschriften statt feliciter. - Vor ex omni copia wird igitur eingeschoben. — 103, 6 ignorata stat ignota mit den besseren handschriften. Ueberblicken wir diese untersuchungen, so hat oft der herausgeber neue momente vorzubringen gewusst, welche zur entscheidung des streitpunctes nicht unwesentlich beitragen; oft hat er durch eigne conjectur geholfen. Von diesen änderungen sind uns wenige als entschieden verfehlt vorgekommen. Wir zählen dahin etwa lug. 93, 4, wo die besten handschriften geben: eminentibus saxis nisus Liqus in castelli planitiem

pervenit, weniger gute perscribit oline in, junge perscripsit. Da sich die herausgeber mit pervenit nicht zufrieden gaben (warum? etwa wegen der wiederholung 94, 3 tandem in castellum pervenit?), so stellte Orelli nach Frontin 3, 9, 3 nuntiato sibi per Ligurem, qui . . . ad summum pervenerat (sic!), erepi posse, im Sallust perrepsit her, wie am rand einer jungen handschrift conjicirt ist; Dietsch aber, welcher von der ersten familie ausgehen wollte und nicht perscripsit zur grundlage nahm, änderte lieber perscrutatur und tilgte in. Wenn zu ändern ist, so muss vielmehr perrepit geschrieben werden, welches pervenit näher liegt, und auch durch die folgenden präsentia regreditur, adit, edocet, hortatur, pollicetur allein gerechtfertigt ist. Der begriff von perscrutatur liegt übrigens schon in dem gleich folgenden exploratis omnibus.

Wenn man von den vollständigen werken des Catilina und Iugurtha zu der betrachtung der bruchstücke aus den historien übergeht, so wird man nicht läugnen können, dass, während es sich hier allerdings nicht um bewältigung eines weitschichtigen kritischen materials handelt, die im übrigen ohne frage schwierigere und scheinbar undankbare aufgabe den fleiss und scharfsinn der herausgeber nur gesteigert hat. Denn gerade das abgelaufene jahrzehnd hat hier so viel geleistet, als ein ganzes jahrhundert. Nachdem nämlich die philosophische facultät zu Marburg eine sammlung und kritische bearbeitung dieser fragmente als gegenstand einer preisaufgabe ausgeschrieben hatte, erschien zuerst 1850 ein bruchstück der gekrönten arbeit von Gustav Linker, welches sich auf die herstellung des proömiums beschränkt. Die ausgabe von Fr. Dor. Gerlach Basel 1852 (und blosser text, Leipzig 1856 in der sammlung von Tauchnitz) bereicherte, grossentheils durch beiträge von prof. K. L. Roth, die sammlung mit einer anzahl neuer fragmente, geschöpft aus wenig gelesenen autoren ("collectio multo auctior" p. 572): Kritz lieferte Leipz. 1853 (mit kürzer gefasstem commentaré, aber in verbesserter gestalt 1856, zugleich mit dem Catilina und Iugurtha) vor allem eine methodischere, man darf wohl sagen, neue anordnung der fragmente, über die er in einer 1854 geschriebenen, 1857 gedruckten schrift (in den abhandlungen der Erfurter akademie, namentlich p. 273-290) rechenschaft gab, zugleich in kritischer wie exegetischer hinsicht einen vollständigeren und gründlicheren commentar: Dietsch endlich konnte 1859, auf eine so tüchtige arbeit fussend, und auch durch einen aufsatz von Mähly in den neuen jahrbüchern für philologie bd. 77, p. 78 flg. gefördert, im einzelnen noch gar oft über seine vorgänger hinauskommen.

Indem wir nun zuerst auf das material der fragmente unsern blick richten, müssen wir bekennen, dass wir seit 1852 keine fortschritte, sondern wenn man es so nennen will, rück-

schritte gemacht haben. Man hatte manche fragmente zu streichen, weil sie entweder mit anderswo aufgeführten citaten aus den historien oder mit stellen des Catilina oder lugurtha identisch waren; oder man hatte auch, wo der name Sallust citirt war, das citat zu weit ausgedehnt und zu viel für sallustianisch gehalten. So liest man noch bei Gerlach in der fünften ausgabe (1856) hist. 1, 7 magis cum cura dicendum, während doch Seneca, welcher de benef. 4, 1 nihil magis, ut ait Sallustius, cum cura dicendum anführt, nur die lug. 54, 1 vorkommende redensart cum cura als sallustianisch bezeichnen will. Ebendaselbst 2, 35 sciens horum doch wohl identisch mit lug. 85, 45 locorum sciens. Das citat des Laurentius Lydus de magistr. procem. p. 119 Becker, zuerst bei Linker p. 78, dann Gerlach 1, 134 τὰ γὰρ ἐπίσημα των ἀρχόντων ἀπὸ Θούσκων λαβών ὁ βασιλεύς Νουμᾶς τῆ πολιτεία εἰσήγαγεν . . . Σαλούστιος ὁ ἱστορικὸς ἐπὶ τῆς πρώτης ίστορίας σαφώς αναδιδάσκει glauben wir um so eher auf Catil. 51, 38 maiores nostri insignia magistratuum ab Tuscis pleraque sumpserunt beziehen zu dürfen, als einestheils das ohnehin ausführliche procemium der historien, auf welches Linker es stellt, durch so weites ausholen einen unverhältnissmässigen umfang gewinnen müsste, andrestheils der titel historia für Catilina bereits oben p. 520 seine erklärung gefunden hat.

Aber auch Kritz ist mehrmals das nämliche schicksal widerfahren, allerdings meist an stellen, die er in der grösseren ausgabe selbst schon unter die letzte rubrik der incerta verwiesen hatte. Inc. 84 Kritz. ne qua contumelia ist von Dietsch und schon von Wasse richtig auf Iug. 58, 5 ne quam contumeliam remanere sinat bezogen worden. - Inc. 67 Kritz, aquis hiemantibus, von Seneca epist. 114, 19 bezeugt, hat Linker in lug. 37, 4 hergestellt, wo mit den handschriften bisher hiemalibus aquis gelesen wurde, eine verschreibung, die sich gleich Catil. 1, 1 in der variante animalibus und animantibus wiederholt. - Fragm. 4, 70 und 71 Kritz. hat Dietsch 4,68 zusammengefasst und richtiger erklärt. - Fr. 5, 6 Kritz. turbinum motus vagus, et ut Sallustii verbis (verbo?) utar vorticosus bedient sich Seneca; wie oben bei den worten cum cura nur des einzigen sallustianischen ausdruckes vorticosus, der bereits 4, 37 Kritz. Charybdis mare vorticosum angebracht ist. Wo Kritz zweifelt, wie über das verhältniss von cornua occanuerunt inc. 82 zu cornicines occanuere 1, 69, hat Dietsch identität angenommen.

Soviel zur charakteristik des weges, den man hinsichtlich der zahl der fragmente eingeschlagen; ja wir glauben auf demselben noch weiter gehen zu sollen. Ohne zögern beseitige ich das fragment inc. 14 Kr. 48 D. tergis vinciebant, protergoribus, weil es schon in hist. 4, 29 Kr. 4, 8 D. enthalten ist: dolia, quae sub trabes locata vitibus aut virgis vinciebant, wo die zwei Leydner handschriften des Arusian (p. 261 Lind.) wirk-

lich tergis für virgis darbieten: cf. van der Hoeven, specim. litterarium, Amst. 1845. Es ergiebt sich daraus gelegentlich, wie unglücklich die ergänzung von de Brosses war. - Sanctus alia (Inc. 80 Kr. 113 D.) neben sanctus alias (hist. 1, 94 Kr. 1, 92 D.) hätte schwerlich stehen bleiben sollen. Nur das ist zu fragen, welcher von beiden zeugen die richtige lesart bietet, ob Charisius 2, 194, der mit der sallustianischen stelle alias für aliter belegen, oder der wohl ältere Servius, der ein beispiel zur griechischen redeweise cetera Graius geben will. Und da scheint denn, entgegen dem urtheile von Dietsch, alia dem sprachgebrauche mehr zu entsprechen (lug. 19, 7. Hist. 5, 6 D.), während alias nur in der streitigen stelle Cat. 10, 2, sonst aber, und gerade neben dem adjectiv, die form aliter vorkommt, hist. 1, 37 D. - Als zwei fragmente erscheinen bei Dietsch 1, 88 und inc. 34 sic vero quasi formidine adtonitus neque animo neque auribus aut lingua conpetere und neque animo neque lingua satis compotem. Wenn wir aber beifügen können, dass schon die editio princeps des Donat an letzterer stelle competere statt compotem hat, so fällt damit wohl ein hauptgrund, beide fragmente auseinanderzuhalten.-Inc. 114 D. faenoribus copertus fehlt die verweisung auf Cat. 23, 1 facinoribus copertus, und wenn dort als parallele aus Livius mergi und opprimi fenore angeführt wird (warum nicht gleich Sall. hist. 1, 9 fenore oppressa, wie auch die pariser ausgabe des Augustin hat?), so ist dagegen zu beachten, dass der plural faenora weder bei Stephanus und Nizolius, noch bei Forcellini und Klotz nachgewiesen ist. - Inc. 115 D. senecta iam aetate möchten wir nach Carrio's vorgange um so eher mit hist. 2, 41, 2 acta iam aetate in verbindung bringen, als das gerade eine zeile darüber stehende senectus für die vorgegangene verschlechterung einen fingerzeig zu geben scheint. - Den von Dietsch selbst zu hist. 3, 80. inc. 47 und 94 aufgestellten vermuthungen stimmen wir bei, nicht aber der verschmelzung des satzes quid a Pyrrho Hannibale, Philippoque et Antiocho et a equore et terra defensum est aliud quam libertas, weil das hist. 1, 41, 4 unter der rubrik testimonia scriptorum abgegebene urtheil den vorzug verdient. So erachten wir es auch für zu kühn, die worte sed Metellus in ulteriore provincia 2, 24 mit at Metellus in ulteriorem Hispaniam 2, 23 oder mit sed Metellus in voluere 2, 20 identificiren zu wollen, was Dietsch auch nicht gethan. Zum ersatz wollen wir uns jetzt bemühen, einige neue

Zum ersatz wollen wir uns jetzt bemühen, einige neue fragmente des Sallust aufzubringen. Vorerst erwähnen wir der immerhin interessanten, wie es scheint nicht beachteten notiz des Orosius 7, 10: quantae Romanorum clades [fuerint, nämlich unter Domitian] longo textu evolverem, nisi Cornelius Tacitus, qui hanc historiam diligentissime contexuit, de reticendo interfectorum numero et Sallustium

Crispum et alios auctores quam plurimos sanxisse et se ipsum idem potissimum elegisse divisset. Ferner Hieron, ad Magnum ep. p. 130 ab alio qui forte propter amorem historiarum Sallustii Calpurnius cognomento Lanarius sit, und ad Augustin. ep. sel. p. 40 misit mihi temeritate solita maledicta sua Calpurnius cognomento Lanarius: Hieron. ed. Vallars. 1, 430. 2, 485. 560. In den glossae Placidi, herausgegeben von Ang. Mai, classic. auctorum e Vaticanis codd. editorum tom. III. Rom. 1831 finden wir p. 472 Intendere, minari. Sallustius: manum in os tendens. Ebendaselbst p. 482 Maturrimum etiam et maturissimum dicimus. Denique Sallustius in historiis maturrimum magis quam maturissimum diwit. In den erhaltenen bruchstücken der historien kommt das adverb maturrume zweimal vor, 1, 44 und 1, 48, 16 D. Namentlich aber wird aus den scholien zu Virgil noch manches Sallustianische zu gewinnen sein, so aus den von C. W. Müller in Rudolstadt 1847 ff. herausgegebenen Berner scholien. Dem dort benutzten cod. Bern. 172 ist sehr ähnlich cod. Bern. 167. Georg, 3, 13: ut Sallustius, bene posita urbs, id est bene constituta. — Ibid. zu 3, 383 ein neues zeugniss zu inc. 19 D. Vestes de pellibus, quae vocantur renones, ut Salustius dicit, quia pecudum de pellibus faciunt qunnas, quibus vestiuntur omnes barbari, id est ovium et caprarum luporumque pellibus utuntur. lbid. ad Georg. 4, 104: Salustius frigida nocte, id est pro tempore (ebenso cod. 167). — Zu 4, 108: ut in historia Sertorius effodit signa, pugnavit et victus est, vix ipse ut evaderet [et einzuschalten oder das obige est zu tilgen Rhodanum transnatavit, unzweifelhaft aus dem ersten buch der historien und zur rubrik Sertorii priora tempora bei Kritz gehörig (105 a. Chr.), weil das factum nach Plut. Sert. 3 in den feldzug des Q. Caepio gegen die Cimbern und Teutonen fällt: κακῶς ἀγωνισαμένων τῶν 'Ρωμαίων καὶ τροπής γενομένης αποβεβληκώς τον ίππον καὶ κατατετρωμένος τὸ σῶμα τὸν 'Ροδανὸν διεπέρασεν αὐτῷ τε τῷ θώρακι καὶ θυρεῷ πρὸς ἐναντίον ὁεῦμα πολύ τηγόμενος. — Ζυ Georg. 4, 127 geben uns die Berner codd. 172 und 167 eine schilderung von Corycos und dem antrum famosum pene ab omnibus celebratum. Quod, lautet nun der neue zusatz, stadia XX circiter non longe a mari et mirabili natura fertilissimum est rupibus circumdatum altissimis inriguisque fontibus abundans, welche worte wahrscheinlich auf Sallust zurückgehen, der 1, 80 D. Corycos beschreibt : dass sie wenigstens aus alter quelle stammen, zeigt schon die übereinstimmung der XX stadia mit Strabo 14, 670 extr.

In der handhabung der kritik ist Kritz im ganzen sehr conservativ, streng und gewissenhaft, zugleich von anfang bis ende polemisch gegen Gerlach; Dietsch schreibt sine ira et studio und wagt dutzende von conjecturen, nicht immer mit dem anspruche, das einzig richtige getroffen zu haben, sondern oft nur um zu zeigen, dass er den schwierigkeiten herzhaft zu leibe geht. Wenn er so die resultate seiner untersuchungen ganz bescheiden und häufig in frageform vorträgt, so sind darunter doch eine menge so treffender bemerkungen und beobachtungen, dass nach genauer prüfung niemand anstehen wird, das grosse verdienst dieser arbeit anzuerkennen. Als schöne verbesserungen erwähnen wir beispielsweise 1, 48, 12 intuentes statt des gewöhnlichen intenta, gestützt durch die von Sallust augenscheinlich nachgeahmte stelle Demosth. or. Philipp. 3, 33, p. 119 δρώντες θεωρείν; 1, 55 patrata statt rapta; ibid. elisis statt illis; einleuchtend 1, 72 multo opere circumdat (nämlich collem) statt multa opera, weil so allein Arusian ein beispiel giebt für die construction circumdare algad alga re; ansprechend 1, 76 nomen indiderant für condiderant; 1,77 commodaverat für mutaverat; 2, 65 sauciata für sacrata; inc. 79 diligentiimperio statt eleganti (Roth clementi, ημερος Plut. Sert. 6). Zu den kühneren conjecturen mag man etwa rechnen 2, 11 fasce für vecte; 2, 13 conlocabantur statt mittebantur; oder die berstellung von 2, 61. Den schaden aufzudecken ist aber immer das erste, was der heilung vorausgehen muss.

Wir fügen nun eine reihe von stellen an, in denen wir von der ansicht des herausgebers abweichen. Histor. 1, 23 percunctantibus utrimque: satin' salve? quam grati ducibus suis? quantis familiaribus copiis agerent?] codd. agerentur: wir hätten hier die verbesserung von Mommsen aufgenommen oder doch wenigstens erwähnt: quantis miliaribus copiae agerentur? Es scheint das Dietsch entgangen zu sein, so wie auch andere vorschläge Mommsens, s. rechtsfrage zwischen Cäsar und dem senat p. 31 ff.: und anderer, so der von Klotz in J. jbb. 73, 712 ff. Auch 1, 90 ist eine besserung aufgenommen, ohne erwähnung ihres ersten urhebers Klotz 73, 714. — 1, 41, 1 praesertim cum illi spes omnis in scelere atque perfidia sit] der sprachgebrauch und der numerus der periode verlangen sita vor sit einzuschieben: lug. 33, 4 in fide et clementia populi Romani magnam spem illi silam, 51, 4 in armis omnia sila, 54, 8 cuius spes omnis in fuga sita erat, 85, 4 mihi spes omnes in memet sitae, 114, 4 spes atque opes civitatis in illo sitae. - 1, 68 postquam tantas copias haut facilem pugnantibus vadum, cuncta hosti quam suis oportuniora videt etc.] so Dietsch: die codd. haben spiras für copias: es war hier zunächst nach der übersehenen stelle Charisius 1, 607 Keil. (Corrigenda nach den excerpta Cauchiana) unum vor haut einzuschieben, der passende gegensatz zu tantas. Gerade diese beziehung aber und das wort oportunus, welches eher auf terrainvortheil als auf übermacht geht, machen es wahr scheinlich, dass auch in dem verdorbenen spiras etwas von der örtlichkeit liege, nämlich das von Carrio gefundene asperitates, dessen erste sylbe zugleich in dem vorausgehenden tantas steckt,

und welches dem sprachgebrauch Sallusts vortrefflich entspricht: cf. lug. 67, 3. 75, 10. 89, 4. Wie sollte auch ein schreiber das leicht verständliche copias in spiras verdorben haben? - 1, 73 qui (nämlich Celtiberi) se regibus devovent ut post eos occisos vitam refutent] occisos nach eos hat Dietsch eingeschoben: dieser begriff scheint uns schon in post eos zu liegen und die berufung auf Val. Max. 2, 6, 11 superesse, cum is occidisset darum unstatthaft zu sein, weil eben dort dafür post fehlt. Aehnlich ist die praposition gebraucht Seneca de provid. 4, 7 audacter veteranus cruorem suum spectat, qui scit se saepe vicisse post sanguinem. - 1, 94 war nach Donat ad Ter. Hec. 2, 2, 16 et vor liberis einzuschalten. — 2, 49 regi per obsequelam orationis et maxume odium Sullae suaves carique erant | so Dietsch, vorher graves für suaves: es konnte eben so gut grati geschrieben werden. Die verbindung der beiden adiectiva hat z. b. Catull. 107, 3. - 2, 50 turmam equitum castra regis succedere et properationem explorare iubet] Dietsch verbessert proeli rationem, was nicht eben gefällig ist. Da Serv. ad Virg. Buc. 5, 5 (citirt zu hist. 1, 102) schreibt, Sallustius succedere accusativo iunxit, sed ubi prope significat, so ist gerade prope zu halten, und etwa zu schreiben prope stationem explorare oder stationes. Gleich darauf 2, 54 folgt ein fragment noctu diuque stationes et vigilias temptare. — 2, 65 omnia sacrata corpora in ratis inposuisse] Dietsch hat sauciata statt sacrata geschrieben: es war die handschriftliche lesart allerdings kaum zu halten, aber vielleicht sacrata pecora zu ändern, wie Virg. Aen. 12, 213 sacratas pecudes. - 4, 62 tum vero Atropateni, statt Bithyni hatten wir gleichfalls aus Plut. Lucull. 31 gefunden; nur wird richtiger vero ausgelassen werden, worin eben mit verwechslung von u und a atro steckt. — Inc. 18 Germani intectum renonibus corpus tegunt] hier schiebt Dietsch vor intectum das wort cetera ein nach Tac. Germ. 17 cetera intecti totos iuxta focum agunt. Nur von sachlicher seite machen wir darauf aufmerksam, dass Sen. de provid. 4, 15 von den Germanen sagt intecta corpora. - Inc. 96 ist cum inferior omni via grassaretur zu schreiben statt dum, nach Macrob. de differ. 21, 7, pg. 271 Ian., Incert. de verbo 8, 16 p. 299 Ian. und Endlicher Anal. gramm. 173, wobei Douza's verbesserung omni vi durch die handschriftliche lesart bei Endlicher vita zweifelhaft wird. Kleinere versehen sind hie und da zu berichtigen. So ist 1, 57 stillschweigend traditus für datus geändert. - 2, 88 ist gravius geschrieben, die handschriftliche lesart gravis aber nicht angegeben; ebenso inc. 89. - hist. 1, 27 ist Sullani nicht emendation von van der Hoeven, 4, 34 exactor nicht conjectur von Gerlach, sondern beides lesart der codd. Leidenses des Arusian. — 4, 32 ist multitudini ostendens se als conjectur van der Hoevens angeführt, während dieser obsequens vorgeschlagen hat u. s. w.

Wenn es sich verlohnt neue belegstellen zu schon bekannten fragmenten zu sammeln, so ist folgendes zur hand: hist. 1, 2 Cato Romani generis disertissimus Ampel. cap. 19, 8. Hieron. I, p. 350 Vallars. 1, 6 Persi, genitivform: Charis. Exc. p. 541, 39 Keil. Inc. bei Endl. Anal. 89. Prob. 129 Lind. unten. 1, 38 simulans sibi alvum purgari, Inc. grammat. ad Aen. 12 bei Barth, Advers. 37, 5. Lion II, p. 374. 1, 41, 19 ut et facta in gloria numeret et, si liceat, avidius fecerit Diom. 412, 20 Keil. 1, 54 Marco Lepido cum omnibus copiis Italia pulso segnior, ohne namen des autors bei Sacerdos p. 35 Endl. 1, 61 Wagner comm. de Iunio Philargyrio 2, 28 zu Virg. Georg. 2, 197 Longa potiora (leg. remotiora) ut apud Sallustium in prima (Wagner unnöthig primo) traditur fugam inociam longinque agitasse. 1, 87 fehlt Serv. ad Aen. 2, 713 Sallustius accusativo, ut: raro egressa fines suos, wodurch die aus Schol. Lucani 5, 510 citirte variante erklärt wird. 1, 103 Dubitavit acie pars Prisc. XI, p. 367, 6 Hertz. Inc. ap. Endl. Anal. gramm. 127. 2, 7 Tharros Sacerd. p. 55 Endl. 2, 18 Turia] hoc Thuria, nomen fluminis lectum in Sallustio Sacerd. p. 47 Endl. 2, 26 Tartessum, Hispaniae civitatem, quam nunc Tyrii mutato nomine Gadirum habent Donat. ad Ter. Eun. 3, 1, 11. 2, 41, 4 zu Charis. Keil. 549 auch Endl. Anal. 99. 3, 4 Donat. ad Aen. 1, 702 (698) p. 498 Basil. 3, 26 mador <sup>5</sup>γρασία, ut Sall. in historiis Înc. ap. Endl. 3, 41 Quia (scrib. qua) tempestate piscium vis Ponto erupit. Auct. class. ed. Mai 7, 586. 3, 45 mare Ponticum dulcius quam cetera ohne angabe des autors bei Diom. p. 325, 4 Keil. Pompeius p. 135. 3, 62, 26 scilicet quia tergis abstinetur Serv. Aen. 1, 215. 4, 42 haec Amisos Sacerd. p. 56. Endl. 5, 2 luxo pede Sacerd. 59 Endl. — Inc. 97 Sallustius quoque auctor est occultam potentiam deum vocari [f]atum: ut repente mutatio non sine deo videretur Vet. intpr. ad Verg. Aen. 2, 632.

Vor Kritz wurden die fragmente der historien im wesentlichen nach der ordnung oder unordnung von de Brosses herausgegeben: das ist jetzt ein überwundener standpunct und nicht mehr gegenstand der controverse. Kritz ging mit strengster gewissenhaftigkeit von denjenigen bruchstücken aus, welche mit angabe des buches, dem sie entnommen, erhalten sind: er hielt sich strenger an die handschriftlich überlieferten zahlen, während man sich nach de Brosses nur bei Arusianus auf die angaben lib. I. II. III. IV. V verlassen durfte und die anderen zeugnisse als unzuverlässig betrachtete. Er suchte für fragmente ohne buchzahl nicht nach willkürlicher conjectur einen zusammenhang aus, in dem sie möglicher weise konnten gestanden haben, sondern brachte sie mit den berichten anderer historiker in verbindung und wies ihnen nach dieser bestimmten deutung und bezie-

hung ihren platz an. Wo solche fingerzeige fehlten, enthielt er sich gewöhnlich der vermuthungen. Er bildete in den einzelnen büchern grössere stoffliche gruppen und hielt sich innerhalb derselben streng chronologisch; am ende jedes buches fasste er die fragmente zusammen, die zwar mit angabe des buches citirt werden, aber keine bestimmte historische auslegung zulassen: hinter dem fünften buche folgen die incerta (früher ein sogenanntes sechstes buch) in fünf rubriken, die sich beziehen auf res bellicas, loca atque gentes, personas, res urbanas, zuletzt völlig beziehungsloses.

Zur erläuterung einige wenige beispiele. Kritz bezog die beglückwünschung et ei magna voce vehementer gratulabantur (1, 58 Kr., 1, 56 D.), die de Brosses an drei orten untergebracht und Gerlach auf Catulus gedeutet, nach Plut. Sert. 4 είς ελθόντα είς θέατρον έξεδέξαντό τε κρότω και κατευφήμησαν richtig auf Sertorius. Die verdorbene stelle Cossutius in proxima villa fonte (Dietsch forte) lavabatur fand ihre berichtigung und einreihung durch Plut. Crass. 9 Κοσσίνιον λουόμενον ατλ. Die worte victoriam incruento exercitu reportarunt, welche Gerlach auf die belagerung von Mutina durch Pompeius bezogen, wurden durch beibringung schlagender parallelstellen richtiger als fragmente einer rede des Lucullus erklärt (3, 16 Kr. D.). Und in diesem sinne arbeiteten auch Linker und Dietsch weiter; ersterer, mehrmals sehr glücklich in seinen emendationen zu Sallust, Wien 1854, p. 23-33 (z. b. in der erklärung der bisher beziehungslosen worte inc. 61 Kr. cui nisi pariter obviam iretur aus Iul. Exsuper. 8, wo genau dieselben worte in ihrem rechten zusammenhang wiederkehren), letzterer in seiner ausgabe, band II, welcher für die historien keine besonderen commentationes enthält, sondern kritik und erklärung passender in einen fortlaufenden commentar zusammenfasst. Dietsch hat sich noch mehr als Kritz jeder subjectivität entäussert: er hat über dreissig von Kritz in die fünf bücher vertheilte fragmente unter die incerta zurückversetzt, und ihnen dann hier den ersten platz eingeräumt; von den incerta bei Kritz aber hat er kein einziges nach eigener combination in eines der fünf bücher eingereiht, ausser wo dieser selbst schon den weg gezeigt oder in der ausgabe von 1856 ein versehen verbessert hatte. Dagegen hat er fast ein halbes dutzend von Kritz in den muthmasslichen zusammenhang eingereihte fragmente in andere bücher versetzt und es wurde 2, 20 Kr. = 1, 73; 3, 83 = 2, 36; 3, 95 = 4, 6, wodurch Priscian 9. 487 in IV historiarum wieder zu seinem rechte kommt; 4, 8 5, 6; 4, 21 = 3, 50, wie früher Gerlach. Ungleich zahlreicher sind die stellen, die innerhalb der grenzen eines buches verschoben werden, wie z. b. 1, 121 Kr. = 1, 64 D.; 2, 37 = 2, 73; 2, 48 = 2, 51; 2, 62 = 2, 12; 3, 31 = 3, 53, wobei jedoch immer die gründe der versetzung kurz angegeben sind: vergl. die note Dietschs zu 3, 40 über die ordnung bei beschreibung der länder am schwarzen meere, namentlich aber zu 4, 1, wo Dietsch den stoff vom jahre 71—69, sclavenkrieg, thracischer krieg, seeräuberwesen, mithridatischer krieg, städtisches anders gruppirt als Kritz. Es ist das die einzige grössere differenz, über die um so weniger mit sicherheit entschieden werden kann, als Sallust nicht streng jahr um jahr fortschritt, sondern zusammengehöriges in passender weise vereinigte

Wenn so noch manches zweifelhaft bleiben muss, so wollen wir an einem einzelnen beispiele zeigen, dass doch mitunter noch höhere grade der wahrscheinlichkeit erreicht werden können. Das fragment 3, 29 Kr., 25 D. ne simplici quidem morte moriebantur, ohne angabe des buches von Servius als Virg. Georg. 3, 482 nec via mortis erat simplex nachgebildet citirt, bezog Kritz auf eine im dritten buche angenommene beschreibung der pest, Gerlach und Dietsch auf die belagerung von Cyzicus durch Mithridates, bei der (frgm. 3, 25 Kr., 24 D.) qui enare conati fuerant, icti saepe fragmentis navium aut adflicti alvos undarum vi mulcato foede corpore postremo interiere tamen. Wir unsererseits fassen sie lieber von den an M. Marius und anderen verübten grausamkeiten (hist. 1, 35 Kr., 30 D.) cui fracta prius crura brachia et oculi effossi, scilicet ut per singulos artus expiraret. Diese starben in der that nicht nur einmal, sondern mehrmals, glied um glied. Der äussere beweis für diese annahme liegt in Orosius 5, 21, welcher mit den worten effossis oculis membrisque minutatim desectis vel etiam fractis an Sallust erinnernd, und desshalb schon bei Kritz citirt, kurz vorher schreibt: nec ipsius mortis erat via simplex; eben der im fraglichen fragmente liegende gedanke. Die worte wären also zu der eben citirten stelle hist. 1, 30 D. zu bringen, welche freilich noch nicht in ordnung zu sein scheint. Wenn das zeugma brachia effossa zu hart ist, so wäre am einfachsten die symmetrie so herzustellen: fracta crura, [eruta] brachia et oculi effossi. Vergl. auch Linker dissert. 72-74. and read to read another mate land and managed in

Aehnlich erscheinen 1, 86 die worte . . . . metu gentis ad furta belli peridoneae als ein fragment von unbestimmter deutung, indem sie nach Kritz ebensogut auf die Hispanier, als auf die Thrakier oder lycischen seeräuber gehen können; und auch Dietsch enthält sich einer bestimmten auslegung, während doch derselbe 2, 67 (2, 77, Kr.) genus militum suetum a pueritia latrociniis unbedenklich auf die Hispanier in dem heere des Sertorius bezieht. Warum nicht noch viel unbedenklicher fragm. 1, 86, da der Sallust öfter benutzende Frontin 2, 5, 31 mit demselben ausdruck Hispanos aptissimos ad furta bellerum sagt? Das fragment bezieht sich auf die kämpfe des Q. Metellus Pius gegen Sertorius.

Damit verlassen wir die historien. Der vortreffliche, vollständige index (vol. II, p. 143 403 sehr compressen druckes)

ist nicht nur ein wesentliches förderungsmittel der kritik und erklärung des Sallust, sondern zugleich eine erwünschte vorarbeit zum Halmschen thesaurus, bei der man erst recht empfindet, wie viel uns noch bei so manchen autoren ersten ranges fehlt. Adverbia suche man unter dem adjectiv, pariter unter par, bene unter bonus; zusammensetzungen wie percarus, percupidus, perignarus, perincertus unter dem simplex. Beispielsweise fehlen Bithynia (hist. 2, 48), Pamphylia (hist. inc. 10), Roma, Romani wohl absichtlich, Samnitium (inc. 120), Varro (2, 70), ferner alle in griechischen citaten erhaltenen eigennamen, Amisos 5, 5; Azilis 1, 64; Cyzicos 5, 5; Libya 1, 64; unter rumor inc. 9 rumore primo; venalis lug. 35, 10; caninus hist. 2, 37; naphtha hist. 4, 54.

Die druckfehler in zahlen und sonstigen kleinigkeiten lassen sich hier nicht verfolgen, entschuldigen sich aber, wenn man vorurtheilsfrei den umfang der hier zuerst unternommenen arheit erwägt. Wichtigere versehen sind z. h. dass hist. 1, 56 vehementer vor gratulabantur fehlt, 3, 50 maris nach itinere, 3, 73 domi vor recordari, inc. 16 magnis vor turribus. — 1, 80 lies pastusque statt pactusque, inc. 54 natura statt naturae u. s. w. — Die zweite von lug. 103, 2 beginnende hand in cod. Monac. 4559 wird in den comment. p. 5 mit m³, in der adnotatio mit M² bezeichnet.

Den sallustianischen werken hat Gerlach noch die briefe ad Caesarem de re publica, sowie die sogenannten declamationes oder invectivae des Sallust und Cicero angehängt: Dietsch hat beides ausgeschlossen. Was nun die briefe betrifft, so haben wir oben p. 157 eine genauere collation des hauptcodex Vaticanus 3864 mitgetheilt; bei den declamationes ist die frage über verfasser und entstehungszeit noch nicht erschöpft. Bekanntlich hat man schon lange die stelle des Diomedes (387, 6 Keil., 382, 7 Putsch.) sed Didius ait de Sallustio "comesto patrimonio" mit den worten in der responsio Cicer. in Sallust. cap. 7 patrimonio non comeso sed devorato in verbindung gebracht und dadurch den Cicero von der urheberschaft des productes frei gemacht. So urtheilt auch der neueste herausgeber Gerlach, 1852, praef. p. xxvIII: Recte statuerunt illius declamationis auctorem Didymum (die handschrift aber Didius) esse; etwas abweichend freilich ibid. p. 568: comesta patrimonia et comeso patrimonio satis sunt diversa etc. Wir unsrerseits nehmen die identität der beiden stellen an und halten für den verfasser der responsio oder zweiten declamatio jenen Didius, oder wie er heissen mag: Epidius, den von Sueton de illustr. rhetor. 4 erwähnten lehrer des Antonius und Augustus, vermuthet Linker Sall. histor. procem. p. 90. Cf. Unger ad Valg. p. 152. Coler. ad Val. Max. 9, 12, 6 p. 606. Franc. Pithoeus bei Carrio, Sall. p. 249.

Etwas anders steht nun die sache bei der invectiva Sallustii, aus

deren anfang und ende Quintilian 4, 1, 68 und 9, 3, 89 die worte graviter et iniquo animo maledicta tua paterer, Marce Tulli und o Romule Arpinas anführt. Die letztere stelle ist zwar zweifelhaft; aber auch die erstere für interpolirt zu halten, mit Corte und Zumpt ad Quint. V, p. 184, dazu sind keine genügende gründe vorhanden. Ein jahrhundert später hat Dio Cassius die Incerti invectiva Sallustiana in Ciceronem und die epist. ad Caesarem suum benutzt, nach der untersuchung von Wilmans, de fontibus Dionis Cassii. Berlin. 1835. Ein ferneres bisher nicht beachtetes zeugniss giebt uns Serv. ad Aen. 6, 623: quod convicium a Sallustio, Ciceronis inimico, natum est, qui de illo inquit "filia, matris pellex". — decl. cap. 2 princ.: cf. Cic. pro Cluent. §. 199 mater, uxor generi, noverca filii, filiae pellex. Die invectiva Sallustiana ist mit einigen versen und floskeln ausgestattet, wie cap. 3:

O fortunatam natam me consule Romam, wozu zu vergl. Quint. 9, 4, 41. 11, 1, 24. luven. 10, 122. Diomed. 2, p. 461. Dann.

Cedant arma togae, concedat laurea linguae:
Cic. offic. 1. 22, 77. in Pison. 3, 73 sq. Philipp. 2, 8, 20. Quint.
11, 1, 24. Plut. compar. Cic. c. Demosth. 2. Servius ad Aen. I,
1. Incerti poem. in Pisonem 36. Desgleichen zu cap. 4 quem
Minerva omnes artes edocuit, cf. Quint. 11, 1, 24. In der responsio, die doch mehr als doppelt so lang ist, fehlt dergleichen gelehrter apparat, wie auch die zeugnisse des Quintilian und Servius fehlen. Wenn man daher gewöhnlich schliesst, weil Quintilian die invectiva kenne, müsse auch die responsio vor Quintilian
geschrieben sein, so ist der schluss voreilig: letztere könnte erst
später, allerdings in beziehung auf die erste geschrieben sein:
ihre abfassung muss nur vor Diomedes fallen. — Eine collation vom cod. Leidensis lat. nr. 63 (C bei Haverkamp) findet sich
im nachlass von prof. K. Ludw. Roth.

Basel.

Ed. Wölfflin.

# Aristoph. Thesmophor. vs. 590 fl.

heisst es von Euripides:

ποῦ δ' οὐχὶ διάβέβληχ', ὅπουπερ ἐμβραχὸ εἰσὶν θεαταὶ καὶ τραγωδικοὶ χοροί —;

Die jetzt für gewöhnlich gebilligte schreibart der letzten worte bietet der Schol. Platon. p. 88. Die handschriften des Aristophanes haben: τραγφδοὶ καὶ χοροί, bei Suidas findet sich: τραγφδία καὶ χοροί. Es liegt wohl auf der hand, dass τραγφδικοὶ χοροὶ nicht minder unpassend ist als τραγφδοὶ καὶ χοροί. Der gedanke muss einfach der gewesen sein "wo tragödien aufgeführt werden". Diesen gedanken erhalten wir, wenn wir schreiben: τραγφδικαὶ χαραί, d. i. "tragödienfreuden, tragische theaterfreuden".

Göttingen. Friedrich Wieseler.

# III. MISCELLEN.

# A. Griechische inschriften.

27. Zu den von Heuzey mitgetheilten inschriften.

1. Die in vielfacher hinsicht höchst interessante monographie von L. Heuzey le mont Olympe el l'Acarnanie (s. oben p. 377) hat mir über eine glosse des Hesych auskunft gegeben, welche ich leider in der ausgabe ohne bemerkung passiren lassen musste:  $Kvv\acute{\alpha}\acute{\delta}\alpha\varsigma$   $\acute{\alpha}v\epsilon \delta\epsilon v \dot{\sigma} \varepsilon \rho o \varsigma$ . Nun hat aber Heuzey p. 483 als 44te inschrift veröffentlicht:

[μηνὸς Τ]περβερται[ο]υ Βάσσος Άν[τ]ιπάτρου δ έ[λ]ευθερωθεὶς
ὑπὸ ᾿Αντιπάτρο[υ τ]οῦ ᾿Αλεξάνδρο[υ Ἡ]ρακλεὶ Κυνάδα.

Es ist also Κυνάδας · ἀπελεύθερος zu lesen und die quelle in Argos, aus der freigelassene tranken, woher das sprichwort ἐλεύθερον ὕδωρ πίνειν wird wohl von Eustathios 1747, 10 (Meinek. Com. Gr. III, p. 12) in der annäherungsweis richtigsten form Κυνάδρα genannt. Man erwartete freilich Κυνάδεια oder Κυνάδεα. Vgl. Philol. XIII, 1, p. 221.

2. Der stein, welchem inscr. 40 entnommen ist, hat . EN-NANEΘΙΠΟΛΕΜΟΙΟ ΜΑ . . . . Heuzey las (γ)έννα νέη πολέμοιο; es scheint aber Γέννα Νεοπτολέμοιο zu corrigiren.

Jena. M. Schmidt.

28. Zwei gefalschte griechische inschriften im Museo lapidario zu Verona. 1).

Maffei hat in seiner ausgabe der monumente des museums

1) Ehe ich eine neue mittheilung beginne, will ich einen frü-

zu Verona eine anzahl griechischer inschriften als fälschungen bezeichnet, zwei davon (Maffei Mus. Ver. p. XLVII, 4 und 5, LV, 4 und 5) sind in das C. I. Gr. aufgenommen (II, n. 3285. 3157) und die eine derselben mit der inschrift der Ulpia Marcellina versehene vertheidigt der herausgeber ausdrücklich gegen Maffei's bedenken. Es war nun den beiden steinen selbst gegenüber für mich kein zweifel dagegen möglich, dass Maffei mit dem vollsten rechte fälschung erkannte, doch würde es schwerlich von besonderm nutzen sein, dieses hier zu wiederholen, wenn nicht der stein mit der aufschrift der Ulpia Marcellina einen bisher nicht beachteten sichern beweis für die fälschung der inschrift böte. Die im relief dargestellte geflügelte flötenspieleude figur (Taf. I, 3) auf der stele ist nämlich kein Eros, wie die seltsam ohne noth abgekürzte aufschrift "Eowri ovoar [to will, vielmehr ganz unzweifelhaft eine Sirene, wie sie bekanntlich mehrfach auf griechischen gräbern standen und wie wir sie auf solchen auch in andern beispielen noch erhalten finden. Ich theile zur vergleichung die krönungen von zwei solchen grabsteinen mit dem bilde einer Sirene, die jetzt an der Hadriansstoa in Athen aufbewahrt werden, in umrissen mit (Taf. I, 1. 2); die eine (1), welche von Stackelberg für das titelkupfer seiner gräber der Hellenen benutzt ist, zeigt im originale auf dem kopfe einen zerbrochenen am ersten einem modius gleichenden gegenstand. Eine abbildung der andern (2), welche die inschrift Καλλίας Φιλεταίρου Φαλ. [ηρ]evς trägt, ist mir nicht bekannt. Auf dem veroneser steine lässt die ziemlich verwitterte oberfläche des reliefs die weibliche bildung der hüften und namentlich als beweis, dass eine Sirene gemeint ist, von dem hinten bis auf den boden herabreichenden vogelschwanze (vgl. 1. 2) den umriss auf der rechten seite der figur mit voller sicherheit erkennen; dieser umriss ist selbst auf dem Patinschen stiche, freilich missverstanden als gewand gezeichnet, zu sehen. Während auf den zwei stelen in Athen die füsse als vogelkrallen gebildet sind, scheinen sie auf dem steine in Verona menschliche form zu haben. Für die einfache flöte in der hand einer Sirene kenne ich kein anderes beispiel, doppelflöten aber gehören unter den verschiedenen instrumenten der Sirenen bekanntlich zu den häufigst dargestellten. Das relief des grabsteines zeigt also neben der figur der verstorbenen zu ihrer rechten einen korb und kasten auf einem brette, darunter stehend ein kleines mädchen mit einem fächer, zu ihrer linken ein grabmal mit der krönung einer flötenden Sirene und

her in dieser zeitschrift gemachten fehler gut machen; die auf p. 359 d. j. angeführte stelle des Seneca enthält den von mir gesuchten beweis nicht und ist bereits richtig von Stephani in seinem aufsatze über die verfertigungszeit des Laokoon (bull. de la classe phil.-hist. de l'acad. de S. Petersb. T. VI, 1, 2, 3, 1848) angeführt und beurtheilt worden.

davor ein kleines mädchen mit einem kasten in der hand, was in den stichen bei Patinus und Maffei und daher auch in der beschreibung im C. I. Gr. falsch so verstanden ist, als wenn dieses mädchen die stele mit der Sirene trüge. Ein grabmal neben der figur der verstorbenen kommt auch sonst auf den reliefs attischer grabsteine vor, z. b. in form einer früher sogenannten marathonischen richtig attischen grabvase auf einer stele in der sammlung der archaeologischen gesellschaft zu Athen und in form einer säule mit einem gefässe darauf in einem relief im Theseustempel (Expéd. scient. de Morée III, pl. 91). Ausser dem hauptrelief ist auf dem veroneser steine noch alt der kranz mit der inschrift ὁ δημος (so auch Maffei), alle übrige inschrift ist in form und art ganz übereinstimmend mit dem erwiesen gefälschten έρωτι οὐρατ]ίω. Dieser beweis trifft aber zugleich auch die inschrift des M. Artorius (C. I. Gr. 3285), da diese in buchstabenform und ganzem aussehen durchaus der falschen Marcellinainschrift gleicht.

Göttingen.

A. Conze.

# B. Mittheilungen aus handschriften.

#### 29. Griechische orakel.

Tycho Mommsen veröffentlicht in seinen scholiis Germani in Pindari Olympia aus der Wiener handschrift 130 drei orakel'), an das leben der neun lyriker angehängt, als unedirt. Sie sind jedoch aus Laur. pl. 32 cod. 37 von Piccolos suppl. à l'anthologie Grecque, Paris 1853, p. 186 ff. und darnach von mir de noviss. oracc. aetate p. 15 f. herausgegeben worden. Das erste lautet bei Mommsen:

'Απόλλωνος χρησμός Τιμαινέτφ φιλοσόφφ, ού και βίος γέγραπται.

Μοίρας ὶλάσκου, θυσίαις λιτάνευε Σάραπιν· αὐτὸς γὰρ μοῦνος καὶ τὰν Μοίραν μεθοδεύσει.

Flor. i. θνσίος, λ. Σέραπιν, und τὰς Μοίρας μεθοδεύει. Dass letzteres das ursprüngliche ist, zeigt der plural im ersten verse und der unepische dorismus im Vind.; dagegen bestätigt dieser Piccolos coniectur θνσίαις.

Das zweite ist: Σαράπιδος χρησμός Τιμαινέτφ.

΄Αγνὰς χεῖρας ἔχων καὶ νοῦν καὶ (Flor. schlechter ἐπὶ für καὶ) γλῶτταν ἀλαθῆ (richtig Flor. ἀληθῆ)

ἴσθι μὴ λουτροῖς (so auch Flor., Mommsen conj. ἴστω, richtiger Piccolos εἴσιθι, μὴ λοετροῖς), ἀλλὰ νόφ καθαρός.

<sup>[!)</sup> Vrgl. die bemerkungen von M. Schmidt oben p. 360 fig. — v. L.]

ἀρκεὶ γάρ θ' ὁσίοις (τ' Vind.) ὁανὶς ὕδατος· ἄνδρα δὲ φαῦλον οὐδ' ὰν ὁ πᾶς λούση (ὁ πᾶς fehlt im Flor. und ist von Piccolos ergänzt, der richtig λούσαι schreibt) γείμασιν ώκεανός.

Das dritte: Σαράπιδος χρησμός.

Μηδ' ἀιάζεσθαι (Vind. μή δὲ αἰαζεσθαι, richtig Flor. μηδὲ βιάζεσθαι) παιδὸς φύσιν ἄρσενος ἄνδρα εἰς αἰσχρὰν (schr. αἰσχρὴν) συνέλευσιν, ἐπεὶ φονόεικελόν ἐστι.

Flor. φονίκελόν, Vind. φον ίκελον. Ich hatte φόνφ είκελον ver-

muthet.

Berlin.

G. Wolff.

#### 30. Zu Orosius.

In meiner vor kurzem erschienenen abhandlung: (Qua ratione T. Livi annalibus usi sint historici lat. atq. gr. cett. 4. Götting. MDCCCLX 1)) habe ich cap. I, §. 8. cap. II, §. 5 auch über Orosius gehandelt, mich indess bei dem mangel einer genügenden textesrecension auf wenige andeutungen beschränken müssen. Dass ein sehr alter codex dieses schriftstellers in der Laurentiana Plut. LXV, 1 aufbewahrt werde, war seit Haverkamp bekannt. Für diesen nämlich verglich ihn 1729 der damalige bibliothekar der Laurentiana, A. M. Biscionius: so giebt Havercamp in seiner vorrede an, und dass er ihn in diesem jahre verglich, hat Biscionius selbst auf dem deckel des codex bemerkt. Indess ist Havercamp in seinen angaben über die LAA des Med. äusserst sparsam und keineswegs genau genug. Nach ihm ist die handschrift allerdings von neuem verglichen (cf. C. Halm praef. ad Flor. p. xx), allein, so viel ich weiss, von diesen collationen bis jetzt nichts öffentlich mitgetheilt worden. Ich benutzte daher bei einem besuch der Laurentiana die gelegenheit, dieselbe, zunächst für die von mir behandelten stellen des Livius, selbst einzusehen, und theile das resultat als ergänzung meiner abhandlung hier mit. Eine ziemlich genaue beschreibung der in den anfang s. vii gesetzten handschrift, welche mit den worten decem annis cruentissime gesto lib. I, c. 12 ed. Hav. (ich selbst habe bei meiner vergleichung die ed. pr. August. 1471 zu grunde

<sup>1)</sup> Bei dieser gelegenheit bitte ich folgende sinnentstellende druckfehler zu berichtigen: p. 48 v. 18 l. potui st. potuit; p. 50 v. 10 l. trahant st. trahunt; p. 65. v. 1 noluerunt st. voluerunt; p. 76 v. 16 sind die worte ortum illud — excepta zu tilgen; p. 85. v. 9 l. nocte st. hora; ibid v. 23 l. a quibus st. quibus; p. 86 v. 4 l. Σεβαστηνῶν st. Ιεβ.; p. 87 v. 34 del. hoc; ibid, v. 35 l. apud st. quod; p. 88 v. 2 l. non hauserit; ibid. v. 35 l. delesse st. deesse; p. 89 v. 1 ut st. nisi; ibid. v. 5 sed st. hinc; p. 98 v. 13 l. corruptos st. scriptos. Im verzeichniss der behandelten stellen ist unter Livius XXIII, 16. 15, p. 31 und zu Val. Max. IX, 10, 1, p. 64 nachzutragen.

gelegt) beginnt und mit der subscriptio: lib. VI. explicit incipit lib. I'll schliesst, findet sich in Bandini's catalog. bibl. Laur. II, p. 725, von den schriftzügen kann die probe bei Havercamp p. 70, wiederholt in Migne's abdruck, Paris. 1846, eine ziemlich genaue vorstellung geben. Ich habe in meiner schrift p. 96 behauptet, Orosius habe bereits einen verdorbenen text des Livius benutzt und zum beweis Oros. IV, 17, p. 263 angeführt, an welcher stelle das wort aes in den ausgaben, in gleicher weise wie Liv. XXVI, 36, 1, in den handschriften, fehlt: dasselbe fehlt auch im Mediceus. Allerdings ist in demselben nach aurum, am rande der zeile, ein loch, allein dieses reicht auch in die vorhergehende zeile, welche mit auctoribus schliesst, und da hier offenbar nichts fehlt, ist anzunehmen, dass das loch im pergament war, noch ehe dasselbe beschrieben wurde, Orosius also aes wirklich nicht schrieb, es folglich auch nicht in seinem Livius vorfand. Ich halte also das auf grund dieser stelle von mir behauptete auch jetzt noch für richtig. Die folgenden worte derselben stelle lauten im M - so will ich den Mediceus bezeichnen also: ad quaestores in publicum contulerunt, indem derselbe die worte: palam omnes senatores, welche in den ausgaben nach quaestores folgen, auslässt. Nun ist palam an dieser stelle allerdings sinnlos, und ich selbst war, als ich dieselbe zum ersten male las, geneigt, eine verderbniss anzunehmen. Allein ähnliche sinnlose zusätze zu dem was er aus seinen gewährsmännern ausschrieb, hat Orosius auch sonst gemacht, und da die worte: omnes senatores nicht wohl entbehrt werden können, aus Livius genommen sind und sich allem anscheine nach in andern handschriften des Orosius vorfinden, so beweist M weiter nichts, als dass die neuern handschriften, in welchen sich jene worte finden, nicht aus M geflossen sind, dessen schreiber offenbar von quaestores auf die gleichlautende endsilbe von senatores abirrte, und was dazwischen stand, ausliess; die kritik dieses schriftstellers darf sich also keineswegs einzig und allein an den M anschliessen. Im vorhergehenden hat dieser, der überhaupt an schreibfehlern reich ist, statt incusso: inconcusso, wie gleich darauf statt pudenda: puncda; ausserdem abweichend von der ed. pr.: adulescens - et deinde (so schon Havercamp) — argenti non amplius (so Havercamp). — P. 97 meiner schrift habe ich ferner für die wiederherstellung der Liv. X, 30, 4 in den handschriften verdorbenen zahlen auf Oros. III, 21 aufmerksam gemacht, zugleich aber auch bedenken geäussert über die richtigkeit der fassung dieser stelle, wie sie in den ausgaben jetzt vorliegt. Havercamp giebt dieselbe folgendermassen: Fuisse autem - Gallorum et Samnitium peditum centum quadraginta millia trecenti et triginta, equitum vero quadraginta quatuor millia Livius refert. M schreibt also: fuisse autem -G. et S. peditum CXL milia trecenta triginta, equitum vero XLVII milia Livius refert. Hiernach wird denn in der hauptsache allerdings nichts geändert, und es muss dem gutdünken eines jeden überlassen bleiben, ob er die von Orosius angegebene zahl der fussgänger - denn dass dieser so geschrieben, ist nun kein grund mehr vorhanden zu bezweifeln, - für richtig anerkennen, oder annehmen will, auch hier sei dessen handschrift des Livius bereits corrupt gewesen. Das trecenta des M statt des wunderbaren trecenti bei Havercamp, von dem es auf treu und glauben Migne genommen hat, wäre freilich keine verbesserung, und ein vernünftiger herausgeber hätte wohl ohne bedenken das grammatisch allein richtige trecentos gesetzt. XLVII milia endlich statt des im text stehenden quadraginta quatuor millia fand sich nach Havercamp's versicherung in dessen übrigen handschriften des Orosius, während er, wenn anders ich seine worte richtig verstehe, fälschlich angiebt, M habe XLVI; und so scheint demnach Orosius wirklich geschrieben zu haben; dass in handschriften des Livius sich spuren dieser überlieferung fänden, ist mir jetzt nicht erinnerlich. Milia statt des in den ausgaben gäng und geben millia scheint M stets zu bieten, derselbe zu anfang dieses capitels hat quinquagensimo. Die übrigen abweichungen von ed. pr. bis zu den oben citirten worten sind folgende: l. om. - labefactata totius (st. tutius) - praemissis - Etruscorumg. - properarunt (properant auch Havercamp) — proelio — extincta. Das p. 45 der abhandlung zu Oros. IV, 19 von mir in vorschlag gebrachte tenerent nehme ich, da auch M teneret bietet und hierzu navis sich ohne schwierigkeit ergänzt, zurück. Von grösserer wichtigkeit als für Livius würde Orosius, wenn er gute handschriften benutzt hätte, für lustinus sein, dessen textesgeschichte durch die neueste ausgabe, so verdienstlich dieselbe auch ist, keineswegs aufgeklärt worden ist. Dass indess ein heil für den letzteren von Orosius nicht zu erwarten sei, liess sich selbst aus den bisherigen ausgaben dieses vermuthen: dasselbe hat sich mir, seit ich M eingesehen, bestätigt. Ich wählte aus Oros. III, 1 Lacedemonii utpote etc., cf. lust. VI, 1 seg., und Oros. III, 23 lgitur Alexander etc., cf. lust. XIII, 4. 5 segg.: an keiner dieser stellen bietet M lesarten, durch welche er sich über unsere offenbar sehr corrupten handschriften des lustin erhebe: III, 1 Dercyllidam ed. Hav., Dercyllides lust. l. c. ed. leep.; Hyrciliden M Oros.: Hercyllides cod. A. Iust. Hercillides BC, Hercilides DL, Herculides GE, Heraclydes F, dagegen Derculide GB im prolog.; Oros. III, 23 Philotas Philo Illyrios accipiunt, cf. Iust. XIII, 4, 12; ibid. Acropatos M Oros., cod. A lust.; ibid. Scyno M Oros., codd. ACGE lust.; Areos Stantanor M Oros., Arci Stantanori codd. GM lust. l. c., §. 22; Armenios Tlepotemus M Oros., Armenios cleptolemus codd. Just. §. 23), wofern man nicht anführen will III, 23, wo er Laomedon statt des Laumedon der handschriften des lust. XIII, 4, 12 bietet; vielmehr stimmt er meist mit den geringeren handschriften des letzteren, hauptsächlich mit DL oder

einer dieser beiden handschriften überein: Oros. III, 1 quo plura habebant, eo plura (ampliora Hav.) Med.; quo plura habebant, eo ampliora lust. VI, 1, 1, codd. DL, habent, rell. codd., leep.; Oxyarches M Oros. III, 23, Oxyarches cod. D lust. XIII, 4, 21, Oxyarches F, Extarches ACGM, Oxyartes, edd. lust. et Oros.; Schyleus Oros. M ibid. Scitheus cod. D Iust. XIII, 4, 23, Sulceus leep.; Archous M Oros. l. c., Archous codd. DF lust. l. c., Archon edd. lust. et Oros.; Pelassas M Oros, l. c., Pelassas D lust., Pellaeus Freinsh. leep. Endlich fügt Orosius, wie schon bemerkt, eine menge ihm eigenthümlicher schreibfehler hinzu, (so III, 1 auxerunt st. hauserunt; in hanc mititiam: om. in; pepigissent st. pepigisset; III, 23 Philippo filio st. Philippi fil.; Indis st. in Indis; Atrianus Amyntas st. Bactrianos A.); Oros. III, 23 bietet er übereinstimmend mit fast allen handschriften des lust. XIII, 4, 21 das zweifelhafte Parapamenos fine Caucasi (fines BDEF lust.), wofür Havercamp Parapamenos fines Caucasi, leep nach einer vermuthung Gutschmids Parapameson finem Caucasi geschrieben haben. Aus diesen und andern indicien schliesse ich, dass dem Orosius zu anfang s. V der text des lustin wesentlich bereits in derselben gestalt vorgelegen habe, wie wir denselben jetzt in neuern handschriften vorfinden, behalte mir jedoch vor, meine ansicht über die geschichte der letzteren anderweitig ausführlicher zu ertwickeln.

Pisa. . . Young to many the way Wien a Ulrich Köhler.

### 31. Die subscriptio der institutiones des Cassiodorus im Bamberger codex.

Die merkwürdige unterschrift am ende des zweiten buches der institutiones rerum divinarum et humanarum (eigentlich divinarum litterarum et secularium) - sie erinnern an Varro's antiquitatum libri rerum humanarum et divinarum — hat Fr. Haase zuerst im programme von 1853, dann im catalog der wintervorlesungen von 1860: de latinorum codd. mss. subscriptionibus commentatio p. 7-8 bekannt gemacht; es ist 1) folgende:

CASSIODORI SENATORIS INSTITUTIONUM DIUI NARUM ET HUMANARUM RERUM LIBRI DUO EX PLICUERUNT FELICITER; CODEX ARCHETYPVS AD CVIVS EXEMPLARIA SVNT RELIQVI CORRIGENDI

Diese subscriptio, bemerkt Haase, sei in dem handexemplare des

<sup>1)</sup> In dem erstgenannten programme findet sich ein genaues facsimile: die ersten drei zeilen sind in kleinerer, die letzten drei mit sehr grossen uncialen geschrieben.

Cassiodorus, das er seinem kloster hinterlassen habe, eingetragen gewesen und hätte auf andere abschriften nicht übertragen werden sollen; die Bamberger handschrift welche man in s. viii setze, aber auch in den anfang s. ix fallen könne, stamme, wie die vielen fehler bewiesen, nicht aus dem urcodex, jenem archetypus des Cassiodorus; in jenem kloster nämlich wurden aus dem originale des stifters, um dieses zu ehren und zu schonen, abschriften zum gewöhnlichen gebrauch genommen, und dann die etwaigen fehler nach jener originalhandschrift berichtigt; so sage Cassiodorus selbst von seinem handexemplare des Psalter in einem einzigen grossen bande selbst, 1, 4 quod tamen psalmorum corpus universum et in tribus codicibus per quinquagenos psalmos iudicavimus conscribendum . . . et quoniam unus codex onerosus quibusdam fratribus poterat inveniri, tali distributione completa spem pretiosae salutis acciperent et multi compendia lectionis praestante domino salubriter invenirent, habeat ergo bibliotheca vestra unum ex eis codicem ad quem recurratis, si vos mendositas fortassis offenderit, fratrum vero curiositas partibus se expleat distributis. Wie mit dem Psalter, scheine man dasselbe auch mit den Institutiones vorgenommen zu haben, zu welchen auch das buch de Orthographia als anhang zu rechnen sei, das im Bambergensis fehle: postea enim et liber hic a reliquis divulsus separatim habebatur, quippe quem et cod. Bamb. cum institutionum libris non coniunxerit, et quem velus codex Bruxellensis sec. X aliique solum habeant, et institutionum liber alter quibusdum partibus omissis et aliis multis adiectis ita deformatus est, ut ne Garetus quidem quamquam bonis libris usus eum totum et integrum restituere potuerit: unus enim locus positus in fine capitis quod est de astronomia, et in prioribus edd. in Garetiana deest, suppletus ille ab Ang. Maio in class. auctt. Vatic. vol. III, p. 350 sq., eum recte habet cod. Bamb., qui quamquam in singulis litteris saepe ab archetypo aberravit, universum tamen opus praeter orthographicam appendicem plenum et iusto ordine compositum servavit.

Ich hatte den alten Bamberger codex schon vor Haase in händen gehabt und durchgesehen; die unterschrift der institutiones hatte wie billig meine besondere aufmerksamkeit erregt, und da durch die vergleichung sich mir eine andere art der erklärung darbot, so will ich diese hier kurz angeben. Nämlich das wort archetypus gebraucht Cassiodorus selbst 2, 25 von seinem handexemplare des oben genannten Psalterium, in welchem er überall die gehörige interpunction nach Hieronymus weise eingetragen hatte: has dictiones (distinctiones) in psalterio archetypo onos posuisse retinemur. Wäre Haase's erklärung, dass die subscriptio nur für das handexemplar passte, und darum in die daraus genommenen abschriften nicht übergetragen werden durfte, richtig, so müsste es: ad cuius exemplar heissen, nicht exemplaria; an eine änderung exemplar iā i. e. iam, wird niemand

denken; eben so wenig, dass erst ein späterer im mittelalter als man theilweise schon kritik übte und auf die alten quellen zurückging, diesen zusatz gemacht habe: diese uncialschrift ist gleich alt mit der übrigen. Gerade der pluralis ist auffallend und ich finde dessen erklärung nur in der form, in welcher das zweite buch uns überliefert ist; dieses enthält die res humanue, d. h. die septem artes liberales <sup>2</sup>). Schon Garet weicht von den frühern ausgaben in vielen unerwartet bedeutend ab, ohne dass er darüber eine bemerkung giebt; eben diese Bamberger handschrift hat vieles anders, lässt mehreres aus, setzt oft neues ein.

Die vorrede zum zweiten buche enthält vieles mystische und kirchliche, was in den ausgaben fehlt; andrerseits haben die ausgaben vieles was hier nicht steht, so dass man nicht annehmen kann, ein späterer habe einen auszug gemacht, wohl aber scheint eine umarbeitung früherer abhandlungen vom verfasser selbst, der mehreres strich, anderes hinzusetzte, vorzuliegen; so ist z. b. mehr als die hälfte was über die grammatica in der ausgabe steht, hier übergangen; dagegen ist hier ein übergang zur rhetorik welcher dort fehlt: Nunc ad artis rhetoricae divisiones definitionesque veniamus, quae sicut extensa adque copiosa est, ita multis et claris scriptoribus tractata dilatatur. rhetorica dicitur apo tu rhetoreuin, id est copia deductae (?) locutionis influere 3). ars autem rhetorica est sicut magistri tradunt secularium lillerarum bene dicendi scientia in civilibus quaestionibus u. s. w. Um zu zeigen, dass dergleichen zusätze vom autor selbst ausgehen, will ich noch eines anführen, weil dort Varro erwähnt wird: 2, 2 folgt am ende nach promeretur noch folgendes: nam et pater Augustinus hac credo ratione commonitus (commotus?) grammaticam alque rhetoricam disciplinae nomine vocitavit Varronem secutus. Felix etiam Capella operi suo de septem disciplinis titulum dedit; disciplina enim dicta est, quia discitur plena, quae merito tali nomine nuncupatur, quoniam incommutabilis illis semper regula veritatis obsequitur. Bei diesem zustande des zweiten buches glaube ich annehmen zu dürfen, dass die subscriptio von Cassiodorus selbst stamme, der damit andeuten wollte, dass er diese revision der septem artes liberales allein als die ächte und endgültige anerkenne, so dass die andern nach dieser und deren abschriften (ad cuius exemplaria) sich richten sollten.

München. L. Spengel.

<sup>2)</sup> Das erste buch, divinae litterae, ist ein verzeichniss der commentare zum alten und neuen testamente, mit diesem selbst, der verschiedenen eintheilung der bücher und anderem was dahin gehört und nicht dahin gehört, von c. 27 bis ende.

<sup>3)</sup> Hier ist in dem ἀπὸ τοῦ ὁητοφεύειν das verbum ὅεῖν enthaltend gedacht.

# C. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

#### 32. Kritische miscellen.

I. Sophokles im Thyestes fr. 235. (aus dem scholiasten zu Eurip. Phoen. 227).

"Εστιγάς τις ἐναλία
Εὐβοιίς αλα τῆδε βάκχειος βότους
ἐπ' ἡμας ἔρπει. πρῶτα μὲν λαμπρᾶς ἔω
κεκλημάτωται χλωρὸν οἰάτθης δέμας
εἶτ' ἡμας αὕξει μέσσον ὅμφακος τύπον,
καὶ κλίνεταί γε κάποπερκοῦται βότους
δείλης δὲ πᾶσα τέμνεται βλαστου μένη
ὁπώρα καλῶς, κάνακίρναται ποτόν.

Im sechsten verse dieses schönen bruchstücks sophokleischer poesie habe ich zu Theokrit I, 46 für das sinnlose καὶ κλίνεταί γε fast ohne alle änderung, mit verweisung auf Xenophon Oecon. XIX, 19, γλυκαίτεταί τε hergestellt. Wie leicht geht ΓΛΥΚΑΙ-NETAI TE über in KAIKAINETAI FE? was Nauck wünscht, πεπαίνεται τε, entfernt sich sich schon weiter von den überlieferten schriftzügen, und ist auch aus einem andern grunde minder passend als das individuelle γλυκαίνεται. Grössere schwierigkeiten sind in den beiden letzten versen zu überwinden. Dass βλαστονμένη weder der form noch dem sinne nach richtig ist liegt auf der hand, und dass selbst καλώς, in der das versmass heilenden umstellung Valckenars, καλώς ὀπώρα, ein sehr ungeschickt gewähltes wort ist, hat Nauck mit feinem tact ganz richtig bemerkt. Wie ist aber zu helfen? ich glaube jetzt mit verwerfung aller übrigen versuche, die theils von mir selbst theils von andern gemacht sind, das richtige gefunden zu haben. Sophokles schrieb your for the free it wahrscheinlich: 10 10

> δείλης δὲ πᾶσα τέμνεται βλαστοῦ γονή ὀπωροκλάστη, κάτα κίρναται ποτόν.

Denn auch  $\chi^2_{\alpha}$  scheint mir fast nothwendig zu sein. Für ganz unzweifelhaft halte ich  $\partial \pi \omega \varrho o \times \lambda \acute{\alpha} \sigma \iota \eta$ . Wie häufig in den handschriften, war auch hier mit auslassung der letzten silbe  $\partial \pi \omega \varrho o \times \lambda \acute{\alpha} \sigma$  geschrieben, welches die unwissenheit des schreibers in  $\partial \pi \acute{\omega} \varrho \alpha \times \lambda \acute{\omega} \sigma$  verderbte. Bedenklicher bin ich bei  $\beta \lambda \alpha \sigma \iota \sigma \upsilon \gamma \sigma \iota \dot{\eta}$ , die frucht des gewächses, und vielleicht findet Nauck dafür noch etwas annehmbareres. Zu  $\gamma \sigma \iota \iota \dot{\eta}$  vergleiche man den verfasser des Axiochus c. 13  $\acute{\omega} \varrho \alpha \iota \pi \alpha \gamma \varkappa \dot{\alpha} \varrho \pi \sigma \nu \gamma \sigma \iota \dot{\eta} \varsigma \beta \varrho \dot{\nu} \sigma \iota \iota$ .

II. Sophokles Oed. Col. 143.

Οὐ δη πρώτης εὐδαιμονίσαι μοίρας, ὧ τῆσδ' ἔφοροι χώρας.

Diese stelle ist oben p. 32 behandelt worden; sie war von dem unterzeichneten bereits im Philol. XIV, p. 2 besprochen. Gegen die daselbst aufgestellte ansicht wird sich, wie ich glaube, nichts wesentliches erinnern lassen. Der infinitiv εὐδαιμονίσαι ist von πρώτης abhängig und vertritt die stelle von εἰς εὐδαιμονίαν.

III. Sophokles Antig. 1062.

εφάνθης πότ δ χουσέας άμερας βλέφαροι,

Διρχαίων ύπερ δεέθρων μολούσα.

Der Schneidewinsche commentar äussert sich über diese worte wie folgt: "über den fluthen der Dirke heraufgestiegen "hat Helios die ebne erleuchtet, wo das Argeierheer geschlagen "war. Dass die Dirke im westen der stadt fliesst, kümmert den "dichter nicht". Das wäre schlimm, und nur verzeihlich, wenn von einer weit entlegenen gegend die rede wäre, die dem dichter durch eigene anschauung nicht bekannt war. In solchen fällen mochte bei den tragikern manches irrthümliche mit unterlaufen; und nur auf dergleichen incorrektheiten bezog sich gewiss die schrift, ich erinnere mich nicht gleich welches grammatikers, περί των παρά τοῖς τραγικοῖς τοπικώς ήμαρτημένων. Dass aber Sophokles ganz richtig die sonne über der Dirke fluthen heraufwandeln lässt, ergiebt sich unschwer aus einer genauern kenntniss der localität. Allerdings entsprang die Dirke im westen der stadt vor dem Krenäischen thor; allein sie wendete sich bald ostwärts, floss an der südlichen mauer der stadt vorbei, wendete sich nordwärts und verlor sich, wie es scheint, mit dem Ismenus vereinigt in den kephisischen see. Siehe Aelian V. H. XII, 57 ή δε περί τον Ισμηνόν και αὐτά τὰ τείχη ότουσα κρήνη Δίψκη. Und wie häufig bringen die tragiker den Ismenus, über dessen südöstlichen lauf von Theben doch nicht der geringste zweifel obwaltet, mit der Dirke in die engste verbindung! S. die stellen bei Geel zu Euripides Phoen. p. 149. Wird doch Dirke von Seneca Oed. 234 si profugus Dircen Ismenida liqueris hospes, und Nonnus Dion. XLIV, 9 σύν Ίσμηνῷ δὲ τοκῆι κυκλάδας αἰθύσσουσα ροάς ωρχήσαιο Δίρκη, geradezu die tochter des Ismenos genannt! Sonach schwindet jedes bedenken, dass der sophokleische chor mit fug und recht die sonne als über der Dirke fluthen aufgehend begrüssen konnte.

### IV. Theognis 1235.

'Ω παὶ, ἄκουσον έμεῦ δαμάσας φρένας. οὕ τοι ἀπειθη μῦθον έρῶ τῆ σῆ καρδίη οἰδ' ἄγαριν

Sehr befremdend ist hier der  $\mu\tilde{\nu}\vartheta\sigma_{\tilde{\nu}}$   $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\iota\vartheta\dot{\eta}_{\tilde{\nu}}$ , von dem ich nicht einsehe in welchem sinne er genommen werden kann. Denn unmöglich kann damit eine rede bezeichnet werden, welcher der angeredete den gehorsam zu versagen bedenken trägt. Ich vermuthe daher der dichter hahe  $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\gamma\vartheta\tilde{\eta}$  ( $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\gamma\vartheta\epsilon\alpha$ ) geschrieben,

womit das folgende ἄχαρις sehr wohl übereinstimmt. Auch ἀπευθή (ἀπευθέα) würde dem sinne gemäss sein, eine mahnung die dir noch neu ist, die du schon oft gehört hast. Denn ἀεικέα liegt zu weit ab.

#### V. Theocrit XXIII, 41.

χῶμα δέ μοι χῶσόν τι, τό μευ κρύψει τὸν ἔρωτα. So hat Ahrens diesen vers geschrieben, mit verwerfung der unbeglaubigten vulgata χῶμα δέ μοι κοίλανον, ὅ μευ κρύψει τὸν ἔρωτα. Die handschriften haben κοῖλόν τι τό μευ und κοῖλον τό μευ. Dass aber hierin etwas anderes liegt als was Ahrens hergestellt hat, ist keinem zweifel unterworfen. Ich vermuthe:

χῶμα δέ μοι κῦλόν τι, τό μευ κρύψει τὸν ἔρωτα.

Zwar ist ein verbum κύλλω sonst nicht bekannt, aber ganz der analogie gemäss gebildet. κύλλω verhält sich zu κυλλαίνω wie

ίλλω zu ίλλαίνω, μύλλω zu μυλλαίνω u. a.

VI. Sibyllina Orac. III, 459-725. XII, 215-17.

Τράλλις δ' ή γείτων Έφέσου σεισμῷ καταλύσει τείχεά τ' εὐποίητ' ἀνδρῶν ὀλοῶν βαρυθύμων.

Offenbar ist  $\delta\lambda\beta\sigma\nu$  statt  $\delta\lambda\sigma\tilde{\omega}\nu$  zu lesen, eine emendation, die dem französischen herausgeber, dessen ausgabe mir nicht zur hand ist, schwerlich entgangen sein wird. Dasselbe vermuthe ich von der berichtigung der verse 470-473:

άλλος ἀπ' Ἰταλίης λυμήτης πάλιν ἵξεται ἀνήο.
τῆμος Λαοδίκεια καταπρήνης ἕρπουσα,
Καρῶν ἀγλαὸν ἄστυ Λύκου παρὰ θέσκελον ὕδωρ,
σιγήσεις μεγάλαυγον ἀποιμώξασα τοκῆα.

Statt  $\lambda\nu\mu\dot{\eta}\tau\eta\varsigma$  haben drei handschriften  $\lambda\iota\mu\dot{\epsilon}\tau\eta\varsigma$ , und  $\ddot{\eta}\xi\epsilon\iota$   $\tau'$  statt  $\ddot{\iota}\xi\epsilon\tau\alpha\iota$ .  $\pi\dot{\alpha}\lambda\iota\nu$  scheint Friedlieb gegen die handschriften als unecht zu bezeichnen; wird es beibehalten, so ist statt  $\lambda\nu\mu\dot{\eta}\tau\eta\varsigma$  wahrscheinlich  $\lambda\nu\mu\epsilon\dot{\omega}\nu$  zu schreiben. Für  $\ddot{\epsilon}\varrho\pi\sigma\nu\sigma\alpha$  wird  $\dot{\epsilon}\varrho\iota\pi\sigma\tilde{\nu}\sigma\alpha$  das richtige sein. Im folgenden heisst es 545:

Έλλὰς δὴ τί πέποιθας ἐπ' ἀνδράσιν ἡγεμόνεσσιν; wahrscheinlich Έλλὰς ἰὴ τί πέποιθας. Vs. 634 ὁππότε κεν — φοβεροὶο δίκης τύγωσι δαμέντες. Vielmehr τετύγωσι. Vs. 725

steht bei Friedlieb:

Δεῦτε θεοῦ κατὰ δῆμον ἐπὶ στομάτεσσι πεσόντες ὕμνοισιν τέρψωμεν θεὸν γενετῆρα κατ' οἴκους.

Statt  $\delta \tilde{\eta} \mu o \nu$  ist  $\nu \eta \delta \nu$ , und  $\hat{\epsilon} \delta \nu$  für  $\vartheta \epsilon \hat{\delta} \nu$  zu schreiben. Ich übergehe andere corruptelen, die sehr leicht zu heben sind. Unsicher ist aber die berichtigung dieser stelle im XII buch vs. 215—17:

οὶ περὶ Πηνειόν τε βαθύσχοινόν τε Μολόσσον Τρίχκην Δωδώνην τε και ὑψίτμητον Ἰθώμην αὐχένα τε πτερικοῦ τε μέγαν περὶ ῥίον Ὀλύμπου.

Statt πτερικοῦ steht bei Mai πέρικος, woraus ich nichts zu machen weiss. Vielleicht ist folgende fassung nicht zu verwerfen:

Τρίκην Δωδώνην τε καὶ ὑψίκρημνον Ἰθώμης αὐχένα, Πιερικοῦ τε μέγα δίον Οἰλύμποιο.

Τρίκην für Τρίκκην hat die Münchner handschrift gegeben, und wahrscheinlich ist dies die richtige schreibung dieses namens. S. meine Vindiciae Strab. p. 156.

Berlin.

A. Meineke.

# 33. Zu Sophokles.

1.

Antig. vs. 158 und Aj. vs. 251.

In der Antigone heisst es vs. 155 fll.:

αλλ' ὅδε γὰρ δὴ βασιλεὺς χώρας,

Κρέων ὁ Μενοικέως,

νεοχμοῖσι θεῶν ἐπὶ συντυχίαις

χωρεῖ, τίνα δὴ μῆτιν ἐρέσσων,
ὅτι σύγκλητον τήνδε γερόντων

προύθετο λέσχην,

κοινῷ κηρύγματι πέμψας;

Ich sehe, dass ich nicht allein an der redensart  $\mu \tilde{\eta} \tau \iota r \ \tilde{\epsilon} \varrho \epsilon' \sigma \sigma \epsilon \iota r$  anstoss nehme, Bergk thut dasselbe. Er schrieb  $\mu \tilde{\eta} \tau \iota r \ \tilde{\epsilon} \lambda i' \sigma \sigma \omega r$ , indem er ohne zweifel an die schon von anderen verglichene lateinische redensart consilium volvere dachte. Aber nach meiner überzeugung sagte Sophokles:  $\mu \tilde{\eta} \tau \iota r \ \tilde{\epsilon} \varrho \epsilon \iota \sigma \omega r$ . Man vergleiche Theokrit's Id. XXI, 61:  $\tilde{\epsilon} \varrho \epsilon \iota \delta \varepsilon \tau \alpha r \gamma r \omega \mu \alpha r$ . Auf gleiche weise ist, wenn mich nicht alles täuscht, die bezeichnete stelle des Aias verderbt, an welcher die handschriften bieten:

τοίας έρέσσουσιν άπειλάς δικρατείς 'Ατρείδαι καθ' ήμων.

Auch hier nahm Bergk mit recht anstoss an dem ἐρέσσουσιν. Er vermuthete, dass der dichter geschrieben habe: ἀράσσουσιν. Allein ἐρείσου σιν ist leichter und passender. Davon, dass die Atriden drohungen ausstiessen, ist dem chor, dem jene worte angehören, so viel ich mich erinnere, im vorhergehenden nichts be kannt geworden; er setzt nur als sicher voraus, dass die Atriden drohungen ausstossen werden. Mit der redensart ἀπειλας ἐρείσειν kann zunächst verglichen werden Aristoph. Ran. vs. 914 fl.:

ό δὲ χορός γ' ήρειδεν όρμαθούς αν

μελών έφεξης τέτταρας ξυνεχώς άν.

П.

Antig. vs. 949 fll.

Hier ist von der Danaë mit folgenden worten die rede: καίτοι καὶ γενεὰ τίμιος, ὧ παῖ παῖ, καὶ Ζηνὸς ταμιεύεσκε γονὰς χουσορύτους. ἀλλ ά μοιριδία τις δύνασις δεινά.

Philologus. XVII. Jahrg. 3.

ουτ' αν νιν "λβος ουτ' αρης, ου πύργος, ουχ αλίκτυποι

nedatrai raeg éngvyoier.

Im ersten verse rührt καίτοι καὶ von G. Hermann her. Die handschriften geben bloss καὶ τοι. Es liegt wohl auf der hand, dass vielmehr zu schreiben war: καίτοι  $\gamma$  ἡ ν γενεῷ u. s. w. Das ausfallen des  $\gamma$  ἡν vor dem folgenden γενεῷ ist auch am leichtesten begreißlich.

Das  $\delta\lambda\beta\rho\varsigma$  im vorletzten verse ist conjectur Erfurdt's. Die handschriften haben:  $\delta\mu\beta\varrho\varsigma$ . Ich zweiße nicht, dass die verderbniss entstand, indem man das ursprüngliche  $\delta\varrho\mu\rho\varsigma$  in  $OMPO\Sigma$  verschrieb. Für  $\delta\varrho\mu\rho\varsigma$ , rhede, ankerplatz, sprechen die worte  $\delta\lambdai\alpha\tau\nu\pi\rho\iota$   $\tau\tilde{\alpha}\varepsilon\varsigma$ , welche in gleicher weise auf den begriff des wortes  $\delta\varrho\mu\rho\varsigma$  zurückgehen, wie das wort  $\pi\nu\varrho\gamma\rho\varsigma$  auf den begriff des wortes  $\delta\varrho\mu\rho\varsigma$ , so zwar, dass in betreff der ausdrucksweise das  $\delta\varrho\mu\rho\varsigma$  der ersten parallelreihe dem  $\pi\nu\varrho\gamma\rho\varsigma$  der zweiten ähnlich entspricht wie das  $\delta\varrho\eta\varsigma$  der ersten dem  $\delta\lambdai\kappa\tau\nu-\pi\rho\iota$   $\tau\tilde{\alpha}\varepsilon\varsigma$  der zweiten.

Göttingen.

Friedrich Wieseler.

### 34. Zu Plautus Amphitruo.

Acrost. v. 9 Omnem rem noscunt, geminos Alcmena enititur. Des verses wegen hat man den namen in illa verwandelt. Da man nicht Alcmena, sondern Alcumena sagt, so ist der senarius vollständig wenn man geminos streicht; dieses wort erscheint in der comoedie öfter, weil es dort darauf ankommt und nothwendig ist; hier aber ist das wesentliche nicht, das sie zwillinge zur welt bringt, sondern dass bei ihrer niederkunft die ganze geschichte bekannt wird. Darum ist mit dem metrum der gedanke noch nicht hergestellt, die verbindung wird etwa gewesen sein:

omnem rem noscunt, (quom) Alcumena enititur.

1, 1, 3 Quid faciam nunc, si tresviri me in carcerem compegerint, inde cras e promptuaria cella depromar ad flagrum, nec causam liceat dicere mihi, neque in hero quicquam auxili siet, nec quisquam sit, quin me omnes esse dignum deputent, ita quasi incudem me miserum homines

octo validi caedant; itaque
peregre adveniens
publicitus hospitio accipiar?
haec heri immodestia
cogit me qui hoc noctis a portu
ingratiis excitavit, nonne idem
hoc luci me mittere potuit?

Der vierte vers beginnt unrichtig mit siet, dieses gehört offenbar ans ende, gerade so wie nec quisquam sit, dem nec causam liceat entsprechend, den vers anfangen muss; das beweist schon die concinnität; auch haben die handschriften nicht quin, sondern qui non und damit ist der tetrameter vollständig. Dadurch wird der vorausgehende vers zu lang und es muss etwas entfernt werden; das einfachste und darum wahrscheinlichste ist causam zu streichen, es ist wie Mil. 5, 1, 11 non licet mihi dicere? In den vier folgenden versen des canticum hat Hermann anapaesten gegeben; die handschriften haben ita peregre adveniens hospitio publicitus und dass auch Charisius p. 190 nichts anderes gelesen hatte, weiss man jetzt aus Keil Später, in lahns jahrb. XIX, p. 265—71, hat Hermann die anapaesten zwar beibehalten (octo validi caedant, ita peregre huc adveniens | puplicitus ego hospitio accipiar), im nächsten aber bacchiaci hergestellt, wie sie auch Fleckeisen aufgenommen hat:

Eri haec inmodestia me coegit, qui hoc noctis a portu med ingratiis excitavit: idem nonne me mittere hoc luci potuit?

Dass man schon früher von diesen metra nichts mehr verstanden hat, kann man am deutlichsten aus Priscianus lernen, der hier überall nur iamben sieht. Man muss bei lateinischen comikern besonders auf den wechsel der innern stimmung und dessen ausdruck achten; dadurch wird die variation des metrums bedingt; wie im vorausgehenden sich die furcht des Sosia, dass er tüchtig durchgebläut werde, trefflich ausdrückt, so hier der unwille und ärger über seinen herrn, der allein daran schuld ist. Um diesem gefühle ausdruck zu geben, werden trochaeen gebraucht, wie z. b. im Caecilius der mann, nachdem er angegeben, wie seine alte sich über ihn in gesellschaft ihres gleichen brüsten werde, ärgerlich fortfährt:

haec erunt concilia hodie, differor sermonibus, wo, wenn auch ein kleiner fehler in der mitte steckt, der tetr. troch. deutlich genug ist. Gerade so ist es hier, und es ist um so auffallender, dass man das metrum verkannt hat, da der zweite vers vollständig gut erhalten ist:

excitavit, nonne idem huc luci me mittere potuit, von dem ersten aber eben so deutlich der anfang: Haec heri immodestia cogit me qui — wie das ende: a portu ingratiis vorliegt, so dass durch die tilgung der worte hoc noctis alles in ordnung ist. Diese worte hat zwar schon Priscian gelesen und sie sind im gegensatze von luci nicht unpassend, aber sie sind nicht nothwendig und verstehen sich aus dem vorhergehenden von selbst, sie sind aus dem anfange: qui hoc noctis solus ambulem zur erklärung heruntergetragen worden und haben alle verwirrung veranlasst.

Auch die anapaesten sind ungeeignet; diese finden sich bei Plautus in heiterer fröhlicher stimmung, nicht wo furcht und schrecken herrscht; es sind vielmehr cretici, sei es dass im ersten verse miserum homines den hiatus hat, oder die form homones stand, auffallend bleibt höchstens peregre, nicht adneniens hospitio, und dieses ist wie gar vieles im Plautus zu merken, nicht zu ändern. Das ganze würde demnach (ich halte es für nothwendig, die überlieferung durch einschluss anzudeuten) so lauten:

nec [causam] liceat dicere mihi, neque in hero quicquam auxili siet, nec quisquam sit, qui non med omnes esse dignum deputent,

ita quasi incudem me miserum homines octo validi caedant, ita peregre adveniens hospitio publicitus accipiar?

Haec heri immodestia cogit, me qui hoc noctis] a portu ingratiis excitavit, nonne idem huc luci me mittere potuit?

Dass dieselbe person, namentlich am schlusse, wenn ton und inhalt der rede wechselt, auch in der form sich anders ausspricht, ist natürlich, und vielleicht auch 11, 1, 28 der fall. Dort nämlich folgt dem schlusse der bacchien, wenn das letzte wort esse getilgt wird, ein trochäischer tetrameter und es ist ganz passend, wenn Sosia hier in dieses metrum übergeht:

domi ego sum, (domi) inquam, ecquid audis? et apud te assum Sosia idem.

Satin hoc plane, satin diserte | here nunc videor tibi locutus [esse]?

Dieser numerus ist jedenfalls natürlicher, als die mit vieler verrenkung eingezwängten bacchien, wie sie bei Lindemann und Fleckeisen zu treffen sind. Im nächsten (11, 1, 33) ist in der mitte des verses wohl etwas ausgefallen: man kann dann der vielen änderungen Hermanns entbehren

at te ego faciam hodie \* \* proinde ac meritu's, ut minus valeas et misere sis salvos, si rediero iam domum.

II, 1, 73: non ego soleo somniculose eri imperia persequi. vigilans vidi, vigilans nunc te video, vigilans fabulor, vigilantem ille me iamdudum vigilans pugnis contudit.

Man kann mit bestimmtheit behaupten, dass der zweite vers unrichtig ist; das letzte vigilans in demselben, das stark betont werden muss, ist an unrechter stelle, es muss denselben platz wie im nächsten verse einnehmen; auch fehlt te, wie es scheint in den codices, es war gewiss:

vígilans vidi, vígilans video, vígilans \* \* fábulor. Wäre nunc nicht vorhanden, so könnte man an eine nochmalige wiederholung des participiums denken, doch das ist übertrieben; wahrscheinlicher ist aus II, 2, 66 vigilans factum fabulor. Der accent aber muss in solchen fällen genau beachtet werden, z. b.

ego mi video, ego mi sapio, ego mi credo plurimum: darum ist falsch was oben I, 1, 305 (456) steht:

úbi ego perii? ubi ímmutatus sum? úbi ego formam pérdidi? Es muss heissen, obschon unten II, 2, 214 homines immutantur steht, úbi ego perii, úbi mutatus sum, úbi ego formam pérdidi: der hiatus weicht dem accente. Nicht anders ist es im Trin. 282, we wieder falsch accentuirt ist:

háec ego doleo, haec súnt quae excruciant, háec dies noctísque canto:

so hat B; quae me excruciant A. Es war auch hier nur: háec ego doleo, háec [sunt quae] me excruciant, háec dies noctisque canto,

wie v. 386:

tu ad eum adeas, tu concilies, tute poscas. eccere.

Amph. II, 1, 51 Neque lac lacti magis est simile, quam ille ego similis est mei:

es giebt vier stellen im Plautus, in welchen dieses sprichwort erscheint: vergl. Ritschl rhein. Mus. IV, 578-9. Wenn sich nun dreimal lacte lacti simile findet, so hat Plautus gewiss nicht das vierte mal lac lacti gesagt, sondern auch hier den nominativ lacte beibehalten; man wird also durch umstellung nachzuhelfen haben. Anch sind wir nicht berechtigt wegen mei den genetiv lactis zu setzen, weder hier noch Men. 1088-90; man konnte lacte lacti simile sagen, aber mei, tui similis, dergleichen hat man zu bemerken, nicht aber zu ändern. ...

Amph. II, 2. Da v. 10-21 entschieden bacchische tetrameter sind, so sieht man nicht, warum v. 1-9 bacchische hexameter bilden sollen; die entscheidung hängt zumeist von den worten v. 2 ab,

ita cuique comparatum est in aetate hominum, ita dis est placitum, in welchen Reiz die umstellung cuique est in actate hominum comparatum vorgenommen, Hermann aber zur weitern vervollständigung complacitum geschrieben hat. Streicht man aber comparatum, was in das metrum sich nicht fügt und um so leichter als erklärung eingesetzt werden konnte, damit man nicht cuique mit placitum verbinde, so schliessen sich die tetrameter dem gedanken wie der form nach enge an einander:

ita cuique est in aetate hominum, ita dis est placitum, voluptatem ut moeror comes consequatur, quin incommodi plus malique illico assit, boni si obtigit quid.

München, and the state of the Spengel.

# mand trader had D. Zur archäologie.

## 35. Kothon.

Das auf tafel II abgebildete thongefäss erhielt ich von einem gastfreundlichen manne Παναγ. Σκουρτανιώτης in Oropós als dicht beim orte von ihm selbst in einem grabe gefunden. Gefässe ganz gleicher form, alle nicht sehr gross und nur mit einem einfachen um die öffnung in streifen umlaufenden rande bemalt, finden sich ziemlich zahlreich in der sammlung der archäologischen gesellschaft in Athen, dann in der vasensammlung zu Berlin (n. 931. 948), zwei auch in der Kestnerschen sammlung in Hannover (IV, III, E. 22 a und b), wo sie die richtige bezeichnung patera spartana tragen. Denn in der that haben wir hier die form der spartanischen trinkgefässe vor uns, welche unter dem namen κώθων in Griechenland allgemeiner verbreitet und bekannt wurden. Diese richtige ansicht finde ich nun allerdings bereits von Panofka (recherches sur les véritables noms des vases grecs. Paris, 1829. n. 72. Cab. Pourtalès 30), der ein mit einem umlaufenden thierstreifen alten stils verziertes exemplar aus der Pourtalèschen sammlung bekannt macht, ausgesprochen; dennoch will ich sie hier noch einmal ausführen, da Letronne (journ. des sav. 1833, p. 732, anm. 3) und Ussing (de nominibus vasorum graecorum disp. Hauniae, 1844, p. 56) Panofka's meinung ausdrücklich verworfen und auch O. Jahn in der einleitung zum Münchener vasenverzeichnisse (p. xcm f.) in dem kothon ein fla-

schenförmiges gefäss erkennen will.

Die form des kothon, über welche wir verschiedene bei Panofka, Ussing und Jahn gesammelte beschreibungen und andeutungen in den schriftstellern haben, zeichnete sich hauptsächlich durch eine eigenthümlichkeit aus, welche dadurch, dass sie sich vollkommen deutlich in dem abgebildeten gefässe findet, ein hauptstück des beweises bildet, dass wir hier wirklich jene form erhalten haben. Der kothon hatte nämlich so gestaltete seitenwände, dass ein trüber bodensatz der flüssigkeit beim trinken nicht in den mund kam, sondern im gefässe blieb, indem er an den seitenwänden anstiess und sich da fing. Das sehen wir aus den auf Kritias zurückgehenden angaben bei Athenaeus, XI, p. 483, B:  $o\tilde{v}$   $\delta\hat{s}$ ένεκα στρατιωτικόν πολλάκις ανάγκη ύδωρ πίνειν οὐ καθαρόν, πρώτον μέν οὖν τὸ μὴ λίαν κατάδηλον εἶναι τὸ πόμα, εἶτα ἄμβωνας ο κώθων έγων υπολείπει τὸ οὐ καθαρὸν ἐν αὐτῶ, und Plutarch, vit. Lycurg. 9: καὶ κώθων ὁ Λακωνικὸς εύδοκίμει μάλιστα πρός τὰς στρατείας, ὧς φησι Κριτίας. Τὰ γάρ αναγκαίως πινόμενα των ύδάτων και δυσωπούντα την όψιν άπεχρύπτετο τη γρόα, καὶ τοῦ θολεροῦ προσκόπτοντος έντὸς καὶ προσισχομένου τοῖς ἄμβωσι, καθαρώτερον ἐπλησίαζε τῷ στόματι τὸ πινόμενον. Dass aber die ἄμβωνες hier die seitenwände des gefässes sind, erklärt Pollux ausdrücklich VI, 97: τοῦ κώθωνος αἱ ἐκατέρωθεν πλευραὶ ώσπερ καὶ τῆς χύτρας ἄμβωνες καλούνται. Namentlich der durchschnitt auf taf. II zeigt nun deutlich und man kann sich noch besser durch den versuch am gefässe selbst davon überzeugen, dass der stark nach innen eingebogene rand desselben beim neigen des gefässes vollkommen den bezeichneten dienst leistet, eine sich auf den boden senkende dicke masse hinter sich zu fangen und festzuhalten, während die übrige obere flüssigkeit über den breiten rand herüber zum munde treten kann. Auf diese gestalt des randes beziehe ich auch das beiwort στρεψαύχην in dem bei Athenaeus (XI, p. 483 E) erhaltenen fragmente des Theopompos:

έγω γάρ αν κώθονος έκ στρεψαύγενος πίοιμι τον τράχηλον ανακεκλασμένη.

Es wird durch dasselbe, wie mit den beiwörtern ύψαύγην, στεναύχην, der hohe enge obere theil der λάγυνος (0. Jahn. berichte der sächs. ges. der wiss. 1857, p. 201), so der umgebogene, nach innen umgewandte obere theil des kothon bezeichnet. Wenn Ussing das wort in activem sinne fasst (qui cervices bibentis flectit et torquet), so entsteht eine, wie mir scheint, unpassende wiederholung des gedankens in στρεψαύχην und τον τράχηλον άνακεκλασμένη. Alle übrigen beiworte, welche zur bezeichnung der form des kothon vorkommen, passen vollkommen auf unser gefäss, so κυκλοτερής (Henioches bei Athen. XI, p. 483 E), μόνωτος (Polemon das. p. 484 C), βραγύωτος (Heniochos a. a. o.), und namentlich wird das παγύστομος an derselben stelle recht anschaulich in der durch den hineingebogenen rand entstehenden dicken lippe des gefässes. Bequem zu verpacken war eine solche flache schale endlich auch offenbar (Kritias bei Athen. XI, p. 483 Β: εὐφορώτατον ἐν γυλίω).

Weder die bezeichnung δαβδωτός (Polemon bei Ath. p. 484 C), wenn sie nicht die verzierung mit rund um die öffnung laufenden streifen bezeichnen soll, noch die angeführte angabe des Kritias, dass der kothon das schmutzige wasser, wie Plutarch berichtet, durch seine farbe dem auge entzogen habe, erhält durch die mir bekannten exemplare besondere klarheit, dagegen runden sich alle auf die form des gefässes bezüglichen stellen so vollkommen klar ab, dass diese zu den auf das bestimmteste

nachgewiesenen gerechnet werden kann. (S. taf. II.)

Göttingen. A. Conze.

# E. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Academie zu Berlin: monatsberichte vom december 1860: enthalten nichts philologisches. ... ... ma ia

Societät der wissenschaften zu Göttingen, 1860, nachrichten nr. 28: E. Curtius, bemerkungen über zwei neu entdeckte aus alexandrinischer zeit stammende attische inschriften, die stellung der attischen epheben seit der alexandrinischen zeit betreffend: es werden die hierher gehörigen inschriften classifizirt, die beiden inschriften selbst mitgetheilt und ihr inhalt näher besprochen. [Wir würden auf diesen inhalt hier näher eingehen, wäre nicht durch neuerdings aufgefundene (s. unten p. 576) diesen gegenstand betreffende inschriften eine umfassendere behandlung des

gegenstandes nöthig geworden.

Sitzungsberichte der königl. bayr. academie der wissenschaften 1860: heft I enthält nichts philologisches. — Heft II, p. 152: Martius, zur literaturgeschichte der muscatnuss und muscatblüthe: es wird ausser stellen aus Theophrast, Galen, Diokorides, Macer, genauer Plaut. Pseudol. III, 2, 43 (832) aut macidem aut sancaptidem besprochen. — Heft III enthält nichts philologisches.

Bulletin de l'académie impériale des sciences de St. Pétersbourg. 1860. Tom. I: Parerga archaeologica von L. Stephani, XXIII, p. 244-252: zuerst wird eine griechische inschrift, aus Anapa in die kaiserliche Eremitage gelangt, mitgetheilt, die der verfasser also ergänzt: Θεώ ύψίστω παντ(ο) | κράτορι εύλογητώ.  $B\alpha$  | σιλεύοντος βασιλέ | ως (Μιθρα) δά(το)ν φιλο | (ρω) μαίου καὶ φίλο | πάτριδος έτους ηλτ, μη | νὸς Δείου, Πόθος Σ(τ)ρά $βω \mid νος ἀνέθηκ' ἐν <math>\mid τ(\tilde{η})$  πρ(ος)ευχ $\tilde{η}$  κατ' εὐχ $\hat{η}$   $\mid ν$  θρεπτ $\hat{η}$ ν ἑαντοῦ, ἡ ὄν(ο) | μα Χρύσα, ἐφ᾽ ῷ ἡ ἀνέπα | φος καὶ ἀνεπηρέαστο(ς)| από παιτός κληρον(όμ) | ου υποδιάγη (im original folgt noch NHAIC . . ). Ihre zeit, der monat Dios der bosporanischen aera, entspricht dem jahre 42 n. Chr. und der in ihr genannnte könig ist Mithradates, welchen im jahre 41 Claudius in die herrschaft einsetzte. Er erscheint hier zum ersten mal mit dem beinamen φιλόπατρις. Die freilassung der Chrysa durch Pothos, Strabons sohn, geschieht έν τῆ προςευγῆ, was der verfasser unter vergleichung zweier freilassungsdecrete aus Kertsch (C. I. 2114b, 2114bb) nicht für ein heidnisches, sondern jüdisches bethaus urklärt, und in dem prädicat der präscription εὐλογητῷ bestätigt findet. Somit erhellt aus der inschrift, dass, wie im jahre 81 n. Chr. zu Pantikapäon, so schon im jahre 42 eine jüdische gemeinde zu Anapa bestand. In dieselbe kategorie stellt der verfasser die inschrift C. I. 2131b, deren verstümmelten anfang er nach der obigen ergänzt. - Zunächst werden zwei andere epigraphische fragmente derselben gegend mitgetheilt, und aus der ersten längeren, wo ein στρατηγός und χοραγός genannt sind, die eigennamen angemerkt, Φαρνάκης, Ζαζζούς, "Αρδαρος u. a. -Endlich eine anzahl neuer henkelinschriften aus Kertsch. Dabei wird vorläufig auf einen sehr wichtigen henkel (in der Eremitage) aufmerksam gemacht, der den eigennamen, welchen andere den eponymen, der vf. selbst zuletzt dem handelsherrn der in den gefässen versandten waaren beilegte, ausdrücklich als κεραμεύς bezeichnet. Es galten also die stempel (wenigstens die mit ἀστύrouos) den amphoren selbst, und nur indirect der waare, die namen aber nennen nicht die handarbeiter, sondern die fabrikherren und töpfereibesitzer und in diesem sinn ist auch ἐπόησε zu fassen. Auf einem andern henkel derselben sammlung erscheint zum ersten mal der name des àorvious ganz unzweideutig im nominativ, wodurch wahrscheinlich werde, dass die namen der

astynomen nicht zur bestimmung des jahres dienten, sondern einer aufsichtsbehörde angehörten und Beckers bemerkung, dass alle henkelinschriften mit astynomen nach Olbia gehören, eine neue stütze erhalte. Es folgen dann von kurzen bemerkungen begleitet die inschriften von vier rhodischen amphorenhenkeln, von drei thasischen, einem knidischen, siebenzehn mit astynomos und zwölf unbestimmter herkunft. - O. Böhtlingk: ein paar worte zur frage über das alter der schrift in Indien, p. 349-353: gegen Weber und M. Müller, der in seiner history of anc. Sanskrit literature die ansicht ausgeführt hatte, dass während der ganzen älteren litteratur bis auf die Sûtra herab die schrift nicht bekannt gewesen sei, zeigt der verfasser mit benutzung desselben materials, dass die schreibekunst auch zu der zeit, wo sie schon allgemein bekannt war, zur verbreitung der vedischen hymnen nicht gebraucht, sondern die heilige litteratur mündlich fortgepflanzt wurde. Die priesterkaste nämlich habe ängstlich die allgemeine verbreitung der schreibekunst verhütet und die überlieferung durch das gedächtniss selbst in ihrem kreise festgebalten. Diese mündliche tradition sei ein sichereres vehikel für die erhaltung des ursprünglichen textes, als die schrift: "es giebt keinen besseren telegraphen von den vorfahren zu den nachkommen als ein auf gehörige, aber einseitige weise in thätigkeit versetztes gehirn". Dafür, dass das auswendiglernen eines textes denselben vor verderbniss schütze wird eine bemerkung Chwolsohns (über die überreste der altbabylonischen litteratur in arabischer übersetzung) herbeigezogen, dass man selbst niedergeschriebene bücher auswendig gelernt habe, die neulich von E. Curtius besprochene auf einem andern grunde beruhende abneigung der älteren Griechen gegen die schrift nicht übersehen, und endlich das ergebniss dahin ausgesprochen, dass die schrift bei den Indern in den älteren zeiten zur verbreitung der litteratur nicht verwandt, wohl aber beim schaffen neuer werke zu hülfe genommen worden sei. Der verfasser hat dies schaffen mit beihülfe der schrift im vorangehenden zunächst nur für die redaction der hymnen und die auf dieser redaction berghenden schriften nöthig befunden. Die vedischen hymnen, wie die homerischen gesänge, denkt er sich ohne schrift gedichtet und ohne diese auf die folgenden generationen verbreitet. -(Aber ist denn das schaffen epischer gesänge von grossem umfange nicht auch ein redigiren und ist das memoriren "grosser texte" ohne schriftliche unterlage möglich?) - J. F. Brandt: ist der Nabus des Plinius identisch mit seiner Camelopardalis? p. 353-357: auf anlass der von Cavedoni und Michaelis im Bull. dell' inst. di corr. arch. 1858 ausgesprochenen ansicht, dass der Nabus des Plinius (n. h. VIII, 18, 27) auf dem mosaik von Palestrina sich zwar mit diesem namen wiederfinde, aber mit der giraffe (camelopardalis), die dort ebenfalls in zwei exemplaren vertreten ist, nicht identisch sei, sondern (nach Michaelis) den dro570 Miscellen.

medar bezeichne, sucht der verfasser aus zoologischen gründen nachzuweisen, dass jene darstellung eher eine verzeichnete giraffe als ein dromedar sein könne und nimmt dabei gelegenheit, den von alten künstlern dargestellten thieren, mit ausnahme der hausthiere, den werth für den zoologen abzusprechen und die nichtzoologen vor deren deutung zu warnen. Diesen hat er seinerseits zu erklären überlassen, wie es gekommen, dass derselbe künstler thiere, deren identität das alterthum kannte, nicht nur verschieden dargestellt, sondern auch mit verschiedenem namen bezeichnet hat. (Was aber dies urtheil über die mangelhafte darstellung der thiere in der alten kunst betrifft, so fragt es sich, ob der verfasser sich z. b. in der sala degl' animali des Vatican umgesehen hat und ob derselbe eingedenk war, dass die künstlerische abbildung der thierwelt nicht mit den illustrationen einer naturgeschichte zu verwechseln ist). - Ph. Brunn: L'ancienne Hylée et ses diverses dénominations, p. 367-373: Herodots waldgegend (ἡ ὑλαίη, IV, 18 u. 76), welche sich östlich vom Dniepr um das heutige Aleschki gegenüber Cherson erstreckte, lässt sich an den zeugnissen des Mela, Plinius, Skymnos und Val. Flaccus durch das spätere alterthum verfolgen. Nur Strabo erwähnt sie nicht, ist aber vielleicht an der stelle lückenhaft. Noch jetzt ist das südliche ufer des unteren Dniepr in einer ausdehnung von 25 werst um Aleschki mit gruppen von eichen, espen, weiden, und vornehmlich von erlen und birken bedeckt. Andre haumarten, wie nadelhölzer, welche einen sandigen boden erfordern, können durch klimatische veränderungen, welche das südliche Russland erfahren hat, verschwunden sein. In den italienischen portulanen des schwarzen meeres aus dem vierzehnten bis sechzehnten jahrhundert findet sich an dieser stelle der name Pidea, und zwar immer auf dem linken ufer, kurz vor der mündung des Dniepr, der noch auf einer karte von 1530 seinen alten namen Borvsthenes trägt. Neben dem fluss finden sich auf älteren karten die bezeichnungen fl. de ellexe, luxoni, erese, lussom, l'ellexe lozo et erexe, die nur auf den fluss selbst anwendbar sind. Dellexe oder derese hat er nur heissen können nach der stadt Oleschje, oft erwähnt in den russischen chroniken, und wahrscheinlich nahe bei dem jetzigen Aleschki. Der geograph von Nubien nennt sie schon Aleska, während die italienischen seefahrer den namen in Elexe, oder im genuesischen dialekt, in Erese verwandelten. So konnte Contarini sagen, dass der Danaper Leresse hiess, während Barbaro ihn Elice nennt. Die namen luxoni, lussom und lozo enthalten die benennung Ousou, welche der Dniepr schon bei Abulfeda und noch jetzt bei den Türken führt. Vielleicht benannten ihn so auch die eingeborenen, wenigstens seit dem mittelalter. da sich ähnliche namen bei Moses von Chorene (Joza), im brief des Chasarenhäuptlings an den minister Abdor-Rhamans III (Jozag), bei Constantin Porphyrogenita (Atelk-ouzou) finden; es er-

klärt sich, wie ihn Tzetzes mit dem Oxus verwechseln und Anna Comnena den Dniperliman Ozolimna nennen konnte. Der hafen von Oleschie war nach Nadeschdin ("Herodots Scythien, erklärt durch die vergleichung von örtlichkeiten" in den (russischen) schriften der Odessaer gesellsch. T. 1. 1844) benannt nach dem erlenwalde (olbxa) in seiner nähe. Da dieser hafen von Griechen stark besucht war, mochten sie den fluss Ousou auch mit dem namen Oleschje bezeichnen, welchen ihrerseits die Italiener fortpflanzten. So entlehnten sie auch wohl den namen Pidea von den Byzantinern, wie schon Lelewel wollte, der denselben aber ganz unstatthaft aus Παιδεία μεγαρική ableitete, denn nie finden sich diese namen zusammen, sondern Megatiche, Mecharixhe und Pidea bezeichnen verschiedene orte. Der verfasser leitet nun Pidea von πάδος oder πηδόν, einem holz, aus dem man ruder machte, wie die Gallier eine fichtengattung padus nannten, woher Plinius den namen des Po, Padus, erklärt. Dafür spricht ihm auch die angabe des Steph. Byz. (s. v. Υλέα), dass 'Υλέα auch Abice hiess, und dass dies wort eine waldige gegend bezeichne. Denn dies erinnere an abies, ein wort, das die Römer von den sicilischen Griechen entlehnt haben sollen und dessen sich noch die Byzantiner in demselben sinne bedienten (Ducange "Abies). - Ph. Brunn: Le littoral de la mer Noire entre le Dnièpre et le Dnièstre d'après les cartes hydrographiques du XIVe et du XVe siècle, p. 373-392: darin wird unter anderm βερζητικόν (Tzetz. Chil. 13, 94) auf das russische Sepersebe und Russo far oder vielmehr Russo tar (am busen von Perekop) auf τάριγος zurückgeführt. — G. Destounis: Les annales byzantines confirment - elles le contenu de l'inscription runique sur le lion du Pirée, conservé à l'arsenal de Venise? p. 392-399: Rafn's erklärung jener runen, wonach Harald mit seinem gefolge den Peiraeeus erobert und den Griechen einen tribut auferlegt in folge eines aufstandes, die derselbe durch eine stelle des Cedrenus (T. II, p. 529 ed. Bonn.) zu stützen suchte, wo im j. 1040 ein abfall des thema von Nikopolis zu dem Bulgarenkral Debanus berichtet ist, welchen abfall Rafn auch auf Athen ausdehnt, sucht der verfasser dadurch zu entkräften, dass er zeigt, wie Athen vielmehr zu dem thema von Hellas gehörte, jener aufstand aber einen rein localen charakter hatte und die theilnahme Athens von keinem historischen zeugniss ausdrücklich erwähnt wird. Es beruht demnach seine annahme einzig auf der erklärung jener runen. Auch die deutung, welche Rafn der im Haraldliede erwähnten burg im süden auf die akropolis Athens gegeben hat, findet bei dem verfasser keine zustimmung.

Tome II: A. Nauck: zur kaisergeschichte des Herodian, p. 142—152: beiträge zur textkritik, entstanden bei der durchsicht der zweiten ausgabe I. Bekkers. 1855: I, 2, 2. p. 4, 30 (Teubn.) ταῦτα γὰρ μότα ἀίδια καὶ ἀναφαίρετα ἡγεῖτο κτήματα. — I, 2,

5. p. 5, 14 wird εθνη βάρβαρα mit Reiske gestrichen — I, 3, 2. p. 6, 2 υπὸ της ἄγαν ἀκρασίας, desgl. II, 1, 2, p. 35, 25 υπὸ μέθης (für ἀπὸ) — I, 4, 4. p. 7, 19 προςυπάρχει mit Faber u. a. — I, 5, 3. p. 9, 7 έκεινος γάο πάντας ύμας ώς έμε ήγάπα und την μέν γάρ ήγειτο φύσεως, την δ' άρετης κοινωνίαν. - I, 9, 8, p. 18, 7 μηδέν δέ τι τοιούτον gegen Bekkers μηδέν τε τοιοῦτον mit zahlreichen beispielen geschützt. — I, 14, 3. p. 27, 12 ποινή μεν πάντες τὰ δημόσια, ἔπαστος δὲ ἰδία τὰ αύτοῦ. — I, 17, 5. p. 33, 18 ταῦτ' ἄρα χαριστήρια (für τ. γάρ χ.). — II, 7, 1. p. 50, 5 υπέσγετο (Β. υπέσγητο). — II, 12, 3. p. 61, 24 wird ουκ είδως als fremder zusatz gestrichen, ebenso III, 14, 1. p. 95, 27 φάσκων - III, 1, 3. p. 69, 10 το δέ λοιπον στρατιωτικόν ηθροιζεν έκ τῶν ἐκεὶ στρατοπέδων, πάμπλειστοι δὲ καὶ τῶν δημοτῶν τῆς 'Αντιογείας - ΙΙΙ, 4, 4. p. 75, 5 άλλα και την τύχην όμοιαν της μάχης (für τ. τύχης) — III, 6, 3. p. 78, 25 πρός με (Β. πρός  $\vec{\epsilon}\mu\hat{\epsilon}) = III, 9, 1.$  p. 85, 8 inarov χυότου — III, 12, 1, p. 91, 25 ἀγγελῶν (für ἀγγέλλων) — IV, 5, 3. p. 107, 10 ἀναμεῖναι (f. ύπομ.) - IV, 13, 3. p. 120, 14 ώς αν θύσας τη θεφ έπανέλθοι (für ώς δή θ.) — V, 3, 11. p. 131, 7 ανανεώσαιντο (für ανανεώσαιτο) — VI, 8, 8 p. 160, 24 ώς προκαλέσαιτο oder ώς προςκαλέσαιτο (für ώς - προεκαλέσαντο) - VI, 9, 4. p. 161, 19 κατ' όλίγον (für κ. όλίγους) - VII, 1, 4. p. 164, 1 έκατονταρχῶν (für ἐκατοντάρχων) — VII, 1, 10. p. 165, 13 οὐ δὲ μίσους (f. ούτε μ.) - VII, 5, 4. p. 172, 7 wird ήσυγάζειν τε προςτάξας als unächt gestrichen - VII, 5, 7. p. 173, 2 γήρα (B.  $\gamma \dot{\eta} \rho \alpha \iota$ ) — VII, 3, 8. p. 193, 10 Bélevov (für Béliv) — VIII, 7, 5. p. 202, 18 ριώσεσθέ τε κατά γνώμην (für β. τ. καὶ κ. γ.) — Schliesslich wird für den Venetus noch mehr einfluss auf den text, als ihm Bekker zugestanden, beansprucht und dies an einigen beispielen dargethan. - L. Stephani: Parerga archaeologica XXIV, p. 250-254: elf inschriften von einem architrave, säulenschäften und marmorfragmenten eines Aphroditetempels in Chersonesos (bei Sebastopol), deren erste früher der graf Uwarow in den Propyläen, und danach Becker (d. herakleot. halbinsel p. 73) ungenau veröffentlicht hatten, jetzt alle in der kaiserlichen Eremitage befindlich. N. 1 lautet: Αίμ. Έρμοκράτης Μύρωνος, φύσει δε Τειμοθέου, εφελοτειμη | σάμην τὰ έκ τῆς εξόδου τῆς ἀγορανομίας δηνάρια τριςχείλια | είς τον ναον της 'Αφροδείτης. Die formel τὰ ἐκ τῆς ἐξόδου τ. ἀ. δ. τ. wird verstanden von den summen, welche von den für die agoranomie bestimmten ausgaben übrig geblieben sind. N. 2-8 nennen diejenigen, welche geld zur entrichtung des tempels und seiner theile gegeben. N.9 eine marmorplatte, die den spuren zufolge zweimal als basis einer bronzestatue gedient hat, mit der inschrift: . . . . . . . | Keριᾶλιν, αὐτοκράτορος Ο(ὐεσ) | πασιανοῦ Καίσαρος σεβαστοῦ | πρ(εσβε ντην και άντιστράτηγον | δ δάμος. N. 11 anathemtafel, ein mann auf einer kline gelagert, mit obergewand, in der rechten

einen kranz emporhaltend, vor ihm ein dreibeiniger tisch und ein nackter knabe, zu seinen füssen sitzt eine frau, die das gewand über den kopf gezogen hat und neben ihr steht ein kleines mäd= chen. Später sind fünf kreuze und eine christliche inschrift zwischen und unter die figuren gesetzt worden. Orthographie und buchstabenformen weisen auf das zweite, höchstens erste christliche jahrhundert. - A. Nauck: kritische bemerkungen. 1, p. 317-340: Aesch. Prom. 239 θνητούς δ' έν οίκτω θέμενος είτ' οίκτον τυχείν (für προθέμενος τούτου τ.) — Aesch. Prom. 657 έτλην γεγωνείν νυκτίφοιτα δείματα (für δνείρατα): cf. Lycophr. v. 225. — Soph. Ant. 466 παρ' οὐδὲν ἀλλ' ἄθαπτον εί τὸν έξ έμης | μητοός πατρός τε τον θανόντ' ήνεσχύμην — Soph. Ant. 1037 περδαίνετ, έμπολατε ταπό Σάρδεων | ήλεπτρον (für τον προς Σ.) - Soph. Phil. 224 wird als späterer zusatz gestrichen und vs. 220 τίτες ποτ ές γῆν τήνδε κάκ ποίας τύχης geschrieben, für ναντίλω πλάτη auf grundlage des Laur. A und R (κάκ ποίας πάτρας) — Soph. O. R. 681 δάπτει (für δάπτει) — Soph. 0. R. 1289 τον πατρόκτονον Ι τον μητές - αὐδῶν ἀνόσι οὐδὲ φητά μοι,] mit ellipse eines obscönen verbums (für μητρός) und Eur. Electr. 43  $\eta \nu$   $o v \pi o \theta$   $\dot{\alpha} \nu \eta \rho$   $\delta \delta \varepsilon$  —  $o v \nu o i \delta \varepsilon$   $\mu o i$   $K \dot{\nu} \pi \rho i \varepsilon$  mit tilgung des nachfolgenden verses. — Soph. Trach. 1136 άπλοῦν τὸ ὁῆμ' ημαρτε χρηστά μωμένη (für ἄπαν τ. ģ.). -Bei Julian (Suid. v. 'Augior) liegt nach Küster ein vers zu grunde: χρόνος θεων τε πνευμ' έρως θ' ύμνωδίας. Denselben vers benutzt Philostr. v. Apoll. Tyan. 7, 34. p. 146, 27 xgóros xai θεών πνεύμα καὶ σοφίας έρως, wohl aus der Antiopa des Euripides. - Aus Suid. T. II, 2. p. 1529 und Malal. Chron. p. 83, 13 Bonn, wird ein vers des Euripides (Stheneböa) gewonnen: γαμαιπετη μ' ος εξοε κάνεθρέψατο. - Arist. Acharn. 740 περίθεσθε τάςδε τὰς σπολάς τῶν γοιρίων (σπολή äolisch für στολή). — Im epigramm des Platon (Bergk P. Lyr. 495) ην γούξης, έγερεις; ἄγρυπνον υπιον εχει (für νύξης — ἄργυρος) — Phryn. Bekk. p. 16, 29 ἄκος περίαπτον — τὸ δὲ περίαπτον κατὰ μόνας οὐ καθωμίληται (für κατά μόνου) - Phryn. p. 28, 26 αναβιβαται 'Arτικώς· αντί τοῦ αναβιβάσεται (für αναβιβάται, 'Αττ. πάπνυ τ. α.) - Phryn. p. 44, 30 κεγαρισμένα θύειν, το μετά χάριτος καί ευφροσύνης (für κεγαρισμένως θ.) - Phryn. p. 51, 6 λόγοις πιαίveir, wofür Meineke logois laireir verlangt hatte, wird geschützt -Phryn. 68, 23 υπεσπανίσθαι συνέσεως, οδον ασύνετον είναι als rest eines komischen verses erkannt, nämlich v. o. žuoi doneiç. — Phryn. p. 60, 29 περιδρομαί έτων (für περίδρομοι) mit bezug auf Eur. Hel. 776. — Phryn. p. 73, 16  $\psi v \chi \dot{\eta} \mu i'$  eigir (für  $\psi$ .  $\mu$ . els,  $\dot{\eta} v$  wofür Meineke  $\psi$ .  $\mu i'$   $\ddot{\eta} \sigma \tau \eta v$  wollte. — Floril. Monac. 76 (Stob. Flor. ed. Meineke T. IV, p. 273, 1) Ίατρον καὶ φίλον οὐ τον ἡδίω ἀλλὰ τὸν ἀφελιμώτερον δεὶ ἐκλέγεσθαι (für ἰδιώτην.) — Exc. Vindob. 24 (Stob. IV. p. 291, 33 Oi alyerroi gilor nai ràs φιλίας ήδίους (für ίδίας) wo Ritschl und Meineke die lesart des

Arsenius ήδείας billigten. - Flor. Mon. 258 (Stob. Flor. IV, p. 288, 26) πηλός ούτος περιηργυρωμένος cf. Phot. Lex. p. 428, 15 πηλός ούτος αντί του αναισθητός είς υπερβολήν. — Exc. Vindob. 71. (Stob. Flor. IV, p. 296, 3), αἱ λῦπαι ταῖς ἡδοναῖς παραπεφύκασι (für παραπεπήγασι). — Für den hyperkatalectischen tetram. iamb. bei Schol. Heph. p. 168 wird als autor nachgewiesen Georgius Pisides Hexaem. 14, woher für φάτταν zu schreiben βάτων. — Marius Plotius p. 268 giebt als beleg für einen reinen iambischen senar eine sehr corrumpirte zeile, in welcher Bergk einen vers des Archilochus vermuthete und auf grund einer glosse des Hesychius vol. II, p. 596 so schrieb: ἐπήν τι δεύη, μη ἀπ' ἀχηνία τρέπειν. Η. Keil hat gefunden, dass es derselbe vers ist, den auch Schol. Heph. p. 163 als beispiel eines reinen senars citiren, nämlich fr. Aesch. 139: ἐωὰ Κάικε Μύσιαί τ' ἐπιρροαί. — Epim. Hom. (Cramer. Anecd. Ox. I, p. 83, 30) stammt auch das zweite beispiel aus Apoll. Rh. II, 1123 und danach ist zu schreiben καὶ ἀλλαγοῦ ,,ἀντόμεθα ποὸς Ζηνὸς Όλυμπίου". — Senec. Controv. I, 8, 16. p. 113, 3 τίς έπιθυμία, τέχνον, ήμαγμένα πιείν, ήμαγμένα φαγείν; φοβούμαι μήπου παράταξις, μήπου άγερμός, μήπου παρασκευή. φοβουμαι περί της οἰκουμένης, τί, τέκνον, ὀργάς; - Controv. 2, 11, 23. p. 148, 12 οὐ πεινῶ σου τὸν ἔλεον (für οὐ περιμένω) — Controv. 9, 25, 29. p. 260, 17 ώς δὲ ἀπηγγέλη τοῖς ἐν τῷ δεσμωτηρίω πότος έστι και έταίρα καλή έσω, ανέκραγέ τις τάλας. — Controv. 10, 30. p. 304, 17 ύπὸ τίνος ἀνηρέθη οὐκ οίδα. είχεν έχθρούς φύσει, πασιν ασεβήσασιν συνηγορείν δυναμένους, - Diog. L. 1, 91 φυλάσσεσθαι δέ (mit Röper) των μέν φίλων τον φθόνον (für ψόγον). (cf. Stob. Flor. 48, 23 wo für Θεοβούλου zu schreiben Κλεοβούλου.) — Cyrill. c. Jul. IX, p. 318 D. ψοφοδεή oder besser  $\psi \circ \varphi \circ \delta \in \tilde{\alpha}$  für  $\psi \circ \varphi \circ \delta \eta$ ). — Aus Aristot. Probl. ined. 2, 16 (vol. 4, p. 310, 21 Didot) wird ein fragment des Empedocles nachgetragen und mit v. 312 (Stein) verbunden: ὅσσο ελη έναπέλειπε ποδών άπαλή περίπνοια: ebenfalls dem Empedokles zugesprochen der vers bei Tzetz. Hom. 15, 86 und so emendirt: 1015 δ' έκσελαγοῦσ' ἄνεμον φέρει. - Empedocl. 60, p. 37 ένισπεῖν -75 ist zu interpungiren: ώς γάρ και πρίν ἔειπα πιφαύσκων, πείρατα μύθων | δίπλ' έρέω - 149 ήλιος όξυβελής θεός ήδ' ίλάειρα σελήνη. - 161 νυπτος έρεμναίης άλαώπιδος - 436 οίμ' ότι οὐ πρόσθεν με (für οιμοι ότ' οὐ π. μ.) διώλεσε νηλεές ήμαρ, -239 αὐτὰρ ἐχίνοις | ὀξυβελεῖς νώτοις ἐπ' ἄκανθαι πεφρίκασιν.-266 άμφοτέρων ύδατός τε καὶ ίδεος αίσαν έγοντες (für είδεος ά. έ.). Ebenso ist ίδος und είδος verwechselt bei Hesych. είδεος ένδίοιο, welches aus Callim. fr. 124 stammt, wo mit Naeke zu schreiben ist ideoc erdioio.

Sitzungsberichte der kaiserlichen akademie der wissenschaften, Wien, XXXV, heft 3. 4. octbr. novbr. 1860: Aschbach: die consulate der kaiser Augustus und Tiberius und die in ihren consulatsjahren vorkommenden consules suffecti: eine kritische und

überall die quellen angebende geschichte von Augustus 13 und von Tiberius 6 consulaten, p. 306-377.

Ausland, 1860, nr. 35: der tiger im alterthume: zusammenstellung der nachrichten aus dem griechischen und römischen alterthume. — Nr. 41: über die cultur und die geographische verbreitung des ölbaums: das eigentliche vaterland sei nicht sicher: es werden die nachrichten der alten Asien und Africa betreffend erwähnt und mit neuen forschungen verglichen: dann hervorgehoben, wie in den an das mittelmeer gränzenden ländern, also auch in Hellas, Italien, die olivencultur sich ganz anders gestalte als im eigentlichen Asien und Africa, indem die frucht in erstern gegenden eine allgemeine nahrung des volkes bilde. Darauf folgen noch bemerkungen über das wachsthum und alter des ölbaums. — Nr. 44: O. Keller, die granate im alterthum: über verbreitung, cultur und gebrauch derselben nach stellen aus den alten. — Ueber den purpur der alten: auszug aus dem polytechnischen journal über die purpurmaterie.

Correspondenzblatt für die gelehrten und realschulen: nr. 2, febr. 1861: Nr. 3, märz. Kratz nimmt seine erklärung von Liv. 39, 4 zurück (s. januarheft) und erörtert den zusammenhang der stelle. — Kratz bestreitet in einer besprechung von Engelmanns lateinischer grammatik die erklärung desselben und Nägelbach's) timeo ut ich fürchte wie und timeo ne ich fürchte ob nicht. — Nr. 4, april. Allgayer: bemerkungen und zusätze zur vierten auflage des deutschlateinischen lexicons von Georges. — Kratz: anzeige von Lübker's reallexicon des class. alterthums.

Deutsches museum von Prutz, 1860, nr. 42: Gregorovius, geschichte der Stadt Rom im mittelalter. Bd. 1, Stuttg. 1859: anzeige von Felix Dahn, der genau und abweichend von Gregorovius die politik der byzantinischen kaiser in bezug auf Odoacer, Theodorich und dessen nachfolger entwickelt. - J. Braun, reformbedürfnisse der alterthumsstudien XI: es wird fortgefahren, die stiftung des Pythagoras zu besprechen: die schuleinrichtung wird besprochen: "allabendlich vor dem schlafengehen gab es chorale, um sich von den leidenschaften und aufregungen des tags zu klären:" namentlich Terpanders und Thaletas texte und melodien wurden dazu benutzt. Besonders feierlich war die aufnahme des lehrlings "in den engern kreis der erwählten, in die pythagoräische kirche", und zwar durch die orphischen weihen. "Bei einem hochheiligen male wurde brod gebrochen und wein gereicht, sinnbildliche mahnung an die speisung und tränkung, welche die seele im jenseits nach dem todtengericht von Osiris empfangen wird, Das brechen des brodes, weil es brauch beim sakrament ist, von den Pythagoreern im gewöhnlichen leben verboten und aus demselben grunde enthielt sich Pythagoras und sein engerer kreis des weins. Auf die zerknirschende feier bei nacht folgte ein heiterer dienst bei tag, da der gott auferstanden und man die gewissheit hatte, nach solcher entsündigung (1), der strafen des jenseits ledig, mit ihm auferstehung zu halten."!! — Nr. 43: J. Braun reformbedürfnisse für die alterthumsstudien XII.

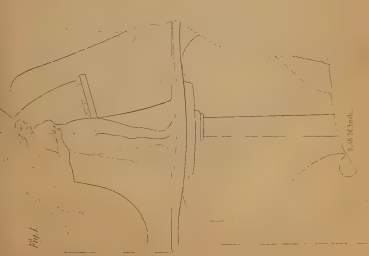
Gersdorf Repertorium, 1860, III, 1: Aurelii Prudentii quae exstant carmina. Ad Vatic. aliorumg. codd. editt. fidem recensuit, lectionum varietate illustravit, notis explicavit Alb. Dressel. 8. Lips. 1860: anzeige. - III, 2: H. Sauppe, die mysterieninschrift aus Andania. 4. Götting. 1860 [s. ob. p. 383]. - Furtwängler, die idee des todes in den mythen und kunstdenkmälern der Griechen. 8. Freiburg. 1860. - Teuffel, zur einleitung in Homer. Die homerischen vorstellungen von den göttern, vom leben und vom tode. 4. Stuttg. 1848. - Fr. Heimsoeth, Pindar's erste pythische ode. 8. Bonn. 1859. - III, 4: E. v. Schmidt: die zwölfgötter der Griechen geschichtsphilosophisch beleuchtet. 8. Jena. 1859: genaue inhaltsanzeige [s. ob. p. 382]. - K. Justi, die ästhetischen elemente in der platonischen philosophie. 8. Marb. 1860: es wird getadelt, dass das, was unter "ästhetischen elementen" zu verstehen, nicht klar dargelegt sei. - IV, 1: Aristophanis Comoediae. Ed. A. Meineke. 2 voll. 8. Lips. 1860: referat aus der vorrede und der Vita Aristophanis von F. Ranke. -G. Schwanitz, Am Meere. 8. Jena. 1860: bezieht sich auf Platon's Atlantis, auf die stellung, welche Platon der kunst und namentlich der dichtkunst in seinem staate anweist; dann auf den gesang der schwäne und die platonische gütergemeinschaft. -Wagner, lectionum Vergilianarum libellus: Philol. suppl. bd. I, heft 3: anzeige. - IV, heft 2 (n. 20), 1860: L. Stephani, Apollon Boedromios. 4. Lpzg. 1860. Genaue anzeige | jetzt mit dieser schrift zu vergleichen: Fr. Wieseler, der Apollon Stroganoff und der Apollon vom Belvedere. 8. Götting. 1860]. - Q. Horatii Flacci Carminum librum primum collatione scriptt. Graecorum illustr. H. H. Garcke. 8. Hall. 1860: wird empfohlen, obgleich oft bekanntes ausgeführt und im aufspüren von nachahmungen des guten zu viel gethan sei.

Φιλίστως, σύγγραμμα φιλολογικόν καὶ παιδαγωγικόν δὶς τοῦ μηνὸς ἐκδιδόμειον ὑπὸ Σ. Κουμανούλου, Κ. Ξανθοπούλου, Δ. Ι. Μαυροφούδου. Έν Αθήνμις. Κ. Wilberg, 1861: das erste doppelheft enthält nach dem πρόγραμμα von M. einen aufsatz περὶ τῆς ἀρχῆς καὶ διασπορᾶς καὶ ἐθνικῆς ἐνότητος τοῦ Ἑλληνικοῦ, p. 1—20: von Ξ.: περὶ τῆς ἐλληνικῆς γραμματολογίας ἐν γένει, p. 20—40, pädagogisch; ἐπιγραφαὶ ἑλληνικαὶ ἀνέκδοται von Κουμανούδης, p. 40—54, drei ungemein grosse inschriften auf die epheben Athens sich beziehend: s. ob. p. 567. — Bibliographisches p. 54. — Νεκρολογία. ἀρθοῦρος Φέλσει (Arthur Velsen) p. 54—56.

Berichtigung.

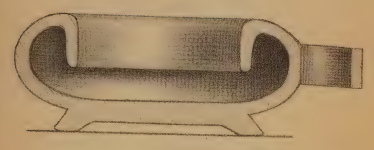
Oben p. 368 in der anmerkung ist in der vorletzten reihe statt: an der rechten seite zu lesen: an der linken seite.

Pm. J. gut XVII, 3. Zu Conze's Inschriften.





KOTHON.



Lar Collins



1 de les manais

Fundert Oropos.



# I. ABHANDLUNGEN.

## XXI.

Ueber agonale festtempel und thesauren, deren bilder und ausstattung.

(S. oben p. 385).

2. Der Parthenon und Hekatompedos in der cella des Parthenon.

In dem vorhergehenden aufsatze ist die unmöglichkeit besprochen dass das goldelfenbeinbild der Parthenos im sogenannten parthenon ein cultusbild der Athena-Nike sein könne; dass ferner dieses, urkundlich nur als "grosses" oder "goldenes agalma" oder "die göttin" bezeichnete bild des Pheidias, niemals und nirgends Athena-Nike oder Nike oder Nikephoros genannt worden sei. Um nun zu ermitteln welche bewandniss es mit diesem bilde habe und ob demselben eine cultusbenutzung oder sacrale weihe beizumessen sei oder nicht, bleibt vor allen dingen auseinander zu setzen wie es sich mit seinem tempelhause, schlechthin parthenon oder hekatompedos genannt, hinsichtlich der benutzung wie des inhaltes verhalten habe.

Der grosse tempel auf der burg erscheint unter verschiedener benennung. Herodotos nennt ihn wohl  $\mu\acute{e}\gamma\alpha\varrho\sigma\imath^{-1}$ ); Pausanias sieht ein bild des Heliodor  $\acute{e}\nu$   $\tau\~{\phi}$   $\imath α\~{\phi}$   $\tau\~{\phi}$   $\mu\~{e}\gamma\'{a}\lambda\phi$   $\tau\~{\eta}\varsigma$  ' $A\partial\eta\imath\~{a}\varsigma$ , während er doch das bild des Themistokles  $\acute{e}\varsigma$   $\tau\`{o}\nu$   $\pi\alpha\varrho\partial\imath\imath\~{o}\imath$ 

<sup>1)</sup> Herodot. 5, 77. Der opisthodomos allein kann nicht gemeint sein, da eines theils dessen name zu bekannt war, andern theils auch sein raum im äussern des ganzen nicht als gesondert wahrnehmbar ist. Dies zeigt dass auch in der stelle 8,53 mit  $\mu\acute{e}\gamma\alpha\varrho\sigma\nu$  (trotz des  $\tau\sigma\dot{\nu}_{\mathcal{E}}$  ix é $\tau$  a  $\varepsilon$  è $q\acute{e}\sigma\acute{\nu}\nu\nu\sigma\nu$ ) der alte hekatompedos, nicht aber der Poliastempel gemeint sein könne, welcher letztere hier  $\tau\grave{o}$  is $\varrho\acute{o}\nu$  heisst. Uebrigens ist auf Herodot bei allen seinen benennungen sehr wenig verlass.

geweiht nennt 2); auch Philochoros sagt τον νεών τον μέγαν 5). Nach Xenophon 4) lässt Kritias von seinen anhängern die sämmtlichen waffen der athenischen bürger ανακομίσαι είς την ακρόπολιν und diese waffen ξυνέθηκαν έν τω να ω, worunter einzig und allein nur der parthenon verstanden werden kann, was durch jene glosse 5) die schlechthin Νεώς· ὁ ᾿Αθήτησι Παρθενών nennt, wie durch die geschichte mit Kimon seine bestätigung gewinnt.

Einer notiz bei Hesychios 6) welche den tempel hekatompe. dos nennt, verdankt man die nachricht von einem älteren um 50 fuss kleineren tempel auf der stätte; von diesem haben sich eine menge reste, säulentheile und triglyphen an verschiedenen stellen der burg bis heute erhalten. Andere nachrichten von demselben alten tempel sind mir nicht gegenwärtig, ausser in den vorhin angeführten stellen des Herodot, wo die belagerten auf der burg in denselben flüchten, und in einer geschichte welche Plutarch vom Kimon erzählt 7). Letzterer sei beim andringen des Xerxes mit dem zügel seines pferdes auf die burg gestiegen, habe denselben der göttin geweiht, sodann eines von den schilden dafür genommen των περί τον να ον κρεμαμένων, und nachher sei er προσευξάμετος τη Θεώ, zu den abziehenden hinab nach dem Piräus gegangen. Dass mit dem gebet an die göttin hier nur die Athena Polias, mit dem vaós von welchem er den schild entnimmt nur der alte hekatompedos verstanden ist, bedarf keiner ausführung. Denn von einem gebet in diesem tempel an die göttin, konnte nicht wohl die rede sein, da es noch kein bild einer göttin in demselben gab. Dass der zügel aber nicht im Poliastempel sondern im hekatompedos "ανετέθη τη Θεώς" ist klar, weil dieser die niederlage der anathemata war; es finden sich auch in dem neuem hekatompedos solche zügel und schilde niedergelegt und als anathemata in den urkunden verzeichnet. Wird erst

<sup>2)</sup> Paus. 1, 37, 1. 1, 1, 2. Plutarch. Cim. 5.3) Schol. Aristoph. Pac. 605.

<sup>4)</sup> Histor. Gr. 2, 3, 21, eine stelle, auf die ich später zurückkomme. 5) Bekk. Anecd. 288, 29.

 <sup>6)</sup> Εχατόνπεθος· νεώς ἐν τῆ ἀχροπόλει τῆ Παρθένω κατασχευασθεὶς ὑπὸ ἀθηναίων, μείζων τοῦ ἐμπρησθέντος ὑπὸ τῶν Περσῶν ποσὶ πεντήχοντα. Ich habe schon früher diese vergrösserung des jetzigen parthenon um 50 fuss auf den hinzugesetzten opisthodomos bezogen, welchen Peri-kles ohne zweifel von vorn herein zur niederlage des schatzes bestimmt hatte, dessen gründung und geschichte erst mit diesem opisthodemos bekannt wird.

<sup>7)</sup> Plut. Cim. 5.

vom Perikles ein bild der Parthenos aus der salaminischen siegesbeute gestiftet, welche um so beträchtlicher ward als der Pythische gott seinen zehntantheil derselben vom Themistokles nicht annahm 8), dann kann der alte tempel unmöglich parthenon gewesen sein, sondern wird bloss den namen Neos gehabt haben. Man wird aber zugeben dass dieser alte tempel ohne opisthodomos dieselbe bestimmung haben musste wie der neue, dass er zur niederlage des schatzeigenthumes der Peisistratiden, der Athena und des staates gestiftet war. Wenn mithin die schriftquellen sagen, es habe Perikles den bekatompedos für die Athena gemacht, so kann er nicht dem grossen bilde der Parthenos geweiht sein, obwohl dasselbe darin aufgestellt wird, sondern er gehörte einzig und allein nur der Athena-Polias und deren tempel als schatztempel zu. Denn diese Parthenos hat keine schätze, keine anathemata, keine gelder, keinen cultus; von ihr kennen die urkunden der schatzmeister kein inventar und eigenthum, sondern von der Polias und Nike u. s. w. Nicht also ihr oder ihrem bilde gehören die pompeia des tempels, vielmehr ist ihr bild selbst ganz und gar weiter nichts als ein stück des Schatzgutes der Athena-Polias welches gleich jedem andern inventarstück des grossen tempels zu den ίερα γρήματα derselben gehört, gleich diesen nur als schatzstück behandelt und als solches beurkundeter maassen von den tamiai übernommen verwaltet und übergeben wird. Der hekatompedos des Perikles empfängt erst mit stiftung des parthenosbildes 9) und für dasselbe einen parthenon; diesen namen überträgt die gemeinsprache der literaturquellen dann auf den ganzen tempel, während die benennung Έκατόμπεδος, Έκατόμπεδος Παρθενών, Νεώς, Νεώς μέγας, Έχατόμπεδος νεώς jener dabei beständig zur seite geht. 10).

8) Paus. 10, 14, 3.
9) Paus. 5, 11, 5 την καλουμένην Παρθένον. 10, 34, 4 της καλουμένης ύπο Αθηναίων Παρθένου.

<sup>10)</sup> Den ausdruck Parthenon haben folgende quellen: Paus. 1, 37, 10) Den ausdruck Parthenon haben folgende quellen: Paus. 1, 37, 1 ξε τὸν Παρθενῶνα ἀναθέντες. 1, 24, 5 ξε δὲ τὸν ναὸν ὂν Παρθενῶνα ὀνομάζονσων. 8, 41, 9 τὸν Παρθενῶνα καὶ τὸ Ἐλευσίνιον οὖτω καὶ Θησεῖον ἄπαντες προσκυνοῦντας; ein interessanter vergleich den ich später wieder anziehen werde. Vit. Pericl. 13 τὸν ἐκατόμπεδον Παρθενῶνα εἰργάζετο. De Gloria Athen. 7 Παρθενῶνες ἐκατόμπεδον — ib.8 Ἑκατομπέδονς: Plut. Demetr. 12. 23. 24 und Compar. Demetr. et Anton. 4: siehe weiter unten n. 35—39. — Strab. 9, p. 395 τὸν Παρθενῶνα ἐποίησε. τῷ ᾿Αθηνᾶ. p. 396 ὁ Παρθενών ἐν ῷ ἡ ᾿Αθηνᾶ (τὸ ἔργον ἐλεφάντινον). — Demosth. p. 597 τὰ προπύλαια καὶ τὸν Παρθενῶνα. p. 617 ὁ Παρθενών:

Nun ist zu bemerken dass der tempel auch hieron der Athena, seine cella sogar adyton genannt, ja selbst sein opisthodomos als ίερόν angeführt wird. Eine glosse bemerkt 11) ότι ό Όπισθόδομος ίερον, τὸ ὅπισθεν τοῦ ἀδύτου οὕτως ἔλεγον ἐν ος καὶ τὰ δημόσια ἀπέκειτο γρήματα. Ferner heisst es bei Suidas und Photios 12) von den schatzmeistern einmal, dass sie er τῷ ἱερῷ τῆς 'Αθηνᾶς auf der burg die heiligen wie öffentlichen schätze sammt dem agalma der Athena in verwahrsam hätten; ein andermal bezeugt Aristoteles dass sie in gegenwart des rathes das agalma der Athena, die Niken, den übrigen kosmos wie die öffentlichen schätze übernahmen. Hier kann ich unter dem ίερον της Άθηνας nichts anderes als den grossen tempel verstehen. Man sieht aber aus diesen correcten meldungen wie das agalma der Athena sammt den mehren Niken (zas Nixas) und den übrigen anathemata und öffentlichen geldschätzen, in eine und dieselbe kutegorie hinsichtlich der bedeutung gesetzt waren, mithin von einer andern und besondern oder heiligen geltung des agalma und der Niken vor den übrigen schatzinventarstücken, gar keine rede ist; wie alle einer gleichen art der übergabe, und zwar nicht durch eine priesterliche behörde, sondern durch profane öffentliche beamte unterlagen; wie das agalma und die Niken stückweise in ihre goldschnitte zerlegt und ebenso verwogen wurden wie alle andern anathemata welche nach dem gewicht registrirt und nach drachmen abgeschätzt werden. Die urkunden über solches ver-

<sup>11)</sup> Osann. Syll. p. 45. Bachm. Anecd. II, 330: Tektonik d. Hell. IV buch. p. 13.

<sup>(2)</sup> Phot. Suid s. v. Ταμίαι . . . οἱ τὰ ἐν τῷ ἱερῷ τῆς ᾿Αθηνᾶς ἐν ἀχροπόλει χρήματα ἱερὰ τε καὶ θημόσια φελάττουσιν, ἀλλὰ καὶ αὐτὸ ἄγαλμα τῆς ᾿Αθηνᾶς. — παραλαμβάνουσι θὲ οὐτοι τό τε ἄγαλμα τῆς ᾿Αθηνᾶς, καὶ τὰς Νίκας, καὶ τὸν ἄλλον κόσμον, καὶ τὰ χρήματα, ἐναντίον τῆς βουλῆς, ὡς ᾿Αριστοτέλης.

fahren, so bei dem agalma wie bei den Niken, drücken dieser ansicht das siegel auf 13). Von den Niken sind zwei urkundlich bezeugt; die eine im hekatompedos, die andere auf der hand des agalma; eine zahl anderer sammt dem kosmos für 100 kanephoren wurden bekanntlich vom Lycurg angeschafft. Natürlich unterlagen diese gleichem verfahren der übergabe und verwaltung. Als schauenswürdiges ίερον 'Αθηνᾶς wird der καλούμενος Παρθενών auch vom Dikaiarchos genannt 14); ein autor dessen werk in die zeit des Demetrius Phalereus fällt, unter welchem das seezeughaus im Piräus schon in der form eines dorischen naos gebaut wird. Eine stelle die ich bei Demosthenes 15) sehe, wo gesagt ist είς τὸ ἱερὸν τῆς 'Αθηνᾶς ἐλθών geht nicht auf den grossen tempel, obwohl in dessen opisthodom die gelder und schuldbriefe lagen, sondern auf die ganze der Athena geweihte burg; wie dieses das weitere λάβε μοι την γεωσιν την γενομένην έν άκροπόλει wohl zeigt. Was übrigens von dieser benennung ίερόν zu halten sei, wird sich später finden.

Hinsichtlich des grossen agalma zeigen die quellen dass dieses agalma der Athena geradezu Parthenos genannt war, Vor allem geben die officiellen urkunden der schatzmeister hier zeugniss. Denn wenn der naos Παρθενών genannt wird, so muss das bild nach welchem er hiess, Parthenos heissen, es muss eine parthenos in ihm vorhanden gewesen sein. Pausanias nennt dies bild so; für die Parthenos bestimmt kannte Hesychius den hekatompedos; Himerius sagt parthenos, und Maximus von Tyrus

<sup>13)</sup> Böckh Staatsh. II, p. 228 flgg, p. 243 flgg. 14) Dicaearch. p. 140 'Αθηνᾶς ἱε ρόν πολυτελές ἀπόβιον (?), ἄξιον Θέας, ὁ χαλούμενος Παρθενών. Nicht bloss J. Meursius, auch der deutsche herausgeber der topographie Athens von Leake p. 145, n. 1, 1829) haben bereits diese stelle des alten geographen urgirt, neulich O. Jahn Pausaniae descriptio arc. Athen. 1860. Die stelle des hier sehr ekstatischen geographen war mir daher längst bekannt, auch wenn ich nicht ein fragment der kleinen geographen gesehen hätte. Solche vorgänger hätte wenigstens Curt Wachsmuth (Arch. zeit. jahrg. XVIII, no. 141) kennen müssen, bevor er die stelle als ein von seinem scharfen auge entdecktes novum et inauditum gegen mich richtete, von dem er dachte "schlagend jedenfalls und unwidersprechbar ist eine bisher für diesen punkt sovielich weiss, unbeachtete stelle des sog. Dicaearch." u.s. w. Ob solche paladine meinem gegnerischem freunde Stark, welcher meine "theorie in allen hauptpunkten siegreich angegriffen hat" wirkliche symmachoi sein können, will ich nicht geradezu bejahen.

<sup>15)</sup> P. 949 (pr. Phorm.).

Παρθένος καλή 16). Wenn aber Clemens von Alexandria 17) in einer schon früher von mir angezogenen stelle dasselbe mit der Athena-Polias verwechselt, so bemerkte ich dort, wie das ein irrthum von ihm sei, welcher auch schon durch seinen scholiasten erkannt und berichtigt wurde. Die ausleger des Demosthenes erklären bestimmt dieses goldelfenbeinbild der Παρθένος 'Αθηνα als aus der salaminischen siegesbeute gestiftet; anderwärts wird hiermit übereinstimmend gesagt es sei aus der medischen beute gemacht 18). Nach den urkunden der schatzmeister war auch am bathron des bildes gold, d. h. es war mit getriebenem goldblech umkleidet wie der holzkern des bildes 19); aus goldblech gearbeitet war also die genesis der Pandora am bathron. Dieses gold muss zu den gewichtstalenten des bildes hinzugerechnet werden, denn es gehörte zum ganzen werke und es versteht sich dass man es eben so in seinen theilschnitten vom kerne ablöste und übergab. Werden aber bild und bathron aus der salaminischen beute gestiftet angegeben, während das andere bild des Pheidias, die γαλεή μεγάλη 'Αθηνά 20), aus der marathonischen beute gemacht wird, so liegt klar am tage wie das chryselephantine agalma nichts anderes als ein gleiches αριστείον της Θεού, ein ehrengeschenk und anathema für die Athena Polias war, wie das erzene agalma welches Demosthenes ausdrücklich als ein öffentliches dotστεῖον τοῦ πρὸς τοὺς βαρβάρους πολέμου und ἀριστεῖον τῆς Θεοῦ bezeichnet. Beide bilder gehörten mithin in eine gleiche kategorie ihrer bedeutung, beide waren nichts anderes als blosse ana-

17) Protr. p. 13 Sylb. cfr. Schol.

την έκχουσοῦ καὶ ἐλέφαντος.
19) C. I. Graec. 150, 39. Böckh Staatsh. II, p. 260, χουσίον . . . . τὸ ἀπὸ τοῦ βάθρου τοῦ ἀγάλματος . . . ἔτερον χουσίον. Rangabé, Ant. Hell. II, n. 870b τὸ βάθρον τ[οῦ ἀγάλματος Ν]ίκας. n. 874 καὶ τὸ χουσίον διακόντικον ἄναλμα

<sup>16)</sup> Ausser dem angeführten in n. 1, n. 9 und 10, noch Schol. Demosth. c. Andr. 597. — Maxim. Tyr. 14, 6. — Himer. orat. 21, 4 vom Pheidias redend τὴν Παρθένον ἐχόσμησεν.

<sup>18)</sup> Sch. Aristoph. Equit. 1169 καὶ ἡ χουσελεφαντίνη ('Αθηνά) ἡν ἀπὸ τῶν Μηθικῶν σκύλων κατεσκεύασαν Φειθίου πλάσαντος. — Schol. Demosth. (Olynth. III) p. 35 ἀναθημάτων] ταῦτα πάντα ἐποίησαν καὶ ἀνεθησαν ἀπὸ τῶν λαφύρων τῶν Περσικῶν . . . καὶ τὴν χαλκῆν 'Αθηνῶν καὶ τὴν ἐκ χρυσοῦ καὶ ἐλέφαντος.

σίον ὅ . . . τὸ ἄγαλμα τῆς Θεοῦ. n. 875 . . . ελεφάντινον ἄγαλμα.

20) Demosth. p. 428, 13 (Fals. leg.) ἄλλ, ὅλης ἑερᾶς τῆς ὰχροπόλεως ταυτησὶ καὶ πολλὴν εὐρυχωρίαν ἐχούσης etc.; eine stelle, in welcher die
χαλεὴ μαγάλη ᾿Αθηνᾶ aus der marathonischen beute (cfr. Schol. ad p.
597 c. Androt.), als ἀριστεῖον der stadt τοῦ πρὸς βαρβάρους πολέμου
und weiter hin als τὸ ἀριστεῖον τῆς Θεοῦ d. h. der Athena Polias
erklärt wird.

themata die von cultusweihe und cultusheiligkeit in bezug auf sacrale verehrung nicht das geringste an sich tragen. Jene mittheilung, dass die salaminische beute es sei aus welcher der staat das gold zu dem bilde hergab, zeigt uns also was für gold Perikles auf die ausstattung des bildes sammt dessen Nike und bathron verwendet und im schatztempel der Athena Polias als grösstes stück des inventares der schätze und ehrengeschenke dieser göttin niedergelegt hat. Und dieses bisher, seit jenem siege, zwecklos deponirt gewesene gold, diese χρήματα τοῦ δημοσίου, verwandelte er in ein kunstwerk welches, als schatzstück unter "der form der weihe" sicher gestellt, einen zinslosen grundfond und nothpfennig bildete, der nur im äussersten nothfalle und unter bedingung seiner rückerstattung angegriffen werden dürfe; ein schatzstück dessen angriff und verbrauch sammt allen übrigen pompeia und anathemata zu den zwecken des peloponnesischen krieges der grosse staatsmann in jener denkwürdigen rede wohl als das äusserste mittel, aber auch als etwas sich ganz von selbst verstehendes vor dem volke ohne den mindesten einspruch in aussicht stellte 21). Ja, vom Perikles abgesehen, liess sogar Androtion dem volke die wahl, um aus der geldklemme zu kommen entweder die pompeia anzugreifen und auszumünzen, oder eine doppelte steuer zu zahlen, oder die restschulden einzutreiben 22). Jene rede des Perikles zeigt aber hinlänglich wie das bild mit seinem bathron in ganz gleicher kategorie mit allen übrigen pompeia anathemata und aristeia des schatzes der Athena wie der übrigen götter im grossen tempel stand; wie dasselbe durchaus kein absolut geweihtes unantastbares und unveräusserliches war, gleich einem hochheiligen cultusbilde welches die sacrale weihe zur verehrung empfangen hatte; wie es vielmehr für ein eigenthum des staates galt welches, unter "der form der weihe" gesichert nach volksbeschluss für gewisse nothfälle beweglich und veräusserlich wurde. Und jene rede des grossen staatsmannes, des mannes welcher doch urheber des ge. dankens vom bilde war und dessen existenz durch Pheidias hervor-

<sup>21)</sup> Von diesen mitteln Schol. Aristoph. Nub. 859 Περικλής χρήματα τοῦ δημοσίου λαβών εἰς τὸ κατασκευάσαι ὁλόχουσον ἄγαλμα τῆ Αθηνῷ ἐλεφάντινον ποιήσας κτλ.

<sup>22)</sup> Demosth. (c. Androt.) p. 608, 5 δημηγορίας δ' έπὶ τούτοις ποιούμενος, ὡς ἔστι τριῶν αίρεσις ὑμῖν, ἢ τὰ πομπεῖα κατακόπτειν, ἢ πάλιν εἰσφέρειν, ἢ τοὺς ὀφείλοντας εἰσπράττειν.

rief, beweist schlagender als alle andern zeugnisse die absicht welche er dem depositum des metallgehaltes wie der verwendung desselben unterlegte, welche mithin dem ganzen werke einzig und allein nur untergelegt werden kann <sup>23</sup>).

Wohl hätten die Athener das schatzgold ebenso gut ungeformt oder ausgemünzt liegen lassen, oder es zu anderem kosmos, beispielweise bloss zu den prächtigen pompeia, schalen, thymiateria, Niken, u. s. f. umformen und unter dem siegel der formellen weihe im schatze bewahren können; darin aber zeigt sich gerade der hochstrebende sinn des athenischen volkes welchem Perikles nur ausdruck verlieh, dass nicht der todte klumpen des edelsten metalles noch der besitz von prunkgeräthen ihm befriedigung gewährte, sondern dass es diesen weiheschatz in ein unübertreffliches werk höchster meisterschaft der kunst umwandeln liess, zur freude und geistigen erhebung des geschlechtes, zum ruhme und stolze des athenischen staates. Es war eine nur zu wahre voraussetzung des Perikles, dass dieser nothpfennig in einer solchen form niedergelegt, allein die möglichste unantastbarkeit empfangen könne; dass das volk selbst in der härtesten noth nur mit höchstem widerstreben dazu schreiten würde dies gold anzugreifen und so ein wunder der kunst zu vernichten, welches ein siegesmal und ruhmeszeichen von der grossthat der Athener bei Salamis, ein beständiges denkmal vom hochsinne des athenischen volkes bleiben sollte. Erlebte es doch Perikles noch dass durch seinen vorgang die Eleer zum wetteifer im schaffen eines gleichen wunderbildes nach gleichem gedanken angeregt wurden. Natürlich, je unersetzbarer das kunstwerk, desto grösser die scheu vor seiner vernichtung und seinem verbrauch. Daher auch die sofortige wiedererstattung dessen was Lachares diebische hand davon entwendet hatte; denn Pausanias sah das bild wieder ganz vollendet in allen theilen. Und wenn ich nun aus diesen und andern gründen das bild für kein heilig verehrtes cultusbild, seinen tempel für keinen cultustempel erklärte, so frage ich ob das wirklich eine asebeia war, über die der heilige zorneseifer einer entgegenstehenden ansicht entbrennnen konnte?

<sup>23)</sup> Darüber ganz ausführlich in meiner alten abhandlung vom Parthenon. Vergl. Thucyd. 2, 12: völlig übereinstimmend mit demselben Diod. 12, 39. 40; eben so Plutarch. de vitand. aer. alien. 2. Ich werde bei gelegenheit der besprechung des bildes weiter darauf zurückkommen.

Als ob der gewalt und grossheit der alten kunst in dieser weise der mindeste abbruch geschähe, auch wenn das bild kein cultusbild sondern ein wunder der schau war? Als ob die schönheit des bauwerkes und seiner formen irgend etwas verlören, wenn der parthenon kein cultustempel wäre!

Das hatte also Perikles, welcher so genau die individualität des athenischen volkes kannte, mit sehr richtigem sinne erwogen, darauf hatte er gerechnet. Denn welcher contrast zwischen dem respecte vor dem bilde und der würdigung der übrigen werke des schatzes bestand, und wie leichtsinnig man sich in geldverlegenheiten oder bei sonstigen veranlassungen an letzteren vergriff. beweisen die thatsachen. Ohne weiteres erwirkt Androtion die ermächtigung des volkes, die pompeia, anathemata sammt andern aristeia des parthenonschatzes einschmelzen und umformen, ja sogar seinen namen auf die neuen geräthe setzen zu lassen; ein geschäft bei dem ihm nach des Demosthenes anspielung manches gold an den fingern hängen blieb. Lykurg lässt aus dem ersparten golde und silber des schatzes goldene Niken nebst dem pompenschmucke für hundert kanephoren anfertigen; Antigonos schafft solche Niken in die münze um schlechtes gold daraus zu prägen. Wie wenig sich auch Perikles in der that geirrt hatte, beweist die dauer und erhaltung des goldbildes bis in die späteste zeit der existenz Athens. Denn ohnerachtet des völligen verschwindens eines staatschatzes, ohnerachtet der drückendsten geldnoth der folgezeiten, haben die Athener sich gescheut hand an das gold des bildes zu legen; es hat dasselbe alle katastrophen überdauert bis zur völligen auflösung der lebensfähigkeit des hellenischen volkes. Noch unter Valens und Valentinian (375 n. Chr.) stellt der hierophant Nestorios ein heroon mit dem bilde des Achilleus neben seinem bathron auf 24); bis dahin hatte es mithin von seiner vollendung an 815 jahre gedauert. Der kirchenschriftsteller Hieronymos 25) kennt es noch in seiner ursprünglichen bedeutung bezüglich auf den grossen panathenäischen agon; denn neben ihm lag noch ein werkzeug des agones, die erzene sphära, d. i. diskos, von mächtigem gewichte, mit dessen hand-

<sup>24)</sup> Zosimus 4, 18, von dieser aufstellung ὑπέθηκε τῷ ἐν Παρθενῶνι καθιδουμένω τῆς ἀθηνᾶς ἀγάλματι.

<sup>25)</sup> Hieronymus Comment. in Zachar. 12, VI, p. 896. Denn die sphaera ahenea welche hier in arce Atheniensium iuxta simula crum Minervae lag, kaun nur neben der Parthenos gelegen haben.

habung oben auf der burg, also im didaskaleion um den parthenon, die agonisten geprüft wurden, bevor sie zum agon herabsteigen und kämpfen durften. Endlich lässt eine zweifelhafte sage dasselbe nach Constantinopel geführt und auf dem forum constantinum aufgestellt werden <sup>26</sup>).

Ueber die räumliche einrichtung des grossen tempels und deren officielle benennungen geben die urkunden der schatzmeister aufschluss. Diese verzeichnen inventargegenstände und schatzdeposita in vier raumtheilen: έν τῷ προνηίφ, έν τῷ νεῷ τῷ έκατομπέδω, εν τω παρθενωνι, εν τω οπισθοδόμω. Das sind alles räume zu ebener erde. Die cella wird als vews, der ganze tempel aber mit keinem besonderen namen genannt; eben so wenig ist das peripteron um den naos angeführt, und von nennung der beiden emporen, den στοαὶ ὑπερώοι oder den diazomata im naos, schweigen die urkunden. Böckh und Müller nehmen im naos den Παρθενών und Έκατόμπεδος als zwei gesonderte raumtheile an 27), ohne jedoch eingehende erweise dafür zu geben. Ich hatte mich dem jedoch nach gründlicher prüfung der sache aus voller überzeugung angeschlossen, will im folgenden meine gründe dafür ausbreiten und bemerke nur noch, dass wenn Böckh 28) behauptet. es befinde sich "das grosse bild der göttin im parthenon" also nicht im hekatompedos, er sich nur als einzige möglichkeit dachte dass der raumtheil wo das bild der Parthenos sei, auch parthenon heissen müsse. Das war ein ganz untrüglicher schluss.

Meine erweise hierfür sind folgende. Wäre die ganze cella ein einziger gleichnamiger raum, also bloss  $\imath \epsilon \omega \varsigma$  gewesen, dann hätten die urkunden bei angabe gewisser inventartheile nicht das wo und an welchem orte  $\dot{\epsilon}\imath \tau \bar{\phi}$   $\imath \alpha \bar{\phi}$ , nämlich  $\tau \bar{\phi}$   $\dot{\epsilon}\imath \alpha \tau o \mu \pi \dot{\epsilon} \delta \phi$  hinzugefügt; es wäre das sonst ganz überflüssig und ohne jeden sinn gewesen. Hätte der ganze cellenraum  $E_{\kappa \alpha \tau o} \mu \pi \epsilon \delta o \varsigma$  geheissen, dann begriffe man wieder nicht was dann das  $\dot{\epsilon}\imath \tau \bar{\phi}$   $N\epsilon \bar{\phi}$  vorher sollte. Die besondere angabe des hekatompedos  $\dot{\epsilon}\imath \tau \bar{\phi}$   $\nu \alpha \bar{\phi}$  ist mithin eine relative bezeichnung und nur mit vorbe halt in bezug auf noch einen andern raum  $\dot{\epsilon}\imath \tau \bar{\phi}$   $\nu \epsilon \bar{\phi}$ , nämlich  $\dot{\epsilon}\imath \nu$   $\tau \bar{\phi}$   $\Pi \alpha \rho \vartheta \epsilon \nu \bar{\omega} \nu$  gesagt. Ein ganz directes zeugniss davon dass

<sup>26)</sup> Schol. Aristid. or. 50. II, p. 710 Dind: cfr. O. Jahn Pausaniae descr. etc. p. 41.

<sup>27)</sup> Böckh a. a. o. I, p. 577. 28) Staatsh. II, p. 253.

der parthenon ein vom hekatompedos unterschiedener raum év τῷ νεῷ zu ebener erde war, sehe ich in einer von Böckh für anderes genau erläuterten, auf das in rede stehende nicht angewendeten übergabe-urkunde 29) über inventarstücke im hekatompedos. Es ist diesem verzeichnisse, abweichend von der gewöhnlichen form der urkunden, eine aufzählung von fehlenden dingen an bestimmten architekturtheilen im hekatompedos eingefügt; dabei tritt der umstand eben merkenswerth hervor dass, ohnerachtet die inventarstücke im hekatompedos den inhalt bilden und dieser raum daher wie bei allen verzeichnissen im eingangstitel gestanden hat, dennoch bei jedem der einzelnen architekturtheile jedesmal solcher theil als im hekatompedos liegend, als ἐν τῷ Έκατομπέδω befindlich, angeführt wird. Diese besondere correcte wiederholung des raumtheiles bei einem jeden gegenstande würde wiederum ohne nothwendigkeit und nutzen gewesen sein, wenn der ganze planraum der cella bloss hekatompedos wäre und nicht die architekturtheile hier von denen im parthenon genau hätten unterschieden und bezeichnet werden müssen. Unter anderen sind ang eführt αἱ θύραι αἱ ἐν τῷ Ἑκατομπέδω, τᾶν δὲ λεόντων . . . καὶ περὶ τὴν τοῦ λέοντος κεφαλὴν ἐλλείπει. — ἐν τοῖς κίσσιν . . . έν μεν τῷ Έκατομπέδῳ - τοῦ τρίτου ήλου τῆς δεξιᾶς θύρας, του γρυσίου άποστατεί· — ή δεξιά παραστάς· — ή άριστερά παραστάς, πόδας . . . έν τῷ Έκατομπέδφ, wozu Böckh a. a. o. zu vergleichen ist. In einer später publicirten abschrift bei Rangabé 30) finde ich noch erhalten δακτύλους οἱ ἡλοι οἱ ἐν τοῖς ziooir, also nägel an den säulen zum anhängen von gegenständen, . . . ὑπὸ τῶν θυρῶν. Θυρῶν δὲ· — ἀπὸ τοῦ πρώτου η̈λου τῆς δεξιᾶς θύρας τοῦ χουσίου ἀποστατεὶ, wodurch sich auch meine frühere annahme berichtigt dass die thüre nach dem pronaos gemeint sein könne. Hier sind also genannt die dem hekatompedos zugewendeten oder in ihm liegenden seitenslächen der rechten wie der linken parastadenwand, d. h. jede der beiden wände, welche in meiner herstellung (s. bildtafel aa.) links und rechts neben dem bilde der Parthenos von der westlichen scheidewand vorspringend, das hedos desselben oder den Parthenon bilden und abgrenzen helfen. Dadurch entsteht für das hedos, anstatt einer

<sup>29)</sup> Ders. II, p. 312. Vgl. meine abhandlung text und n. 74.

<sup>30)</sup> II, no. 845.

aedicula, wie bei kleinen bildern, die form einer parastas 31), bei welcher die äussern seiten jeder wand im hekatompedos, die innern im parthenon liegen. Bekanntlich fand schon Stuart die ganze westliche scheidewand des neos nicht mehr vor; nur die ansätze derselben an den längewänden bestanden noch als un trügliche merkmale; von der ganzen anordnung meiner parastas war ebenfalls keine spur wahrzunehmen. Dass jedoch meine restitution des hedos der Parthenos in dieser form, so wie meine bestimmung der neun säulen in jeder reihe vor der parastas, bis auf die kleinste abmessung durchaus richtig gewesen sind, das beweist die auffindung des planmaasses, standortes und der bettungslinien der stirnpfeiler (a a) beider parastadenwände wie der säulenreihen; diese publicirte Penrose lange nach der erscheinung meines planes zu der tektonik wie zu der bekannten abhandlung, in seinem werke über den Parthenon. Freilich hat Penrose nur die bettungsform der stirnpfeiler meiner parastadenwände aufgefunden, weil die fussbodenplinthen hinter ihnen nicht aufmerksam untersucht sind; wo aber stirnpfeiler sind, waren auch die wände, welche in diese stirnpfeiler enden; denn eines setzt das andere als unerlässlich voraus. Dadurch wird nicht nur meine restitution monumental gesichert, sondern auch eine mit vollständiger unkennt-

<sup>31)</sup> Tectonisch ist παραστάς ein solcher aus zwei parastaden-wänden gebildeter raum. Daher Vitruv die aedes in antis richtig aus ναὸς ἐν παραστάσι übersetzt; denn hei dieser form der aedes wird die cella durch pronaos und posticum von solcher raumform vorn und hinten eingeschlossen. Säulen zwischen den wänden sind für den namen kein erforderniss; ob welche vorhanden oder nicht ist ganz gleichgültig dafür. Was übrigens Stark a. a. o. p. 693 von diesem "ἔδος, aedicula" redet, ist nur mir nachgesprochen; weder Penrose noch irgend ein anderer vor mir hat die restitution in dieser form gefunden und gegeben. Und wenn Stark auch erst "durch Penrose" uns von der einrichtung des opisthodomos über "die vier Ionischen uns von der einrichtung des opisthodomos über "die vier Ionischen "obgleich Bötticher eine oder zwei anzunehmen für nöthig hält, tektonik II, p. 69," so ist beides eine fiction des berichterstatters. Denn einmal steht in der angeführten stelle meiner tektonik kein wort hiervon; zweitens habe ich, auch für ein blödes auge erkennbar, vier säulen in meinem plane des opisthodomos verzeichnet; drittens sind nicht "Jonische" säulen hier möglich, sondern nur dorische von mir bedingt, und zwar von gleichem durchmesser und gleicher höhe wie im posticum oder im pronaos, weil eine gleiche deckenhöhe vorhanden war. Denselben durchmesser brachte auch Penrose später. Dadurch ist ein monumentales zeugniss gegeben dass der opisthodom nur einstöckig war, wie ich ihn angenommen. Das zur rechtfertigung gegen architektonische entstellungen meiner zeichnungen.

niss solcher dinge überhaupt gegen mich 32) gerichtete negation "dass im parthenon wie im tempel zu Olympia unmittelbar hinter dem άγαλμα ein verbindungsgang war" vollständig beseitigt.

Im anschluss an diese parastadenwände werden weiter die beiden thüren im hekatompedos genannt; genau: της δεξιᾶς θύρας, was jedoch της άριστερας θύρας voraussetzt; daher ύπο των Αυρών und θυρών δέ κτλ. Damit sind die von mir restituirten kleinen verbindungsthüren BC zwischen dem hekatompedos und opisthodomos bezeichnet, welche rechts und links neben der parastas in der westlichen scheidewand liegen. Da dieses nur leichte hölzerne thüren sind, deren flügel keiner rollgleise bedürfen, so können die bettungsmarken der thüren monumental nicht mehr constatirt werden. Dass mit 9voat hier nicht bloss valvae gemeint sein können, wie ich früher vermuthete bevor ich die vollständige abschrift der urkunde bei Rangabé kannte, beweisen auch nun die wenköpfe derselben. Denn solche sitzen nicht auf der innern seite der pronaosthüre im hekatompedos, sondern könnten sich nur auf der äussern seite befinden welche dem pronaos zugewendet ist, von letzterem raume redet aber hier die urkunde nicht; bei den zugangsthüren zum opisthodom sind sie aber auf der dem hekatompedos zugewendeten seite an ihrem rechten orte. Hier, über diese beiden thüren hinweggebaut, habe ich die holztreppen zu den emporen angelegt; gleiche stiegen sind von mir im tempel des Zeus zu Olympia für die hier drei stockwerk hohen treppenhallen links und rechts neben dem thronbaue ergänzt 33). Dass hier beide thüren schon der geschäftlichen communication wegen bestanden, beweist ausser der gedachten inschrift noch der umstand, dass neben dem opisthodom zuweilen auch der parthenon zur niederlage der schatzgelder hinzugezogen ward 34); es wird endlich auch durch die art der benutzung der cella vom opisthodom aus in einer gleich zu erwähnenden geschichte vom Demetrios bezeugt. Die annahme einer einzigen kleinen verbindungsthüre, welche etwa in der parastas hinter dem agalma der

<sup>32)</sup> Philol. XIV, p. 697.
33) Wenn im berichte Philol. XIV, 4, p. 696 gemeint wird "die zu den ὑπερφα hinaufführenden treppen werden jetzt allgemein, entsprechend denen im olympischen tempel, unmittelbar neben (?!) der statue der göttin angenommen," so muss ich denn doch wiederum bemerken: dass vor mir niemand das so "angenommen" habe. 34) Böckh a. a. o. II, p. 68. 70.

Parthenos zu denken sein könnte, wird durch diese thatsachen beseitigt.

Durch diese parastadenwände (a a) als feste architektonische begrenzung ist nun ein raum im neos als ein vom hekatompedos gesonderter abgeschieden. Dieser raum bildet das hedos, den bildraum der jungfrau Athena; in seiner mitte steht deren Bathron. Steht aber hier das bild der Parthenos, dann muss auch der parthenon hier sein. Freilich will man uns glauben machen: dem könne nicht so sein, wir hätten den parthenon nicht hier zu ebener erde wo die Parthenos steht, sondern vielmehr eine treppe hoch auf den beiden emporen zu suchen, weil im wohnhause der alten der Parthenon gleicher weise im obern stock belegen sei. Das heisst mit andern worten: wo sich die Parthenos, ihr bild, ihr hedos befindet, da ist mit nichten der parthenon und es heisst dieser raum auch nicht so; aber dort, auf dem oberstock, wo die Parthenos gerade nicht ist, dort war ganz eigentlich der parthenon, und beide emporen heissen parthenon oder parthenones. Jedoch, wird nun als eine ganz neue ansicht hinzugefügt, "es gilt dieser parthenon (oben) nicht allein der Athena, sondern auch der mit ihr und als eine seite ihres wesens hier verehrten Nike, so wie den Παρθένοι des attischen mythus, die im dienste Athene's stehen". So Stark in seinen berichten 35); das ist das kurze ergebniss seiner langen ausführung hier, in welcher dieses novum erschöpfend behandelt ist. Als besiegelung dieser theorie, und um solches unglaubliche einigermassen einleuchtend zu machen, wird die göttin als vom oberstock herabsteigend gedacht und die frage gestellt "erschien die attische höchste  $\Pi \alpha \rho \vartheta \dot{\epsilon} ros$  nun nicht in ihrem strahlenden bild als prachterscheinung am ende des μέγαρον, gleichsam herabgestiegen von dem obern parthenon, wie Penelope so sich den versammelten frauen (freiern?) zeigt?" Zu solchen dingen kann die überschwänglichkeit verleiten. Den parthenon auf den emporen zu suchen, gleicht aber gerade zu dem tollen einfalle des Dänen Ussing 36), welcher glücklich herauscalculirte dass der opistho-

<sup>35)</sup> Stark a. a. o. XIV, 4, pagg. 693 bis 700, und XVI, 1, pagg. 86 bis 117.

<sup>36)</sup> Das ist derselbe Ussing welcher in seinem buche über den Parthenon 1857 erklärte: ich hätte in meiner tektonik aus seinem universitäts – programm von 1851 abgeschrieben "dass ein theil des pavimentes im Parthenon (der theil, auf welchem ich das bema annahm)

domos der parthenon gewesen sei. Unter den inventarstücken im parthenon kommen vor, ein elfenbeintisch (zur ausstellung der siegeskränze); goldenes weihwasserbecken; eine säule auf welcher eine golderzstufe, eine andere mit mädchenbild, eine dritte mit mannsbild; Apollobild, knabenbild, palladion aus elfenbein, pferd, greifen, drachen, panzer, schilde, öchslein aus elfenbein, bedeutende summen geld. Wer den parthenon auf die emporen versetzt, muss natürlich diese gegenstände mit hinauf versetzen. Kann auch die möglichkeit nicht bestritten werden diese anathemata dort unterbringen zu können, obwohl die aufstellung solcher säulen da oben ein unerhörtes beispiel wäre, so wäre jedoch die benutzung als geldlocal, an stelle des raumes zu ebener erde, eine sache die wider alle vernünftige praxis streitet. Wer endlich den parthenon hinauf auf die emporen versetzt, macht den raum des bildes sogleich namenlos und läst ihn mit dem hekatompedos in einen raum zusammenfallen. Nun hat aber das grosse bild nicht im hekatompedos des neos gestanden, keine einzige quelle kennt es hier, alle überlieferungen bringen dasselbe nur mit dem parthenon zusammen. Hält man auch den vernünftigen schluss fest, dass da wo die Parthenos ist, auch der für sie bestimmte raum ὁ Παρθενών liegen müsse, nun aber im neos kein anderer vorhanden sei welcher das bild enthalten könne als jene parastas, so lag diesem nach am westlichen ende

nicht mit marmor sondern mit piräischem steine sich gepflastert fände, ohne zu sagen dass ich ihm diese nachricht verdanke." Das IV. buch der tektonik in welchem sich dieses vermeintliche plagiat besindet, wurde in der ersten lieserung im jahre 1848, in der zweiten lieserung sammt allen zu ihm gehörenden 23 kupfertaseln, nach längeren hindernissen endlich im august 1851 (siehe p. 128) also in demselhen jahre ausgegeben in welchem jenes programm des herrn Ussing erschienen ist. Die kupfertasel nr. 22 mit meinem plane des Parthenon in welchen ich jene stelle des bema eingezeichnet hatte, ist aber nicht die letzte und spätesteste sondern vielmehr die erste tasel dieses IV. buches, welcher noch 22 andere folgen. Folglich liegt auf der hand dass dieselbe mit den zunächst solgenden blättern schon im jahre 1848 gestochen und längst abgedruckt sein muste bevor noch herr Ussing an sein programm nur denken konnte. Aus Kopenhagen ist uns also das licht nicht gekommen sondern auf directem wege von Athen. Schon L. Ross (Hellenika I. band, 1. hest, 1846, hier p. 18, note 33) zeigte an, dass 1846 dieser theil des paviments "aus gelbem attischen poros  $(\pi\omega gos)$  gebildet . . . seit einem decennium offen da liege." Ross giebt aber weder das maass noch die genaue form dieses porosbodens, während mir durch die güte des griechischen baurathes Schaubert beides zugekommen war. So ist der sachverhalt.

der mitte des hekatompedos und von diesem an drei seiten umgeben, der parthenon. Um dieses jedoch durch direckte überlieferung ausser zweifel zu setzen, mögen noch zwei zeugnisse dienen welche mir Plutarch und Clemens darbieten. Nach Plutarch 37) räumen die Athener in ihrer speichelleckerei dem lüderlichen Demetrios und seinen hetären τὸν Ὀπισθόδομον τοῦ Παρθενώνος zur herberge ein: κάκεῖ δίαιταν είχε, heisst es weiter, τῆς Άθηνας λεγομένης υποδέχεσθαι καὶ ξενίζειν αύτον, οὐ πάνυ κόσμιον ξένον οὐδε ώς παρθένφ πράως επισταθμεύοντα. Sodann wird angedeutet was er hier ohne schaam vor der Athena, die er doch seine ältere schwester genannt wissen wollte, getrieben habe, und dabei als raum, den er speciell zu seinem orgien nutzte, ausdrücklich der parthenon genannt. So verspottet Philippides περί της έν τω Παρθενάνι κατασκηνώσεως Demetrios τὸν τὰς έταίρας είσαγαγόντα τη Παρθένω, und Plutarch 38) fügt hinzu ὁ δὲ ἐν αὐτῷ τῷ Παρθενῶνι ταῖς τε πόρναις συνῆν μτλ. Dieses und was für dinge vor dem bilde der jungfrau vorgingen, sagt noch deutlicher und unverblümter Clemens von Alexandria 39) wo er der symbolischen vermählung des schamlosen gesellen mit der Athena gedenkt: καὶ γάμος ὑπὸ 'Αθηναίων αὐτῷ ὁ τῆς 'Αθηνας ηὐτρεπίζετο. Schol. ὁ Δημήτριος . . . ἐμνηστεύετο δὲ εἰς γάμον 'Αθηναν την 'Αθηναίων θεόν]. ὁ δὲ την μέν Θεόν ύπερηφάνει, τὸ ἄγαλμα γημαι μὴ δυνάμενος. Λαμίαν δὲ τὴν έταίραν έχων εἰς ἀκρόπολιν ἀνήει καὶ τῷ τῆς Αθηνᾶς ἐνεφύρετο παστῷ, τῆ παλαιᾶ παρθέν ως τὰ τῆς νέας ἐπιδεικνὺς ἐταίρας σγήματα. Wer nach diesem noch zweifeln kann dass der raum der jungfrau Athena, d. h. der Παρθενών, welcher hier gerade zu mit παστός bezeichnet wird, sich nicht zu ebener erde, vor und in der parastas des bildes befinde, sondern auf den beiden emporen zu suchen sei, für den möchte es schwerlich einen grund der überzeugung geben. Hiermit möchte wohl der vorschlag beseitigt sein: die emporen nicht bloss dieses sondern auch aller übrigen tempel für parthenones zu halten und dieselben so zu benennen. Die berührte geschichte zeigt übrigens wie eine solche communi-

<sup>37)</sup> Plutarch. Demetr. 23. 24. 26.

<sup>38)</sup> Plutarch. Compar. Demetr. c. Anton. 4.

<sup>39)</sup> Clem. Alex. Protrept. IV, S. 54, p. 36 Sylb. und Schol. pag. 48, v. 21. Pott.

cation vom opisthodomos aus mit dem parthenon nur durch die kleinen thüren des hekatompedos möglich war.

Das waren die gründe welche mich, in der tektonik wie in der spätern abhandlung, bestimmt hatten den raum des eigentlichen parthenon im hekatompedos, und hier auf der gegebenen stätte anzunehmen. Daher schreibt sich meine behauptung dass man den namen parthenon so gut wie hekatompedos, als pars pro toto, von einem dieser haupträume auf das ganze tempelhaus übertragen habe, so dass mit gleichem rechte der eine wie der andere von den schriftstellern für das ganze gebäude gebraucht werden konnte; hierbei sei der name parthenon vielleicht der spätere, erst mit stiftung eines bildes der Parthenos eingeführte name, während der durch Xerxes zerstörte tempel ohne bild vielleicht nur hekatompedos geheissen habe. Wohl beträgt das maass seiner fronte aussen hundert fuss, wohl zeigt der neos im innern eine gleiche länge, er wird in den officiellen urkunden als hekatompedos vermerkt; allein selbst davon habe ich geglaubt die bezeichnung hekatompedos nicht ableiten zu dürfen, sondern den hochalten brauch: alles in seiner art grosse ähnlich zu bezeichnen 40), meinte ich als grund dafür annehmen zu können.

In bezug auf die flächenausdehnung des parthenon ist nun die frage zu erläutern: ob nur diese parastas allein den parthenon gebildet habe, oder ob noch ein theil der vor ihr liegenden mitte des hekatompedos zu ihm hinzugezogen worden sei. Ich hatte dieses letztere unbedingt mit ja beantwortet, auch in meinem plane noch mehrere interkolumnienweiten zu einem solchen vorraume der parastas hinzugezogen. Ausser jener saubern geschichte mit Demetrios, beweist dieses das unterbringen des inventars welches von den urkunden im parthenon angegeben wird. Ob die ausdehnung dieses vorraumes nun ein intercolumnium mehr oder weniger betragen habe, ist dabei von mir als eine "sache von keinem weiteren belange' freigestellt worden; es kommt nur darauf an zu ermitteln ob sich im monumente selbst, also thatsächlich, spuren erhalten haben welche bezeugen dass durch einen bestimmten tektonischen abschluss quer in der mitte des heka-

<sup>40)</sup> Schol. Pind, Isthm. 5, 22 wo von vielen mächtig breiten pfaden bemerkt ist ξχατόμπεσοι, τουτέστι μεγάλαι. Bekk. Anecd. 247, 4, ξχάλουν σε οι παλαιοί το μέγα ἀπο τοῦ ξκατόν. Vgl. meine abhandlung über den parthenon, text um n. 77. 78.

tompedos, noch eine raumfläche als zur parastas gehörend abgeschnitten sei. Dies wäre ein abschluss, welcher seine vollendung in ähnlicher form links und rechts in den intercolumnien vor jeder parastadenwand, als nothwendige consequenz bedingt; es könnte ohne frage aber nur eine umgrenzung mittels niedriger gitterschranken, χιγκλίδες, κάγκελοι, έρύματα gewesen sein welche, quer durch die mitte gezogen sich links und rechts zwischen den säulen bis zu den stirnpfeilern der parastadenwände erstreckte. So hatte ich das in meinem plane verzeichnet 41). Ein solcher abschlusss quer vor und zweifach (vgl. aufs. IV), ist durch Penrose 33 und 59 fuss vor der parastas in der mitte des hekatompedos, bei cc und dd zu tage gekommen und die mark of railing bei cc von jenem gewährsmannne gemessen worden. Meine maassbestimmung, die ich jedoch ausdrücklich als blosse vermuthung setzte, lag zwischen c und d; sie war drei intercolumnien weiter als c; Penrose's arbeit war wie gesagt bei entwurf meines planes noch nicht erschienen. Genug, das monument bezeugt die abgrenzung eines vorraumes vor der parastas; und hiermit die eingrenzung des ganzen, durch amtliche urkunden wie durch die schriftsteller Παρθενών genannten, raumes im hekatompedos thatsächlich. Damit ist im neos ein vom hekatompedos abgeschiedener raum als parthenon durch maass und form monumental bekundet; es ist meine hypothese zu einer unläugbaren thatsache geworden, welche alle ihr entgegengestellten an zweiflungen 42) für immer beseitigt. Für meine annahme der schranken zwischen den säulen links und rechts, von welchen ich bedingte dass sie "nur in die säulen eingelassen sein mochten", nicht zugleich aber im fussboden befestigt wären, habe ich gewisse technische gründe. Es könnten deren marken also nicht im fussboden sondern nur in den säulen zu finden sein, wenn von letzteren sich irgend ein fragment entdecken liesse, was leider bis jetzt nicht der fall ist. Das alles macht klar warum die urkunden correct unterscheiden das inventar ir τῶ νεῷ τῷ Εκατομπέδω, und ἐν τῷ Παρθενῶνι.

Eine ungefähre übersicht der möglichkeit solcher ausdehnung des parthenonplanes, wird die ermittelung des flächenraumes bie-

<sup>41)</sup> Vgl. m. ält. abhandl. text um n. 73. 42) Stark a. a. o. p. 107.





ten, welcher für die unterbringung der inventargegenstände in anspruch genommen werden musste, zu welcher auch die mehre stufen erhabene proedrie genutzt wurde die von mir im vorraum angenommen ist und von welcher später die rede sein wird. Auch diese ermittelung habe ich früher schon bedacht und dieselbe versucht. Ein möglichst annähernder überschlag des raumerfordernisses für diesen bedarf, ergab die vollkommene möglichkeit das inventar schon im vorraume bis cc, wie in der parastas um das bild herum unterzubringen. Die bodenfläche der parastas und dieses vorraumes von c. 1940 F, bietet nach abzug der fläche des bathron von höchstens 200 F, eine fläche von 1740 []F dar. Für die 40 sessel, throne und klinen sind hoch gerechnet 400 F nöthig; 300 F für zusammen 100' lange 3' breite klinen oder repositorien zur aufnahme der übrigen kleinern gegenstände, von welchen ein theil auf den boden unter den repositorien, an die säulen und die wände der parastas zu setzen sind. Nach abzug des raumes für diese sachen bleiben mithin noch über 1000 DF für aufstellung aller übrigen gegenstände, namentlich der kleinen säulchen mit anathemata, wie für die nöthigen communicationsgänge zu freier benutzung übrig. Wenn schon der pronaos auf jeder seite der mächtigen thüre nur eine fläche von 264 F, für beide seiten mithin 528 F bodenfläche, im ganzen also noch nicht ein drittel des benutzbaren raumes darbietet als der parthenon, und dennoch zu einer zeit 155 stück inventargegenstände aufnahm, dann stehen gewiss beide räumlichkeiten im entsprechenden verhältnisse zu ihrem inventargehalte. Repositorien, klinen, argyrotheken, zur aufstellung von geschirren und geräthen, gewöhnlich in mehren abtheilungen über einander, sieht man auf einer menge vasenbilder, und die aufstellung der prachtgeräthe im speisezelte Ptolemäus II 43) giebt ein deutliches bild solcher anordnung.

Aus dem gegebenen wird klar geworden sein wesshalb der grosse tempel schlechthin parthenon und hekatompedos, auch wohl hekatompedos parthenon genannt werden konnte. Weil das herz eines jeden tempels der neos, die cella ist, jeder übrige weiter angeschlossene raum, mag er anticum, posticum, pronaos, opisthodomos, peripteron, prostas, parastas u. s. w. sein, nur des

<sup>43)</sup> Kallixenos bei Athen. 5, c. 25. 26.

neos wegen vorhanden ist und aus ihm erst hervorgeht, wird der complex aller dieser räume desshalb nach dem namen des neos genannnt; es ist letzterer für die namengebung des ganzen bestimmend und entscheidend, sein name wird auf das ganze übertragen. Da nun ein theil des neos in den officiellen urkunden hekatompedos genannt wird, erklärt sich die vulgäre bezeichnung des ganzen tempels mit diesen namen; da der vornehmste raumtheil des neos in den urkunden parthenon ist, übertrug man im gewöhnlichen leben mit gleichem rechte diesen namen auf das ganze gebäude. Nicht also von einem beinamen Parthenos welchen Athena hatte, empfing der tempel seinen namen, sondern weil er die wohnung der Parthenos war hiess er ὁ Παρθενών. Wenn nun Stark dennoch meint er müsse Παρθένιον geheissen haben, wenn er nach der Παρθένος seinen namen empfangen hätte, so hat ihn zweierlei zu diesem irrthum verführt. Einmal die unkenntniss jener votiv-inschrift welche einem anathema Παρθένφ 'Αθηνα gilt; sodann eine meldung des Stephanus. Er sagt (Philol. XIV, 4, p. 694) über den namen parthenon "die bildung des wortes selbst erweist uns ferner bestimmt, dass wir es nicht mit der bezeichnung eines der Athene mit dem beinamen Παρθέros gewidmeten heiligthumes zu thun haben, es würde sonst auch Παρθένιον und nicht Παρθενών heissen . . . . vielmehr ist der uns so geläufige ausdruck Athene parthenos in dieser verbindung gar nicht antik u.s.w." Jene im vorigen aufsatze angezogene inschrifturkunde mit Athena-Parthenos, die man aber, wohl zu merken, nur auf Athena-Polias beziehen musste, beseitigt das. Ferner hat ihn noch eine falsch verstandene, weil corrupte, auslassung des Stephanus 44) dazu verleitet; obgleich dieselbe von Meineke längst aus der quelle berichtigt worden ist, aus welcher Stephanus selbst schöpfte, nämlich aus Strabon. Die terminalbildung von ὁ Παο-Dercor ist mit nichten irgend wie befremdlich; denn sie beruht auf demselben grundsatze der für bildung aller analogen beispiele ohne ausnahme gilt. Es ist ein ganz bestimmtes etymologisches verfahren der Griechen den technischen terminus für jeden der baulichen räume, nach dessen eigenschaft bestimmung und inhalt zu bilden, diesen terminus in masculine form zu kleiden und ihn als substantiv zu fassen. Die räume des wohnhauses geben

<sup>44)</sup> Steph. Byz. s. v. Παρθένου Ιερόν. Meinek.

auf der hand liegende analogien in ὁ ἀνδρών, νυμφών (auch νυμφών der Kora bei Paus. 2, 11, 3), γυναικών, κοιτών, ξενών, οίνών, μυλών, λουτρών, πιθών, ίππών, κοπρών, περιστερών auch περιστερεών, ὀρνιθών, ἀφεδρών, πυλών, θυρών, ίστών, ja sogar der raum in welchem zu Elis der chiton der Hera gewebt wird heisst ό χιτών (Paus. 3, 16, 2). Während alle diese namen absolut und ganz ausschliesslich einen baulichen raum bezeichnen, sind namen wie parthenion, artemision, athenion, apollonion, olympieion, poseidonion, pandrosion, agraulion u. s. f. adjectiva in der form des neutrum gegeben und können eben so gut tempel, hieron, temenos, peribolos, wie berg, fluss, freien ort u. s. w. bezeichnen, niemals aber absolut bloss den begriff eines baulichen raumes involviren. Gleich wie ανδρών, γυναικών, νυμφών, ist auch δ παρθενών der jungfrauen - raum gebildet, mag eine oder mögen mehrere jungfrauen darin hausen. Es ist bekannt dass statt παρθενών auch die form Παρθενεών vorkommt 45). So hatte man also mit einem ganz profanen, einem raume des wohnhauses eigenen namen, den vornehmsten raum des grossen tempels bezeichnet.

So viel über die einrichtung der räume in der cella des tempels zu ebener erde. Es bleiben nur noch die hundertfüssigen zwei emporen, die στοαί ὑπερῷοι über den beiden stoen des hekatompedos zu erwähnen übrig. Wenn nun hierüber geäussert wird 46) "ja man muss sich wundern, dass die frage nach der benutzung und besonderen benennung derselben nicht schon längst näher in betracht gezogen ist," so würde der berichterstatter nicht in diese neue verwunderung gerathen sein, wenn er meine alte, schon 1851 ausgesprochene meinung über die "benutzung und besondere benennung" dieser emporen in meiner abhandlung unter der überschrift ". 5 obere porticus oder diazoma der cella" minder flüchtig nicht übersehen hätte. Unter anderen ist dort über die benutzung dieser emporen, ausser der kränzungsfeier, als ergebniss hingestellt "setzt man nun auch, dass in den oberen portikus diese peplen (nämlich die grossen fünfjährigen festpeplen) mit den andern geweben und kleidern die sich im parthenon befinden mochten, sei es frei, oder in schränken befindlich, aufbewahrt wurden,

<sup>45)</sup> Antip. Sidon. pr. Anthol. Pal. IX, 790. — Mus. 263. — Epigr. Nat. Com. p. 142. Appear of the second of the sec

so deudet" u. s. w. Ich frage: warum hat der berichterstatter auch diese eingehende ausführung in seinem zweiten artikel 47) wo jene abhandlung allein zum gegenstande der kritik gemacht ist, mit stillschweigen übergangen? Doch nur desshalb um seinen parthenon eine treppe hoch möglich zu erhalten. Ich werde aufs. III über diese emporen wie ihren inventargehalt ausführlich berichten.

Aber nach Stark (a. a. o. p. 696) gelten diese emporen oder "es gilt dieser παρθενών nicht allein der Athene, sondern auch der mit ihr und als eine seite ihres wesens hier verehrten Nike, so wie den παρθένοι des attischen mythus, die im dienste Athene's stehen". Ein neuer mythos; eigen für den parthenon entdeckt, aber räthselhaft ausgedrückt. Denn wie ist das zu deuten: "es gilt dieser παρθενών auch der hier verehrten Nike u.s.w.? Dies setzt doch voraus dass wenigstens ein bild "der hier verehrten Nike" sich da oben befinde. Welches von den zwei durch die urkunden bezeugten Nikebildern sollte dann die verehrte Nike sein? die auf der hand des grossen agalma? oder die welche schlechthin goldne Nike genannt ist? Aber die erstere ist ja auf der hand des grossen bildes, mithin als im parthenon zu ebener erde befindlich bezeugt; die andere wird im hekatompedos angeführt; von den ,,παρθένοι ... im dienst Athene's", also wohl den sechs Erechtheiden, hat aber selbst nicht die dunkelste überlieferung etwas im parthenon angedeutet. Soll das alles vielleicht wieder heissen: die Nike und die parthenoi befänden sich zwar wo ganz anders, aber ihre verehrung gehe hier oben vor sich? Deshalb hier weil "jene ὑπερῷα zugleich der passendste ort waren . . . gegenstände einer förmlichen zimmereinrichtung wie sessel, bänke, lager auf- und zurückzustellen"? Schwerlich ist wohl der sinn solcher behauptungen erwogen als man sie niederschrieb!

Zum schlusse dieses abschnittes noch einen rückblick auf meine äusserungen über das goldbild der parthenos.

An den ausspruch Böckh's 48) über die weihung des schatzes der Athenäa oder, was gleich ist, des staatsschatzes im grossen tempel erinnernd "die weihung ist nur eine form, u. s. f." und weiter "es war der schatz theils ein beweglicher der jederzeit wieder angegriffen werden konnte ... theils ein fester oder consolidirter,

<sup>47)</sup> Das. XVI. jahrg. 1. 48) Staatsh. 1, p. 577 flgg. wo auch zeugnisse von wiedererstat-tung solcher geweihten fonds.

und nur der letztere war der form nach geweiht, weil er bis für die äussersten fälle unangreifbar sein sollte", will ich noch eine bemerkung über das gold an dem bilde der parthenos 49), bezüglich dessen abnahme und verwendung zum kriege, in der rede des Perikles hier beifügen. Ich habe gesagt wie nur alsdann wenn das gold des bildes in ganz gleicher kategorie mit xevotov άσημον καὶ άργύριον εν άναθήμασιν ίδίοις καὶ δημοσίοις, καὶ όσα ίερα σκεύη περί τε τας πομπάς καὶ τούς άγωνας, καὶ σκῦλα Μηδικά gestanden habe, es möglich gewesen sei auch an einen gleichen verbrauch beider gattungen schatzwerthe zu gehen. Setzt nun Perikles mit besonderem vorbehalt hinzu: wenn die Athener dieses goldes der grossen bildsäule zu ihrer rettung bedürften, müssten sie dasselbe doch im unverringerten maasse später wieder ersetzen, so ist dasselbe offenbar zu dem theile des schatzes gerechnet, welcher als ein "fester oder consolidirter ... nur "der form nach geweiht" war. Und gewiss, es sollte ja dieses eben den beständigen nothpfennig des staatsvermögens bilden, welcher stets nur in schweren krisen aushülfe gewähren dürfe. Daher nahm Perikles die χρήματα του δημοσίου είς το κατασκευάσαι όλόχουσον ἄγαλμα τῆ ᾿Αθηνᾶ, legte sie in diesem zustande und, weil er sie nach äusserster möglichkeit consolidiren wollte, unter der form der weihe im schatze der Athena Polias nieder. Völlig überein mit Thukydides stimmen Plutarch und Diodor; mögen sie nun aus diesem historiker abgeschrieben, oder nur aus dessen quellen geschöpft haben. Plutarch, in jener abhandlung 50) welche davor warnt von jemand geld auf zinsen zum bedarf zu leihen, vielmehr sich lieber alles überflüssigen luxusgeräthes zur beschaffung von geldmitteln zu entäussern, führt unter anderem den Perikles als beispiel dieses, eines guten staatshaushalters würdigen gedankens an, indem er sagt: es habe Perikles die vierzig talente fein gold haltende ausstattung der göttin deswegen abnehmbar einrichten lassen, damit dieselbe, wenn es nöthig sei, auf den krieg verwendet und hernach ungeschmälert wieder ersetzt werden könne. Diodor 51) sagt genau dasselbe; die verschiedenheit in der angabe

<sup>49)</sup> Thucyd. 2, 13.
50) Plutarch. De vitand aer. alien. 2. καίτοι δης Περικλής έκεινος τὸν τῆς Θεᾶς κόσμον, ἄγοντα τάλαντα τεσσαράκοντα χρυσίου ἀπέφθου, περιαιρειὸν ἐποίησεν, ὅπως (ἔφη) χρησάμενοι πρὸς τὸν πολέμον αὖθις ἀποσῶμεν μὴ ἔλαττον.
51) Diodor. 12, 39. 40.

des goldgewichtes thut zur sache nichts. Auch bei ihm verweist Perikles ausser der πομπεία σκενή, dem medischen beutewerthe und der menge anathemata, auf τὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς ἄγαλμα ἔχον γουσίου πεντήχοντα τάλαντα, ώς περιαιρετης ούσης της περί τον κόσμον κατασκευης: alles werthe des schatzes welche man im drange der kriegsnoth von der gottheit entlehnen und im frieden wiedererstatten könne.

Nicht also ein unantasthar consecrirtes bild hatte Perikles aus dem salaminischen beutegolde in der Parthenos Athena machen lassen, sondern ein kleinod und inventarstück des staatsschatzes, des schatzes der Athenäa; ein kleinod welches gleich jedem der andern kleinodien die zum apparate der pompen und agonen dienten, im schatze des tempels von den schatzmeistern der göttin verwaltet wurde. Ganz undenkbar wäre ein solcher verbrauch des goldes der bildsäule gewesen, wenn dieselbe ein hochheiliges geweihtes und für alle zeit unveräusserliches, ein unantastbares cultusbild, und so ein gegenstand der anbetung war.

Für die bestimmte ansicht Böckh's, welche vorhin ausgesprochen ist, an der ich festhalte, dass von jenen schätzen vornehmlich der consolidirte theil nur unter der form der weihe niedergelegt war, finde ich zunächst noch einen beleg bei Aristoteles 52). Dieser zeigt nicht bloss das verhältniss einer gleichen formellen weihe solcher schätze, sondern giebt zugleich aufschluss welcher art das verfahren war zuweilen im wege der zwangsanleihe geld für die staatsschatzkasse im tempel zu gewinnen. In Ephesos wurden alle frauen einst gezwungen ihren goldschmuck an die staatskasse (im Artemision) als darlehn einzuliefern; legte noch jemand baares geld hinzu, dann wurde dies mit dem namen des einlegers auf einer stele verzeichnet die man im tempel aufstellte aber in einer form, als habe er diese gleichsam geweiht. Dagegen gewährte freilich der tempel auch die asylie allen schuldnern welche vor ihren gläubigern dort schutz und zuflucht suchten 53). So viel hiervon. Das verhältniss und die bedingungen von nicht geweihten geldern welche im schatze des parthenon, wie überall in ähnlichen tempeln der Hellenen zeitweise niedergelegt wurden, will ich später beim opisthodomos berühren.

<sup>52)</sup> Oeconom. 2, 285 E. 53) Plutarch. De vit. aer. alien. 3.

Nach solcher auseinandersetzung wird man die richtigkeit folgender schlüsse zugeben. Es sind im schatz der Athena im parthenon gewisse schatzwerthe des staates, χοήματα τοῦ δημοσίου, unter der form der weihe niedergelegt; ohnerachtet sie doch nichts weniger als die heilige cultusweihe, die hidrysis, besitzen. Sie heissen daher ίερα χρήματα. Das gold welches auf die anfertigung der statue der parthenos verwendet ist, bildet einen integrirenden theil dieser blos formell geweihten ίερα χρήματα; es soll ausdrücklich der kern, so zu sagen der grundstock derselben bleiben. Folglich kann und darf der zustand in welchem es niedergelegt wird, also der gegenstand welcher aus ihm gemacht ist, oder die kunstform in welche man dasselbe umgewandelt hat, an diesem seinem verhältnisse nicht das mindeste ändern; es darf und kann das goldbild unter keiner bedingung jene cultusweihe erhalten welche dasselbe absolut unantastbar macht und den goldgehalt der bedingung sogleich enthebt, unter welcher er in dieser bildform existirt. Denn hätte man dem bilde solche consecration zu heiliger adoration verliehen, dasselbe hiermit für alle zeit unantastbar gemacht, so wäre das ein strikter widerspruch gegen die absicht gewesen unter der man es als grundstock eines fonds zur aushülfe und zum verbrauche in dringender noth gestiftet hatte. Unter der form dagegen in welcher es gestiftet ist, macht es keine ausnahme vom verhältniss der übrigen schatzwerthe; es war das bild als blosses schatzstück gestiftet, es ist ein solches alle zeit geblieben. Trägt aber das bild keine spur von cultusweihe an sich, trotz dem dass es άγαλμα, έδος, θεός heisst, dann kann weder für den ganzen grossen tempel, noch für den parthenon desselben im engern sinne, von cultusheiligkeit und sacraler weihe, von ausübung der adorotion und opferweihe in demselben vor dem bilde die rede sein. Wird nun in schriftstellern wie in officiellen urkunden der ganze grosse tempel ναός und ίερον, seine cella νεώς, sein prodomos πρόναος genannt; wird der geldschatzraum, der opisthodomos, als ίερόν, ja die cella sogar als ἄδυτον bezeichnet hinter welchem der opisthodomos lag, dann liegt es wohl klar am tage welche dehnbarkeit sonach den benennungen rads, isodr, αδυτον beizumessen sei, wie sehr weit man von der eigentlichen orthodox-religiösen bedeutung bei ihnen absehen müsse, welche bewandtniss es endlich mit seinem bilde habe ohnerachtet es έδος, θεός, άγαλμα heisst.

In wahrheit, wie bei den ἱερὰ γρήματα zu deren niederlage dieser grosse tempel gestiftet wird, das isoor eine blosse form, so ist für ihn die benennung vews und iepov ein gleiches blosses schema ohne den absoluten sinn des hieron; es ist die ganze bauliche form desselben nur schema eines naos oder hieron, ohne dessen inhalt; nur weil das hieratische bauliche schema des naos auf ihn übertragen war, hiess er naos. Die theile des tektonischen gesammtschema welche einen naos charakterisiren, sind aber nachgewiesener massen aetoi, ptera oder pteryges, phatnomata oder uraniskos. Wie die thesauren zu Olympia, Delphi, Samos zwar als ναοί, ναΐσκοι, ναΐδιοι bezeugt werden, ausdrücklich aber auch Inoavooi und donaria genannt und nur als solche bestehend angegeben sind, so ist der parthenon ein gleicher thesaurus, unter gleicher form und gleichem namen eines ναός. Und wie jene nicht das mindeste von einer absoluten cultusweihe zur ausrichtung von sacra in ihnen an sich tragen, so verhält es sich gleicher art mit dem parthenon. Hat man aber thörichter weise die bildergruppen in seinen aetoi, den ursprung der Athena wie den streit derselben mit Poseidon, gegen diese meine ansicht als "schlagendes argument" vorgekehrt, dann hatte man ganz vergessen wie auch der prächtige thesauros der Megarenser zu Olympia (Paus. 6, 19, 9) in den aetoi den kampf der götter mit den Giganten trug. Es bleibt hoffentlich unbestritten dass vade ursprünglich und eigentlich synonym mit έδος, ίερον, also nur ein tempel zur ausübung des cultus, zur ausrichtung von heiligthümern sei; unbestritten dass gewisse tektonische formen, aetoi, pteryges, uraniskoi oder phatnomata, wie von mir zur genüge erwiesen, charakteristische formen waren welche ursprünglich nur solchem gebäude zukamen und deshalb hieratische wurden. Wird nun auf eine ganze kategorie gebäude, die gerade nicht έδη, nicht isoà in jenem cultussinne, sondern nur thesauren sind welche solchen  ${\it e}\delta\eta$  und  ${\it i}{\it e}\varrho\dot{\alpha}$  als schatzmagazine zugehören, — der name vade übertragen, dann müsste es ja ein ganz unbegreiflicher widerspruch von den alten sein, ein gebäude welches gerade nicht die specifische eigenschaft und bestimmung eines naos hat, dennoch mit diesem namen zu belegen, wenn nicht ein ganz bestimmter grund und ein recht hierfür in etwas anderem gegeben war. Und dieser rechtsgrund lag eben in dem tektonischen schema des ναὸς, ίερὸν, ἔδος; in der hieratischen bauform welche ursprünglich eine προνομία των ναων 54), auch auf die thesauren übertragen wurde. Empfing also der thesaurus mit der hieratischen kunstform eines naos natürlich auch den gleichen hieratischen namen naos, ohne jedoch durch beides die specifische bestimmung desselben zu erhalten, so ist gar nicht einzusehen wie man bloss aus gleichem namen und gleicher form absolut auf gleiche bestimmung schliessen könne oder dürfe. Denn wenn irgend ein grund hierzu berechtigen könnte, dann wäre es vor allem die bauliche charakteristik, welche den thesaurus in seiner ganzen erscheinung als vaòs, mithin als ἔδος θεων, als ίερον darstellt. Gerade diese aber zeugt thatsächlich dagegen, sie widerspricht beim thesaurus der specifischen eigenschaft eines cultustempels, es werden nie und nimmer cultusriten in diesem ausgeübt. Tektonische kunstform wie hieratische benennung als vaòs, stehen mithin beim thesauros in gleichem verhältnisse; beide finden sich nur als äusseres schema, als scheinform übertragen. Ist dem donarium solcher weise aber der name ναὸς als formelle bezeichnung des baulichen schema mit recht, ist seiner cella sogar der name αδυτον geworden, wie sollten die völlig gleichsinnigen namen έδος und ίερον dann ausgeschlossen sein und ihm nicht mit gleichem rechte aus gleichem grunde zukommen dürfen, ohne im geringsten etwas mehr bei ihm zu bedeuten als vaos? Wäre uns jener grossartige thesauros der Megarenser mit den gruppen der gigantomachie im aetos, nur in dem zustande überkommen wie der tempel auf Aegina mit seinen aetosgruppen; oder wäre er gar mit seinen bildern des Zeus, Ares, Herakles, Acheloos und der Deianeira aus cedernholz gold und elfenbein, unversehrt erhalten, ohne dass eine nachricht des Pausanias lehrte wie er nur ein thesaurus des Zeus zu Olympia sei, wer, frage ich, würde den bau für etwas anderes als für einen cultustempel erklären? Wer würde ein blosses donarium in ihm gesucht haben? Ekstatische kunstberichterstatter hätten sicher aus den aetosgruppen einen tempel des gigantenbesiegers Zeus herauserkannt!

Sind aber die aetosgruppen weder an jenem thesauros der Megarenser noch am parthenon, sind die goldnen götterbilder in jenem wie die goldne göttin und die Niken in diesem, mit nichten kennzeichen eines cultustempels, was folgert sich dann ganz

<sup>54)</sup> Tektonik der Hellenen I, p. 199, note 1.

einfach hieraus für den sinn und den bezug der bildwerke in dem triglyphon des parthenon wie im zophorus um dessen cella? Und hatte ich, schon nach dieser flüchtigen andeutung der verhältnisse, dann wohl den vornehm herabsehenden tadel mancher archäologen der ältern schule mit recht verdient, wenn ich behauptete und an seinem orte schon erweisen werde, wie die metopen des triglyphon nichts weiter als heroisch - agonale profanmythen enthielten; auch der zophorus um die cella nichts heiliges und keine götterversammlung, sondern nur den commentar des inhaltes wie der bestimmung zeige für welche das grossartige bauwerk sammt seiner örtlichkeit im öffentlichen leben des staates vom athenischen volke gewidmet ward? Ist denn hierdurch dem ganzen werke, seinem kunstgedanken, wie der wahrheit der erfindung so unübertrefflicher werke der sculptur, irgend wie der geringste abbruch gethan? Oder ist es umgekehrt nicht vielmehr eine urkunde von der bewunderungswürdigen gewalt und höhe des kunstschaffens jener zeit, dass es nicht blos bei hieratischen darstellungen verweilen, sich an ihnen erschöpfen und bei ihnen sich genügen lassen musste, sondern dass es die pulse des volkslebens im staate ganz und gar durchdrang, die vorgänge und thatsachen auch dieser seite des lebens in seinen kreis zog, sie ausbeutete und im bildlichen monumentalen ausdrucke verewigte? So nur war es möglich an einem bauwerke welches in bezug auf ausrichtung von cultusriten gerade im gegensatze zum tempel stand, durch die kunst das zeugniss der bildung und thatkraft auswirken zu lassen, in welcher das athenische volk alle Hellenenstämme weit überragte. Denn wohl war der grosse tempel nur ein thesaurus welcher den schatzwerth der landesgötter wie des staates sicher verwahrte; allein er fasste auch die kleinodien der volksehren, auch die angedenken des unsterblichen siegesruhmes der bürgergemeinde in sich die einst ja "den grundstein der freiheit von Hellas" gelegt hatte; angedenken, unter welchen allen, als erinnerung an den "schönsten sieg", die Parthenos aus der salamischen goldbeute hervorleuchtete.

In gleicher weise konnten auch vorgänge die an sich scheinbar wenig bedeutsam sind, und nur auf die blosse politische und bürgerliche geschäftsverwaltung in den räumen des gebäudes bezug haben, wie beispielsweise die verausgabung der pompeia oder des apparates zu proagon und didaskalia, zu chören wie andern liturgischen leistungen, in grossartigem bildwerke ausgebreitet werden; weil sie eben durch das gewand des ganzen adels höchster kunst, der sphäre des genre's entrückt und auf die höhe des ideals gehoben waren. Und welchen eindruck diese werke in dem gefühle jedes beschauers hervorriefen, beweist Plutarch welcher noch jahrhunderte später voll bewunderung gestand: es wehe ein ewig frisches leben der schönheit und ein nie alternder reiz der jugend in ihnen!

In solchem verhältnisse steht also der parthenon mit seinem goldelfenbeinbilde; 'es ist die bauliche form wie der name  $v\alpha\delta\varsigma$ ,  $i\varepsilon\varrho\delta v$ ,  $i\delta\delta o\varsigma$  auf dieses gebäude nur formell und als schema, ohne den inhalt des wesens übertragen. Eben so verhält es sich mit den tempeln des Zeus und der Hera zu Olympia, nebst einer menge anderer die sich positiv als donaria nachweisen lassen, wie dies weiterhin zugleich mit der andern bestimmung des parthenon als thesaurustempel und agonaler festempel ausgeführt werden soll. Ich habe hier nur vorläufig darauf hinweisen wollen welche genaue und correcte ermittelung der besondern verhältnisse dazu gehöre, und wie vorsichtig man zu werke gehen müsse, bevor man solche bauwerke die unter der form und dem namen eines  $v\alpha\delta\varsigma$ ,  $i\varepsilon\varrho\delta v$ ,  $i\varepsilon\varrho\delta v$ ,  $i\varepsilon\varrho\delta v$ , erscheinen, für cultustempel ihre prachtbilder für cultusbilder halten dürfe.

### Herodotus.

Her. IV, cap. 128 νωμώντες ὧν σῖτα ἀναιφεομένους τοὺς Δαφείου, ἐποίευν τὰ βεβουλευμένα. J. H. Voss behandelt diese stelle zwar in den anmerkungen zum Hom. hymnus auf die Demeter p. 106 nicht mit glück, wenn man aber seine vermeintliche verbesserung auch als verfehlt betrachten muss, so dürfe er doch darin recht haben, dass τοὺς Δαφείου wenig passend nachschleppe. Mir hat die stelle immer fehlerlos geschienen, nur dass die interpunction zu ändern sei, so dass nach ἀναιφεομένους das comma stehe, und τοὺς Δαφείου ἐποίευν τὰ βεβουλευμένα verbunden werde.

Frankfurt a. M. Konrad Schwenck.

### XXII.

### Demosthenes reden.

### 1. Die Midiana des Demosthenes.

In dem aufsatze\*) über die rede περί παραπρεσβείας wurde dargethan, dass das bei Photius überlieferte urtheil der alten über den mangel an ordnung und zusammenhang jener rede, welches in neuester zeit angestritten worden, seine volle berechtigung und geltung habe. Es ist nachgewiesen, dass schon, was von 6. 237 an gesagt wird, das mitleiden entfernen soll und zum epilogus gehört, und nur der eigentliche schluss §. 314 fehlt; statt dessen folgt §. 315-43 anderes, was mit dem vorangehenden in keiner berührung steht. Dieses ist es was die alte überlieferung meinte. Ich habe indessen aus der rhetorischen analyse der rede selbst gezeigt, dass noch weit mehr in unordnung ist, dass ein integrirender theil der beweisführung (confirmatio) sich in eine προκατάληψις, einen satz der confutatio, verirrt hat §.149, dass vor diesem sich eine sichtbare lücke findet, welche man durch das streichen eines ganzen gedankens vergebens unsichtbar gemacht hat, und dass nicht weniges ausgefallen ist. Es wurde nebenbei angedeutet, dass ein theil des fehlenden sich ergänzt, wenn aus der überschüssigen, ans ende gestellten partie §. 315-31 vor §. 149 gesetzt und mit diesem verbunden werden. Dieses und anderes, was ganz klar und deutlich vorliegt, ist nur deswegen nicht bemerkt worden, weil man, zu sehr mit dem nächsten und einzelnen beschäftigt, den zusammenhang und die betrachtung des ganzen versäumt, oder nach dem sprichworte vor lauter bäumen den wald nicht gesehen hat.

Der rede περὶ παραπρεσβείας wird in jenem urtheile bei

<sup>\*)</sup> Im rheinischen museum bd. XVI.

Photius die Midiana gleich gestellt; von beiden werden dieselben ausdrücke gebraucht: καὶ γὰρ ἐν τοῖς δυσὶ τούτοις λόγοις ἐκ διαλειμμάτων τινών ταίς αθταίς έννοίαις έπιβάλλων άμιλλασθαι δοκεί πρός έαυτον οσπερ άσκούμενος. Was in der Midiana gemeint ist, liegt klar vor; derselbe ausführliche gedanke kehrt wieder, nicht in anderer durchführung, sondern fast mit denselben worten. An ersterer stelle wird in einer schönen ὑποφορά, subiectio, §. 97 gesagt, dass nichts für den Midias spreche; zi οὖν ὑπόλοιπον; ἐλεῆσαι νὴ Δία· παιδία γάρ παραστήσεται .. auch das verdiene er nicht, da er selbst mit Strato und dessen kindern kein mitleid gefühlt hat, worauf unter andern jener allgemeine gedanke folgt. An der zweiten stelle §. 184 ist der gedanke für sich bestehend, dass die Athener, die so freigebig mit güte und nachsicht seien, diese nicht unnützer weise an Midias verschwenden sollen. Die ähnlichkeit wie die verschiedenheit soll die gegenüberstellung anschaulich machen.

§. 101.

έγω γάρ οίμαι πάντας άνθρώ- :: πους φέρειν άξιοῦν παρ αύτων είς τὸν βίον αύτοῖς ἔρανον παρά πάνθ' όσα πράττουσιν [οὐ τοῦτον μόνον δν συλλέγουσι καὶ οῦ πληρωταί τινες, άλλά καὶ άλλον], οδον έγω τις ούτοσὶ μέτριος πρός ἄπαντάς είμι, έλεήμων, εὖ ποιῶν πολλούς απασι προσήχει τῷ τοιούτω ταὐτὰ είςσέρειν, εάν που καιρός ή γρεία παραστή. έτερος ούτοσί τις βίαιος, οὐδένα οὕτ' ἐλεῶν οὕθ' όλως ανθρωπον ήγούμενος τούτω τὰς όμοίας φορὰς παρ' έκάστου δίκαιον υπάρχειν. σύ δή πληρωτής τοίτου γεγονώς έράνου σεαυτώ τούτον δίκαιος εί συλλέξασθαι.

§. 184.

έγω νομίζω πάντας άνθρώπους έράνους φέρειν παρά τον βίον αύτοις, ούχι τούςδε μόνους ους συλλέγουσί τινες καὶ ὧν πληρωταὶ γίγνονται, άλλὰ καὶ ἄλλους. οίον έστι τις μέτριος καὶ φιλάνθρωπος ήμων καὶ πολλούς έλεων. τούτω ταὐτὸ δίκαιον ὑπάρχειν παρά πάντων, ἄν ποτ εἰς χρείαν καὶ ἀγῶνα ἀφίκηται ἄλλος ούτοσί τις αναιδής καὶ πολλούς ύβρίζων καὶ τοὺς μὲν πτωχοὺς τούς δε καθάρματα τούς δε ούδεν υπολαμβάνων είναι τούτω τάς αὐτάς δίκαιον ὑπάρχειν φορας άσπερ αὐτὸς είσενήνοχε τοὶς άλλοις. αν τοίνυν ύμιν έπιη σκοπείν, τούτου πληοωτήν εύρήσετε Μειδίαν όντα του έράνου καὶ οὐκ ἐκείνου.

Die eingeschlossenen worte fehlen in Zund den büchern der zweiten recension, scheinen also, da sie blos in denen der drit-

ten vorkommen, ergänzung von unten. Dobree streicht die ganze erste stelle: haec omnia deleo ex p. 370 male retracta, und sie kann allerdings dort, was an der zweiten nicht möglich ist, ohne dem zusammenhange eintrag zu thun, fehlen. Dieses verdient beachtung; in einer wirklich gehaltenen rede hätte Demosthenes gewiss nicht zweimal dasselbe auf diese art gesagt. Andrerseits ist zu erwägen, dass namentlich die form οἶον ἐγώ τις .. εἰμὶ einer übertragung aus οδόν έστι τις μέτριος . . ή μ ω ν wenig ähnlich sieht, und in unserer rede eine strenge scheidung nicht rathsam scheint.

Diese einzige stelle, glaube ich, ist es, aus welcher die alten ihr urtheil, dass die rede nicht ausgearbeitet sei, geschlossen haben, wie es auch περί παραπρεσβείας nur die eine stelle über Chares §. 332-36 ist, welche im allgemeinen dasselbe giebt, was schon oben vorgekommen war. Wenn §. 198 gesagt ist, xai πάντες είσὶ τούτω καθάρματα καὶ πτωχοί καὶ οὐδὲ ἄνθρωποι, so ist dieses keine eigentliche wiederholung, sondern nur die anwendung des obigen allgemeinen satzes auf Midias. Was unsere scholien theils selbst, theils aus andern mittheilen, gibt so wenig überzeugung, als was die neuern einer nicht ausgearbeiteten darstellung zuschreiben 1).

Ob die alten sonst noch in unserer rede auffallendes gefunden baben, ist unbekannt, unter den neuern aber haben Böckh und Buttmann 2) richtig erinnert, dass nach §. 22 eine grosse lücke ist und die ausführung alles dessen fehlt, was die narratio angegeben (es sind sieben puncte) und die divisio versprochen hat; ersterer glaubt, der redner habe dieses alles vorläufig übergangen, und da er nachher mit Midias sich verglichen hatte, es später auch nicht weiter ausgeführt.

Die nähere betrachtung der ganzen composition der rede nöthigt mich, noch weiter zu gehen, und ich hoffe jeder werde sich leicht überzeugen, dass diese ordnung und folge, auch wenn es blosser entwurf wäre, von Demosthenes nicht ausgehen könne.

Exordium 1-12, Narratio 13-18,

Divisio 19-21 ... ἐξελέγξω δὲ

1) A. Schaefer Dem. III, 2, p. 58-63. 2) Böckh Berliner åkad. 1818, p. 72-77. Buttmann excurs. II.

ποώτον μὲν ὅσα αὐτὸς ὑβοίσθην, ἔπειτὰ ὅσα ὑμεῖς, μετὰ ταῦτα δὲ καὶ τὸν ἄλλον βίον αὐτοῦ πάντα ἐξετάσω . . .

Das heisst: das ganze theilt sich in die causa, die beleidigung welche Demosthenes und mit ihm alle Athener erlitten haben 3), und in die vita, die streiche welche Midias in seinem leben gegen andere als Demosthenes verübt hat. Von dem ersten theile lesen wir hier nur die worte: λέγε μοι την τοῦ γουσοχόου πρώτην λαβών μαρτυρίαν, μαρτυρία. Nach diesem wird sogleich auf den zweiten theil, die vita, übergegangen, nur dass vorher noch einige einwürfe widerlegt werden sollen. §. 23 πολλά μέν τοίνυν ω ανδρες Αθηναίοι και περί ων τους αλλους ήδικημεν έγω λέγειν, ως περ είπον έν άρχη τοῦ λόγου, καὶ συνείλοχα ύβρεις αὐτοῦ καὶ πονηρίας τοσαύτας, ὅσας ἀκούσεσθε αὐτίκα δη μάλα . . . βούλομαι δὲ πρὸ τούτων εἰπεῖν, οἶς ἐπιγειρήσειν αὐτὸν ἀκήκοα έξαπατᾶν ύμᾶς. Nach der jetzigen ordnung haben wir die auffallende verkehrtheit, dass jenes ώςπερ εἶπον ἐν ἀρχη τοῦ λόγου, was nur, wenn bereits vieles dazwischen gesetzt ist, gesagt werden kann, sich auf das bezieht, was unmittelbar §. 19 vorausgeht, dagegen das zweite ἀκούσεσθε αὐτίκα δή μάλα, was sogleich erwartet wird und nach der widerlegung der vorläufigen einwürfe auch sogleich folgen muss, erst lange nachher, nachdem ganz fremdartiges, gar nicht hieher gehöriges dazwischen geschoben ist, §. 128 auseinander gesetzt wird. Ersteres bedenken wird indessen durch die bemerkung, dass der ganze erste theil, die eigentliche causa, als fehlend anzunehmen ist, gleichviel ob dieses ausgefallen, oder von dem redner überhaupt nicht ausgearbeitet worden ist, vollkommen gehoben; letzteres aber bildet den inhalt unserer untersuchung.

Wir stehen also bereits mit §. 23 im zweiten theile der rede, der aufzählung dessen, was Midias andern angethan hat (§. 128), nur werden einige einwürfe vorausgeschickt; es sind felgende:

<sup>3)</sup> Jenes ὅσα ὑμεῖς umfasst offenbar alle Athener, und bezieht sich auf dieses fest, wie §. 126-7 darstellt; unter ἄλλον βίον dagegen ist zu verstehen, was ausser Demosthenes auch andere ἄλλοι schon früher erlitten haben. Dieses ist wegen Schäfer zu erinnern, der p. 62 unter ὑμεῖς die ἄλλοι versteht und den dritten theil mit §. 131 beginnen lässt.

- 1) Midias wird sagen, ich hätte eine andere klageform wählen sollen, §. 25-8 (conf. p. 601-2);
- 2) er wird oft sagen μή με Δημοσθένει παραδώτε μηδε διὰ Δημοσθένην με ἀνέλητε· ὅτι ἐκείνο πολεμῶ, διὰ τοῦτό μ' ἀναιρήσετε; §. 29—30;
- 3) άλλὰ μὴν πρός γε τὸ τοιοῦτον ὅτι Δημοσθένης φησὶν ὅβριστιαι, δίκαιος καὶ κοινὸς καὶ ὑπὲρ ἀπάντων ἐσθ' ὁ λόγος: §. 31—35;
- 4) es hat mir jemand gemeldet, dass er beispiele von solchen sammle, die andere geschlagen haben und ungestraft durchgekommen sind; §. 36-41.

Was dieser letzten  $\pi \rho o \varkappa a \tau \acute{a} \lambda \eta \psi \iota \varsigma$  folgt, ist keine widerlegung von einwürfen mehr, sondern führt uns in das gebiet der beweisführung dessen, was dem Demosthenes widerfahren ist, folgenden inhaltes:

- 1) da Midias die that  ${\it v} \beta \varrho {\it v} \iota$  vollführt hat, muss er nach den gesetzen gestraft werden , §. 42—50 ;
- 2) es ist nicht blos  $\[ \tilde{\nu}\beta\varrho\iota\varsigma \]$ , sondern noch mehr, es ist  $\[ \tilde{\alpha}\sigma's \]$   $\[ \beta\epsilon\iota\alpha \]$ , §. 51—55. Das folgende bezieht sich auf die heiligkeit des festes und die sicherheit, welche während desselben allen gesetzlich gewährt ist, §. 69;
- 3) er hat keine geringere strafe als den tod verdient,  $\S. 70-76$ ;
- 4) wie die feindschaft,  $\ddot{\epsilon}\chi\partial\varrho\alpha$ , zwischen Demosthenes und Midias entstanden ist, §. 77—101;
- 5) er hat noch ärgeres gethan; er hat mich λιποταξίου belangen lassen, und als den mörder des Nicodemus ausgeschrien,
   §. 102—25;
- 6) schluss: ὅσα μὲν τοίνυν εἴς τε τὴν λειτουργίαν καὶ τὸ σῶμὶ ὑβρίσθην, καὶ πάντὶ ἐπιβουλευόμενον τρόπον καὶ πάσχων κακῶς ἐκπέφευγα, ἀκηκόατε, ὦ ἄνδρες ᾿Αθηναῖοι, καὶ παραλείπω δὲ πολλὰ, §. 126—27;
- 7) übergang zum zweiten theile, der vita, was Midias andern gethan hat, §. 128 seqq.

Man braucht nur die inhaltsliste nachzusehen um sich zu überzeugen, dass 1-6, §. 42-127, die persönliche vertheidigung des Demosthenes allein angehn, und wir damit im ersten, nicht im zweiten theile der rede stehen; es gehört zu dem, wovon oben §. 19 gesagt ist: τὰ μὲν οὖν εἰς ἐμὲ καὶ τοὺς φυλέτας ἦσελγη-

μένα . . ταῦτ' ἐστὶν ὧ ἄ. 'Α. καὶ πόλλ' ἔτερα, ὧν ὅσ' ἂν οἶός τ' ὧ διέξειμι πρὸς ὑμᾶς αὐτίκα δὴ μάλα: unter dem πόλλ' ἔτερα ist deutlich die klage λιποταξίου und φόνου gemeint. Demosthenes hat demnach die ausführung des ersten theils ὅσα αὐτὸς ὑβρίσθην nicht übergangen, eine bedeutende und zwar die letzte partie davon bis zum schlusse hat sich in §. 42—127 vollständig erhalten. Deswegen kann der anfang des zweiten theils (der vita) samt den vier προκαταλήψεις, so wie dieser jetzt §. 23—41 voran steht, diesen platz ursprünglich nicht eingenommen haben.

Diese unordnung wird um so auffallender, als weder §. 42 noch §. 118 eine spur zu finden ist, die auf eine lücke oder umstellung hinweist, wie diese noch in der rede περί παραπρ. §. 149 vorhanden ist, vielmehr ist hier alles in ordnung und folge, nur der zusammenhang des ganzen zeigt diesen missstand. An ersterer stelle heisst es, Midias könne nicht sagen, dass er in plötzlicher aufwallung und leidenschaft das gethan habe, er hat das schon seit langem beabsichtigt: βεβουλευμένως ὁ τοιοῦτος ύβρίζων ἐστίν ήδη φανερός, woran sich nicht unpassend das anschliesst was nach obiger bemerkung zum ersten theile gehört, δ. 42 άλλὰ μὴν ὁπηνίκα καὶ πεποιηκώς ἃ κατηγορῶ καὶ ὕβρει πεποιηχώς φαίνεται, τούς νόμους ήδη σχοπεῖν δεῖ. Auch §. 128 hängt mit dem, was vorausgeht, gehörig zusammen, indessen nicht minder passend im einzelnen ist, wenn, was der zusammenhang des ganzen fordert, jener obige abschnitt §. 23-41, die einleitung zur vita, nach §. 127 gesetzt wird und den eigentlichen übergang aus dem ersten in den zweiten theil der rede bildet.

Kann man diesen mangel an zusammenhang und den widerspruch, welchen wir nachgewiesen haben, dem redner selbst zuschreiben? wer das nicht will, und ich zweifle, dass, wer den jetzigen missstand einmal richtig erkannt hat, glauben wird, dass dieser von Demosthenes ausgehe, dem bleibt nur die annahme, dass dieser rede manches schicksal erlitten hat, das näher nachzuweisen wir nicht im stande sind. Dass der erste theil vollständig ausgearbeitet war, schliesse ich, weil von diesem noch so viel erhalten ist, §. 42—127. Auch der anfang deutet auf einen ausfall; hätte Demosthenes diese confirmatio nicht gegeben, wie Böckh annimmt, so würden wir auch die ersten worte nicht lesen §. 21

λέγε μοι την . . . μαρτυρίαν; er würde, wie unten §. 130 die thatsachen nicht aufgezählt sind und nur durch ὑπομνήματα τῶν Μειδίου ἀδικημάτων angedeutet werden, sich auch hier mit einem einfachen μαρτυρίαι begnügt haben. Diese confirmatio aber ist hauptsache, und es ist schwer zu glauben, dass der redner das wichtigste, worauf er den grössten werth legte, nicht sogleich ausgearbeitet hatte. Nach meinem urtheile war die rede vollständig, ein theil aber ging wohl schon frühe verloren; was der unbekannte verfasser des zweiten argumentum neues bietet, ist nur eigene erfindung, eine divinirende interpretation, womit spätere exegeten sehr freigebig sind.

Wenn es jemandem auffallen sollte, dass §. 24-41 eine widerlegung von einwürfen gegeben wird, während solche unten 6. 141 zahlreich wiederkehren, so ist zu beachten, dass die, welche hier hervorgehoben werden, den Demosthenes unmittelbar bebetreffen, und er es deswegen für nöthig hält, dadurch zunächst jede einrede zu beseitigen. Dieses sieht man aus dem schlusse δ. 41 αν γαρ ταῦθ' οίτως έγνωσμένα ύπαργη παρ' ύμῖν, οὐκ ένέσται αὐτῷ λόγος οὐδὲ είς. ποία γὰρ πρόφασις, τίς ἀνθρωπίνη καὶ μετρία σκηψις φανείται των πεπραγμένων αὐτως; Da für den ἄλλος βίος eigene ὑπομνήματα reservirt sind, aus welchen die beleidigungen gegen andere einzelne vorgetragen werden sollen, §. 128-31, so bildet alles folgende einen commentar über das ganze mit widerlegungen von einwürfen, es ist die confutatio und amplificatio, keineswegs durchaus in form von προκαταλήψεις, wie es sonst gewöhnlich ist; manches ist eine einfache angabe, wie die vergleichung mit Alkibiades §. 143-50. Bei einwürfen die er am meisten fürchtet, hält er sich länger auf, wie bei den detτουργίαι des Midias §. 151-74. Zu bemerken ist die einleitende formel 6. 184 α τοίνυν οὐδενὸς τῶν εἰρημένων ήττον ἀναγκαῖον είναι νομίζω πρός ύμας είπεῖν, ταῦτ' είπων έτι καὶ βραγέα περί τούτων διαλεχθείς καταβήσομαι, woraus man sieht, dass es dem ende zugeht; hier erwartet man nicht einwürfe, welche die person des Demosthenes betreffen, wie §. 189-90 καὶ ἡήτωρ ἐστὶν ούτος ίσως έμε φήσει λέγων, und den folgenden τάχα ίσως καὶ τὰ τοιαῦτ' έρεῖ ώς έσκεμμένα καὶ παρεσκευασμένα πάντα λέγω Man mag dieses und anderes dem mangel einer endlichen anordnung und revision, welche auch später nicht erfolgt ist, zuschreiben, die ganze rede zeigt, wie tief er die beleidigung

empfunden hat, wie er vom hasse erfüllt nur rache will: sie war bald nach erlittener schmach und gewiss vollständig aufgezeichnet.

### 2. Demosthenes reden gegen Androtion und gegen Timokrates.

Die Timokratea hat das besondere, dass aus der rede gegen Androtion §. 47-56 und §. 65-78 in sie vollständig §. 160-86 übergetragen sind, nur mit dem unterschiede, dass was dort dem Androtion allein aufgebürdet wird, dieser hier zugleich in verbindung mit Timokrates ausführt: und damit niemand glaube, dieses sei durch zufall geschehen, und desshalb diese wiederhog lung streiche, wie manche kritiker nicht dulden, dass derselbe gedanke anderswo sich noch wiederhole, hat der redner, was einzig im Demosthenes ist, selbst deutlich genug §. 159 zu verstehen gegeben, dass der ganze abschnitt bereits früher in einem andern gerichte vorgetragen worden. Es sind nicht dieselben richter, und wenn in einem frühern processe über eine person nähere aufklärung gegeben wurde, so kann es nicht auffallen, dass bei einer spätern gelegenheit, falls es der sache zuträglich ist, im ganzen dasselbe wiederholt wird. Wir können demnach beide stellen näher vergleichen und bei dem zustande unserer quellen daraus vielleicht manche belehrung holen.

Anderer ansicht ist Benseler de hiatu p. 123—27; er hält nicht nur diesen theil aus der Androtionea §. 160—86 für unächt, sondern er greift viel weiter zurück, die ganze partie §. 110—87 ist ihm von fremder hand eingesetzt, man sehe dieses aus der häufung des hiatus, der wiederholung mancher sätze und gedanken, der artikel über Androtion gehöre nicht hieher; verbinde man dagegen §. 109 und 187 mit streichung des dazwischen gelegten, so sei alles in schönster harmonie. Der abschnitt §. 110—87 sei aus der rede des Euktemon (welcher mit dem Diodorus, für welchen Demosthenes unsre rede verfertigt hat, den Timokrates anklagte) und jener gegen Androtion von einem spätern eingeslickt.

Arnold Schäfer Demosth. III, 2, p. 63-65 erkennt das missliche und gewagte einer solchen hypothese, tritt jedoch noch aus einem andern wichtigen grunde dem urtheile Benselers bei, dass der ganze von diesem bezeichnete abschnitt §. 110-87 in diesem processe ein fremdartiges element bilde. Nichts könne

einen ärgern missklang geben, als unmittelbar nach dem artikel gegen Androtion zu hören, dass dieser und seine genossen die ganze schuld bezahlt haben, also persönlich keinen gewinn mehr aus Timokrates gesetz ziehen; nach der frühern auffassung, wie sie durch den ganzen vorhergehenden theil gehe, könne man nur annehmen, Androtion müsse unmittelbar in den kerker wandern, wenn Timokrates gesetz aufgehoben wird; die zahlung müsse aber in der zwischenzeit kurz vor der gerichtlichen verhandlung geleistet worden sein, in folge dessen jener theil gemäss der veränderten situation ausgeschieden und umgearbeitet werden Wir haben nämlich in dieser partie das concept oder den entwurf des zweiten theils, welcher sich durch die inzwischen geleistete zahlung des Androtion und der andern von selbst aufhob, aus welchem jedoch Demosthenes mehreres in den ersten theil, den beweis der gesetzwidrigkeit, herüber nahm (daher die wiederholungen), und überhaupt die rede der veränderten situation anpasste; so entstand eine doppelte recension, eine kürzere von letzter hand in allen theilen sorgsam ausgeführt, die andere leicht hingeworfen, aber voll wirksamer ausfälle gegen Androtion und seine genossen; beide recensionen wurden zusammengezogen, sei es dass Diodorus aus hass gegen Androtion die rede in solcher gestalt in umlauf brachte, oder dass ein anderer sich darüber machte, sie so vollständig wie möglich herzustellen und von dem entwurfe des Demosthenes nichts preis zu geben.

Dieses ist wie man sieht eine sehr geistreiche vermuthung und wahrt dem redner wenigstens sein eigenthum; wir hätten demnach diesen theil wie die Midiana zu betrachten. Es ist daher die frage, ob der von Schäfer angeführte grund, denn dieser allein ist von bedeutung, eine solche wichtigkeit hat, dass die nothwendigkeit dieser vermuthung nicht abzuweisen ist. Wir haben eine  $\gamma \rho u \phi \dot{\eta} \pi' u \rho \alpha r \delta \mu \omega r$ , deren beweisführung ganz einfach ist:

exordium §. 1—10, narratio §. 11—16, confirmatio §. 17—109:

- 1) der νόμος des Timokrates ist παράνομος §. 17-31,
- 2) ,, πασι τοῖς οὖσι νόμοις ἐναντίος §. 32-67,
- 3) ,, ούτ' ἐπιτήδειος ούτε συμφέρων §. 68-107. frequentatio §. 108-9.

Damit ist die beweisführung, dass das gesetz zu verwerfen sei, vollendet; dieses ist bis hieher ganz allgemein gehalten und nur an und für sich betrachtet. Eine vorläufige andeutung von dem, was noch kommen kann, ist zwar §. 67 gegeben, aber absichtlich kein name und keine person erwähnt. Jetzt folgen nähere erklärungen bis zum schlusse sammt widerlegungen von etwaigen einwürfen, die gemacht werden können, es ist die confutatio, §. 110—217:

- 1) Timokrates hat sein gesetz nicht im interesse aller bürger beantragt, sondern ἐπιβουλεύσας nur zum vortheile des An drotion, damit dieser und seine genossen keine strafgelder der ἰερὰ (das zehnfache) und ὅσια (das doppelte) erlegen dürfen, §. 110—21. Ausfall auf die redner, die sich alles erlauben, und beissende schilderung der drei betheiligten;
- 2) er wird den νόμος zu seiner vertheidigung anführen, in welchem geschrieben ist, οὐδὲ δήσω Ἀθηναίων οὐδένα δς ἂν ἐγγνητὰς τρεῖς καταστῆ κτλ. Dieser hat seine bestimmte beziehung und gilt nur für die ἄκριτοι, während sein νόμος alle gerichtlichen entscheidungen, τὰ δεδικασμένα, aufhebt und eine δήμου κατάλυσις ist: §. 144—54;
- 3) er suchte damit man seine absicht nicht merke νόμφ τοὺς νόμρυς καταλῦσαι. Als ihn neulich jemand fragte, wie er denn hoffen könne, in diesem processe ungestraft durchzukommen, sagte er diesem, er möge nur nicht so dumm sein so etwas zu denken, ihm werde Androtion helfen und der habe schon solche reden ausstudirt, dass er von dieser klage nichts zu befürchten habe, §. 155—59. Dieses veranlasst zugleich, gegen Androtion, um ihn von der vertheidigung abzuschrecken, aufzutreten und es wird aus der früheren rede gegen denselben, was er dem staate nachtheiliges gethan, vorgetragen, §. 160—87;
- 4) er wird sagen, Androtion und compagnie haben ihre staatsschulden bezahlt, und es wäre doch schrecklich, wenn man ihn anklagte, er habe zu deren gunsten sein gesetz gegeben, und er jetzt, nachdem diese bezahlt haben, deswegen leiden sollte, §. 187—89. Antwort: das gehört nicht hieher, es handelt sich um das gesetz an sich, wie es ist, auch sind jene keineswegs ihren verpflichtungen nachgekommen;
- 5) er wird sagen, es sei schrecklich, dass er wegen eines so humanen gesetzes so inhuman behandelt werde, §. 190-3;

- 6) πολλὰ δ' ἄν τις ἔχοι λέγειν . . . κεφάλαιον δ' ὑμῖν ὅ μνημονεύσετε ἐρῶ: sein gesetz ist rückwirkend auf die vergangenheit, §. 194-99;
  - 7) er thut alles um geld u.s.w.

Streichen wir nun mit Benseler und Schäfer die ersten drei bezeichneten puncte §. 110—87, so erhalten wir allerdings einen geeigneten übergang aus der confirmatio in die confutatio: οἶδα δ' ὅτι ὡς μὲν οὖκ ἀσύμφορος ὑμῖν ἐστῖν ὁ νόμος .. οὐχ ἔξει λέγειν, ἀκούω δ' αὖτὸν λέγειν, obschon dieser nicht mit δὲ eingeleitet werden konnte, wir verlieren aber die widerlegung eines haupteinwurfes des Timokrates, dass sein gesetz einem andern gesetze ganz entsprechend sei, §. 144—54. Dieses ist ein so wichtiges argument, dass es Demosthenes bei einer umarbeitung seiner früheren rede, zumal nichts im wege stand, dieses vollständig herüberzunehmen, nicht umgehen konnte, und das allein schon erregt einen grossen zweifel an der richtigkeit der neuen hypothese.

Ist jener missklang, welchen Schäfer als vorzüglichen grund hervorhebt, so arg, dass man zu einer solch eigenen aushülfe seine zuflucht nehmen muss? Ich finde das nicht. Aus der narratio §. 14-16 sieht man allerdings, dass vor dem gesetzesantrage des Timokrates (exsivois rois roovois) Androtion und compagnie noch gar nichts von ihrer schuld erlegt haben, weder die eigentliche, neun talente, dreissig minen, zu deren erlegung sie sich dort bereit erklären, noch die zuschlag- und strafgelder, welche mehr als das doppelte betrugen. Später wurde, wie man aus §. 188 sieht, bezahlt ώς έκτέτισται τὰ γρήματα Ανδροτίωνι καὶ Γλαυκέτη καὶ Μελανώπφ: auch δ. 196 kann man glauben, dass alles bezahlt worden (28 talente), obschon §. 197 εἰ καταθήσουσι wieder zweifeln lässt. Dass bei dem antrage des Timokrates es besonders darauf abgesehen war, dem volke die προςτιμήματα zu entziehen, sieht man aus §. 191. 9. Nun lehrt aber die hauptstelle, dass jene keineswegs alles bezahlt haben, §. 189 καίτοι καὶ τοῦτ' ούκ απορήσαιμα αν δείξαι, πάντα μαλλον ή κατά τους νόμους πεποιημένους την έκτισιν έκείνους την τῶν χοημάτων. So konnte der kläger nicht reden, wenn sie volle zahlung geleistet hatten; sie werden also nur die  $\alpha \pi \lambda \tilde{\alpha}$ , wie sie schon früher versprochen hatten, entrichtet, keineswegs, wie Schäfer angibt, die ganze schuld getilgt haben. Aber da hier eine klage παρανόμων vorliegt und nur Timokrates der angegriffene ist, so gehört das nähere nicht hieher und wird übergangen, άλλά μὴ περὶ τούτων ὑμῶν οἰσόντων τὴν ψῆφον τί δεῖ ταῦτα λέγοντα ἐνοχλεῖν με νυνί;

Dieser jedenfalls ächte theil der rede ist daher mit den fraglichen §. 110-87 in keinem widerspruche; diese sagen ganz dasselbe aus, und stimmen vollkommen überein: §. 111 Beirat zor νόμον έπ' αποστερήσει των μέν όσίων της διπλασίας, των ίερων δὲ τῆς δεκαπλασίας, §. 120-21. 130. 159. Wir können demnach diesen zweifel als unbegründet übergehen, und die übrigen, welche man gegen diesen abschnitt erhoben hat, bedeuten noch weniger. Man vermisst §. 187 καὶ περὶ μέν τούτων (τούτου Σ) κατὰ σχολήν α δε Τιμοκράτει συνερεί, πολλά λέγειν έτι πρός τούτοις έχων παύσομαι, οίδα δ' ότι einen genügenden übergang. Die stelle ist corrupt, aber nachdem Z allein das ächte rovrov erhalten hat ergiebt sich das andere von selbst. Oben hat der redner gesagt §. 159, er wundere sich über die unverschämtheit des Timokrates und Androtion, τοῦ μὲν εί καλεῖ, τοῦ δ' εί πάρεισι καὶ συναπολογήσεται, und nachdem er über Androtion mehreres seinen richtern vorgetragen hat, schliesst er mit den worten, von diesem wolle er für jetzt nicht weiter reden, wenn er aber den Timokrates wirklich vertheidigen werde, habe er noch genug gegen ihn vorzubringen, περί μέν τούτου κατά σγολήν εί δή Τιμοκράτει συνερεί ...

Dass dieser vermeintlich fremdartige abschnitt nicht mit gleicher sorgfalt wie das übrige ausgearbeitet sei, ist nur eine täuschung, welche bei genauerer betrachtung der einzelnen stellen sogleich verschwindet; man nimmt an wiederholungen besondern anstoss, weil man das, was die sache fordert und jedem redner von selbst zugestanden ist, nicht achtet; es findet dieses dann statt, wenn etwas besonders hervorgehoben und den richtern ans herz gelegt werden soll. Wenn z. b. in dieser langen und ausführlichen rede der gedanke wiederkehrt: nicht blos ein theil des gesetzes ist schlecht, das ganze von anfang bis zu ende, von a bis z taugt nichts — keineswegs gleich neben einander, sondern das einemal in der confirmatio §. 70, das zweitemal in der confutatio §. 110, — so ist das kein beweis, dass der zweite theil nicht sorgfältig ausgearbeitet ist, sondern vielmehr nur ein beweis, dass ein besonderer nachdruck darauf gelegt werden soll.

So ist es mit andern stellen, und man hat unrecht, dergleichen mit jener aus der Midiana, welche ganz anderer art ist, zu vergleichen. Wenn in der confutatio §. 103 Solon mit dem zusatze Σόλων οὐδεν όμοιος ων τούτω νομοθέτης erwähnt wird, und nachdem das solonische gesetz vorgelesen worden, höhnisch der ausruf folgt: ὅμοιός γε ο ἄνδρες ἀθηναῖοι Σόλων νομοθέτης καὶ Τιμοκράτης, wenn bald nachher §. 113 bei einer zweiten anführung Solons wieder gesagt ist: καίτοι γ' ὁ Σόλων ὧ α. 'Α. οδ οὐδ' αν αὐτὸς Τιμοκράτης φήσαι ομοιος νομοθέτης είναι, ούγ . . φαίνεται παρασκευάζων, so sollte man nicht denken, dass irgend jemand diese wiederholung tadeln und in ihr den beleg finden konnte, dieser theil sei nicht gehörig ausgearbeitet. Die vergleichung des Solon und Timokrates als gesetzgeber liegt so nahe, dass es vielmehr tadelnswerth gewesen wäre, wenn der redner diesen gegensatz, welcher von so trefflicher rhetorischer wirkung ist, versäumt hätte. Man muss in diesen reden nicht blos auf den buchstaben sehen, sondern weit mehr auf den geist und den zusammenhang der gedanken.

Wir dürfen demnach als gewiss annehmen, dass Demosthenes in der Timocratea sich selbst ausgeschrieben hat, und können eine nähere vergleichung vornehmen, was noch keineswegs geschehen ist. Ich will hier nur das hervorheben, was das wichtigste und interessanteste ist. In der rede gegen Androtion ist nur von diesem die rede, alle thatsachen, die dort aufgeführt werden, gehn von diesem allein aus, er hat keinen gefährten, keinen theilnehmer. Plötzlich lesen wir §. 74 zehn zeilen, in welchen von mehreren, welche das alles verübt haben, gesprochen wird: τρία τοίνυν έκ τούτου τὰ δεινότατ' ἄν τις ἴδοι πεπραγμέν' αὐτοῖς .. σεσυλή κασι . . ή φανίκασι . . ἀφήρηνται . . εἰργασμένοι . . προεληλύθασιν . . . τοῖς πεπραγμένοις. Dieses ist gar nicht zu erklären, weil nach der rede überall nur der singularis, Androtion als subject, stehen kann; niemand aber wird eine solche kritik üben. Am schlusse wird durch die worte 6 ut οἴεται .. σωθήσεσθαι, ό δὲ παρακάθηται καὶ οὐ καταδύεται τοῖς πεπραγμένοις jener pluralis näher definirt, es werden zwei bestimmte personen dadurch bezeichnet, welche aus dem, was vorausgegangen, bekannt sein müssen, was durchaus nicht der fall ist. Die ausleger sind gleich fertig, sie sagen: Androtion und seine gefährten. Woher wissen sie das? In der spätern rede

nämlich wird Timokrates als genosse des Androtion eingeführt, und was in der erstern von diesem allein ausgesagt ist, wird in dieser beiden zur last gelegt, und daher in ihr gewöhnlich der pluralis. Der ganze paragraph ist von fremder hand aus der Timocratea in die Androtionea übergetragen, in welcher er seiner form nach nicht passt und nicht stehen kann 4), es ist ein in dieser entbehrlicher schlusssatz, welchen Demosthenes erst der späteren rede zugesetzt hat; nicht der einzige zusatz, auch §. 175, dreizehn zeilen, δεῖ τοίνυν ... τοιαῦτα πεπολιτευμένων erscheint in ihr ganz neu. Diese übertragung fällt in sehr frühe zeit, weit über das alter unserer bücher hinaus; denn in diesen wenigen zeilen hat sich zugleich noch ein ganzer satz erhalten, der in allen unsern handschriften der Timocratea & 182 verloren gegangen ist: xai τοιαύτα και τοσαύτα τὸ πληθος κακά είργασμένοι είς τούτο άμα 5) άναισθησίας καὶ τόλμης προεληλύθασιν, ώστε μέμνηνται τούτων ώς καλώς αύτοις διωκημένων, ωσθ' δ μέν οἴεται δί έκεῖνον ὑφ' ὑμῶν σωθήσεσθαι, ὁ δὲ παρακάθηται καὶ οὐ καταδύεται τοῖς πεπραγμένοις. Die gesperrt gedruckten worte sind in ihr, wie man sieht, durch wiederholung und den gleichklang des wortes ωστε ausgefallen. Was sonst noch aus dieser vergleichung zu lernen ist, will ich anderen zu bemerken überlassen; es genüge vorläufig an einem weiteren beispiele überzeugend nachgewiesen zu haben, wie schon in ältester zeit der text des Demosthenes änderungen erlitten hat, an welche man nicht denkt, und die nur durch eine sorgfältige untersuchung des ganzen wie des einzelnen theilweise noch erkannt werden können.

### 3. Demosthenes in Aristocratem §. 217.

In der Aristocratea herrscht ein so frisches und gesundes leben, wie in wenigen reden des Demosthenes; sie hat auch den besondern vorzug, dass keine persönlichen leidenschaften des redners auftreten, und deswegen ist sie von vielen sophismen frei, die man sonst nur zu häufig findet; sie ist dem einfachen sinne des bürgers, für den sie geschrieben ist, ganz angemessen; daher

Späterer Zusatz. Ich sehe erst jetzt, dass Sauppe das eine in seiner ausgabe bereits bemerkt hat: Pluralis numerus mihi videtur ostendere, totam hanc paragraphum ex or. 24 male huc translatam esse. Die sache ist über allen zweifel erhaben.
 Auch dieses ἄμα fehlt in den handschriften der Timocratea.

die vielen ausfälle auf die redner, §. 144-47. 184-86. 201-3. 210. Zu bemerken ist, dass während die rede aus drei theilen besteht, 1) dem παράνομον, 2) dem ἀσύμφορον, 3) dem ἀνάξιον, also ähnlich der Ctesiphontea des Aeschines, welche alle gleich vollständig durchgeführt sind, der epilogus die beiden letzten abschnitte stillschweigend übergeht und nur den inhalt dessen, was das παράvouor gegeben hat, wiederholt. Die ersten worte des epilogus δ. 215 περί δη των νόμων ων παραγεγράμμεθα ω ά. δ. βούλομαι μικρά πρός ύμᾶς είπων καταβαίνειν, zeugen zur genüge, dass der redner auch sonst nichts geben wollte, und das παράνομον ist in einer γραφή παρανόμων das wichtigste, s. §. 100-1, wogegen alles andere verschwindet. Da in der ausführung ein dutzend gesetze aufgezählt und näher erläutert werden, gegen welche der antrag des Aristokrates verstösst, so muss es befremden, wenn in der frequentatio, welche als ein besonders schönes beispiel dieser figur gelten kann, etwas vermisst wird; dieses hat meines wissens niemand beachtet. Wie in der ausführung je dem bestehenden gesetze der antrag des Aristokrates als widersprechend entgegengesetzt wird, so hier in der ἀνακεφαλαίωσις. Ich will diese recapitulation, so weit es nothwendig ist, der reihe nach angeben und auf die ausführung verweisen, woraus man schon von selbst was fehlt ersehen kann. Die confirmatio des παράνομον, worauf es hier allein ankommt, ist δ. 22-89, die consutatio aus drei προκαταλήψεις bestehend §. 90-99:

- 1) ὁ πρῶτος νόμος ἄντικρυς εἴρηκεν, ἄν τις ἀκοκτείνη, τὴν βουλὴν δικάζειν: bewiesen §. 22—8;
- 2) οὐκ ἐᾳ μετὰ ταῦτα ὁ δεύτερος νήμος οὐδὲ τὸν ἑαλωκότα ἀνδροφόνον λυμαίνεσθαι §. 28—36;
- 3) ἀπάγειν ὁ νόμος ὡς τοὺς θεσμοθέτας κελεύει, καὶ τοῦς ἂν ἐν τῆ τοῦ πεπονθότος λάβη τις πατρίδι §. 37—43;
- 4) ἔστιν ἐφ' οἶς ἀδικήμασι δέδωκεν ἀποκτείνειν ὁ νόμος. Damit ist kurz zusammengefasst, was oben in drei verschiedenen gesetzen, dem vierten  $\S$ . 44—50, dem fünften  $\S$ . 53 59, dem siebenten  $\S$ . 60—61 nachgewiesen ist;
- 5) ἐάν τις πάθη τι τοιοῦτον, δίκας ὁ νόμος κελεύει αἰτεῖν πρῶτον. Inhalt dessen was §.62-81 als neuntes angegeben ist;
- 6) τὸ ἀνδρολήψιον παρ' οἶς ἂν ὁ δράσας  $\mathring{\eta}$  . . . zehntes gesetz §. 82–85;

- 7) οὐκ ἐῷ νόμον, ἐὰν μὴ τὸν αὐτὸν ἐπὶ πᾶσι τιθῆ τις, εἰςφέρειν, elftes gesetz §. 86;
- 8) οὐχ έᾳ ψήφισμα ὁ νόμος χυριώτερον είναι νόμου, zwölftes gesetz §. 87.

In dieser aufzählung, welche wie alles andeutet, vollständig sein soll, fehlt was oben das fünfte gesetz §. 50—52, und das achte §. 62, und da die dazwischen liegenden zwei bereits in dem was der epilogus als das vierte bezeichnet, enthalten sind, so mussten beide, fünf und acht, unmittelbar auf einander folgen. Das erste ist am schluss §. 52 mit seinem gegensatze, wie wir es hier erwarten, in den worten zusammengefasst: ὁ μὲν τοίνυν νόμος ἔνδειξιν δέδωκε, καὶ ταύτην, ἀν κατίη ὅποι μὴ ἔξεστιν ὁ δὲ ἀγώγιμος ἔστω γέγραφε κἀντεῦθεν, ὅποι φεύγειν οὐδεὶς κωλύει νόμος. Der inhalt des zweiten aber ist §. 62, dass das τὸν θεσμὸν συγχυθῆναι mit atimie bestraft wird, der antrag des Aristokrates aber alle gesetze in confusion bringt. Da kein grund vorhanden ist, dass der redner bei seiner vollständigen aufzählung diese zwei gesetze übergeht, so kann ich nur annehmen, dass sie zufällig beim abschreiben ausgefallen sind.

# Der demosthenische Ἐρωπκὸς ein werk der isokratischen schule.

Am meisten befremdet die aufnahme des έρωτικός in das corpus der demosthenischen reden. Zwar ist demselben die ehre gegönnt, unter den ein und sechzig reden den letzten platz einzunehmen, aber dieses ist nur zufällig. Da die reden nach den genera geordnet sind und das ἐπιδεικτικὸν γένος als das dritte erscheint, zu diesem aher der ἐπιτάφιος und ἐρωτικὸς zählen, so ist klar, dass der ἐπιτάφιος, welcher wenn er auch nicht von Demosthenes sein sollte, doch sichere anknüpfungspuncte an den namen des grossen redners hat, vorausgeht, der έρωτικός demnach den letzten platz in dieser sammlung einnimmt. Wäre Demosthenes aus der schule des Isokrates hervorgegangen, wie aus der des Isaeus, so könnte sich wenigstens die vermuthung geltend machen, man habe die überlieferung gehabt oder doch geglaubt, hierin eine jugendarbeit unsers redners zu finden; aber Demosthenes trägt nichts isokratisches an sich, weder innerlich noch äusserlich. Es müssen also uns unbekannte gründe gewesen sein, welche die aufnahme dieses έρωτικός veranlasst haben;

gewiss ist es nicht umsonst geschehen <sup>6</sup>), dessen kann man gewiss sein; die alten haben sich auf die verschiedenheit des stils und der composition der rede etwas besser als wir neuere verstanden.

Ich wundere mich besonders, dass Hier. Wolf, welchem Isokrates wie keinem seiner zeitgenossen bekannt gewesen, es nicht bemerkt oder ausgesprochen hat, wie dieses eigenthümliche product durch und durch von den grundsätzen, gedanken und ausdrücken des Isokrates abhängig ist; zwar kannte er die antidosis nicht vollständig, indessen auch so durfte ihm diese gleiche gesinnung nicht entgehen. Aber auch keiner von den neuern hat meines wissens darauf aufmerksam gemacht, und doch ist die sache für jeden, der seinen Isokrates studirt hat, so ausgemacht, als überhaupt etwas auf dem gebiete der attischen redner ausgemacht sein kann.

Aristides πρός Πλάτωνα II, 311 sagt über die bedeutung von σοφιστής folgendes: οὐχ Ἡρόδοτος Σόλωνα σοφιστήν κέκληκεν . . οὐκ 'Ανδροτίων τοὺς έπτὰ σοφιστάς προςείρηκε λέγων δή τούς σοφούς, καὶ πάλιν αὖ Σωκράτη σοφιστήν τοῦτον τὸν πάνυ; αὖθις δ' Ἰσοκράτης σοφιστάς μέν τούς περί την έριν καὶ τούς ώς αν αύτοι φαῖεν διαλεκτικούς, φιλόσοφον δ' έαυτὸν καὶ τοὺς ἡτορας καὶ τοὺς περὶ τὴν πολιτικήν έξιν φιλοσόφους; ώσαύτως δὲ καὶ τῶν τούτω συγγενομένων ονομάζουσε τινες. Da wir nun in unserm Eroticus 6. 50 von Solon lesen τοσούτων αὐτῷ καλῶν ὑπαργόντων ἐπὸ ούδενὶ μᾶλλον ἐσπούδασεν ἡ τῶν ἑπτὰ σοφιστῶν ὅπως γενηται, νομίζων την φιλοσοφίαν ούκ ὅνειδος άλλὰ τιμην τοῖς γρωμένοις φέρειν, so hat Wesseling die allerdings nahe liegende und ansprechende vermuthung geäussert, der verfasser unsers eroticus sei Androtion. Wir hätten damit zugleich einen erklärten schüler und anhänger des Isokrates gewonnen; Androtion ist jedenfalls ein mann, der so etwas geschrieben haben konnte. Aristides ist mit der rhetorik wohl vertraut, dass er, wenn ihm auch nur unsere sammlung der demosthenischen reden zu gebote stand. wie er aus sich wusste, dass diese nicht von Demosthenes stamme, so anderswoher wissen konnte, dass Androtion ihr verfasser sei. An sich aber ist der beweis äusserst schwach; denn unsere stelle

<sup>6)</sup> Auch nicht zufällig, wie Westermann meint Quaest. II, 70-83 de Demosthenis erotico.

ist, wie schon die erwähnung des Perikles und Anaxagoras bezeugt, augenscheinlich der antidosis §. 235 nachgebildet, wo gleichfalls von Solon gesagt wird τῶν ἐπτὰ σοφιστῶν ἐκλήθη καὶ ταύτην ἔσχε τὴν ἐπωνυμίαν τὴν νῦν ἀτιμαζομένην καὶ κρινομένην παρ ὑμῖν. Dieselbe logik könnte demnach den Androtion auch zum autor der antidosis stempeln.

Doch nach dem namen des verfassers wollen wir nicht lange suchen, da wir doch keine hoffnung haben, ihn sicher zu finden, es genügt uns zu wissen, dass wir ein werk aus der isokratischen schule vor uns haben. Der neueste biograph des Demosthenes hat den "abgeschmackten" eroticus ganz übergangen, nicht mit unrecht, da dieser ausser seinen kreis fällt, indessen abgeschmackt ist er gewiss nicht, wenn man nicht auch den ganzen Isokrates so nennen will; ganz anders spricht Reiske darüber, aber dieser hat auch die sämmtliche hieher einschlägige literatur mit einem zu seiner zeit seltenen eifer studirt und daher auch im allgemeinen wie über die alten redner, so über die spätern sophisten, einen Aristides, Libanius u. a. unbefangener und richtiger als alle neuern geurtheilt. Die durchführung ist keineswegs schlecht, sondern fein, den damaligen ansichten gemäss und verdient wohl beachtet zu werden. Die zeit der abfassung wird verschieden angesetzt, Westermann hat meines erachtens aus den worten &. 46 εί δε δεί μη παλαιά λέγοντας διατρίβειν, έχοντας ύπογυιοτέροις παραδείγμασι χρησθαι, τοῦτο μέν Τιμόθεον . . τοῦτο δε 'Αργύταν . . mit recht geschlossen, dass die rede nicht viel später geschrieben sein könne. Besonders zu beachten ist das lob des Isokrates, dass Timotheus sich durch den umgang mit diesem gebildet habe und zu seinen ehren und würden gekommen sei. Das deutet wie auf innige verehrung des redners, so auch auf einen nicht viel spätern verfasser; die geschichte weiss nichts davon 7). Auffallen muss im munde eines Isokratikers, dass Archytas durch Platon berühmt geworden sei, um so mehr, als man kaum umhin kann, ihm die absicht zuzumuthen, er habe durch diese rede den platonischen Sokrates im Phaedrus zu überbieten gesucht. Die dort aufgeworfene frage, ob der καλός παῖς seine zuneigung dem ἐρῶν oder μὴ ἐρῶν zuwenden

<sup>7)</sup> Vergl. Isokr. Antid. §. 101-39. Ich kann mir nicht denken, dass ein viel späterer autor aus dieser schilderung, die Isokrates von seinem freunde Timotheus gibt, jenes erdichtet haben sollte.

solle, wird nicht, wie bei Fronto, neu aufgenommen, sondern stillschweigend übergangen; es wird nur gezeigt, dass es unrecht sei, wenn der ξρώμενος jeden έραστής als verdächtig von sich weisen wolle; die äussere schönheit ziehe an, aber aufgabe des ἐραστής sei, auf die geistige bildung der jünglinge zu wirken, damit äussere und innere schönheit — mens sana in corpore sano - sich völlig ausgleichen. Während der platonische Sokrates transcendental wird, die praeexistenz der seelen und deren zustände lehrt, um daraus die verschiedenen neigungen im irdischen leben zu erklären, hält sich unsere rede einzig an das individuum, schildert seine äussern vorzüge und will dass mit der schönheit des körpers auch die des geistes verbunden werde. Wie im Phaedrus ist der autor nicht zugegen, seine rede wird von einem andern, der eine besondere einleitung voraussendet, jemandem vorgelesen, nach welcher - dieses ist das eigene - der jüngling, für welchen sie geschrieben ist, erscheint und mit zuhört. Die besonderen abschnitte sind folgende:

- 1) einleitung des vorlesers, welcher den hauptinhalt selbst bezeichnet, §. 1—2;
  - 2) das eigentlich erotische, §. 3-9;
- lob der bestehenden vorzüge, κάλλος, σωφροσύνη, ἀνδρία, §. 10-33;
- 4) ermahnung zur weiteren ausbildung der geistigen kräfte,
   δ. 34—55;
  - 5) epilogus §. 56—7.

Während nun das frühere, wie es der gegenstand an sich und solche epideiktische reden fordern, zart und zierlich behandelt ist, wird doch entschieden das grösste gewicht nicht auf das, was bereits da ist, sondern auf das was noch werden soll gelegt, die συμβουλία §. 34—55, die aufforderung zum studium der philosophie, aber wohl gemerkt, nicht der philosophie im platonischen sinne, sondern in dem des Isokrates und — wie Aristides in obiger stelle bemerkt — einiger seiner anhänger. Wir haben hier, so zu sagen, den ganzen studienplan des Isokrates vor uns, wie dieser in der antidosis vorliegt, und das verleiht der rede hohen reiz. Diese φιλοσοφία giebt die ἐμπειρία τοῦ λέγειν καὶ βουλεύεσθαι §. 41, τὴν περὶ τὰς πράξεις καὶ τοὺς πολιτικοὺς λόγους ἐπιστήμην 8), in ihr müsse man sich aus-

<sup>8)</sup> S. 8 wird diese ganze geistige bildung mit den worten ausge-

zeichnen, das sei ζηλωτόν; in der γεωμετρία καὶ ἄλλη ἡ τοιαύτη παιδεία zu excelliren sei nicht gentlemanlike, ταπεινότερον τῆς οῆς ἀξίας §. 44. Dieses wird mit beispielen belegt, die jedoch unglücklich genug gewählt sind, Anaxagoras, Sokrates, Platon sind keine verehrer dieser rhetorischen φιλοσοφία gewesen; nur der einzige Isokrates bleibt ihm noch übrig. So geht es, wenn man einem worte verschiedene begriffe unterlegt, sich verwirrt und zuletzt selbst nicht mehr durchzufinden weiss, aber unrecht wäre es daraus zu schliessen, so etwas habe nur einem spätern sophisten, nicht einem jüngern verehrer des alten Isokrates widerfahren können.

Ich will einige bemerkungen zum texte dieser rede, welcher schon in  $\Sigma$  bedeutend corrumpirt erscheint, beilegen; sie stammen aus früherer zeit.

§. 2 λεκτικοῖς] δεκτικοῖς libri; recte Wolfius ex Isocrat. Paneg. §. 11 locum explicat, idemque λεκτοῖς praefert; tum opponuntur γραπτοῖς λόγοις Alcidamantis, qui ἐπιδεικτικοὺς novo illo nomine nuncupavit. Sunt vero λεκτοὶ quae orationes a litigantibus in iudicio recitantur, nisi in δεκτικοῖς potius latet δικανικοῖς.

ιν οὐν μὴ παρὰ τὸν λόγον σοι λέγω, μηδὲ ἀπογιγνώσκω περὶ τούτων αὐτὸς διεξίω] sic  $F\Sigma\Phi$ , ἃ γιγνώσκω  $\Upsilon\Omega$ , ἄπερ γιγνώσκω editores cum Feliciano. Scrib. ἀπογιγνώσκων.

καὶ αὐτὸς ἥκει ὂν ἠβουλήθην ἀκούειν Ἐπικράτης] ἦβουλήθη  $\Phi$ , ex coniectura puto, sed iusta, autorem intelligit; huius enim, non suam causam agit qui oratiunculam recitaturus est.

§. 3 όρῶν ἐνίους τῶν ἐρωμένων καὶ κάλλους μετεσχηκότων οὐδετέρα δὴ τῶν εὐτυχιῶν τούτων ὀρθῶς χρωμένους, ἀλλ' ἐπὶ μὲν τῆ τῆς ὄψεως εὐπρεπεία σεμνυνομένους, τὴν δὲ πρὸς τοὺς ἐραστὰς ὁμιλίαν δυσχεραίνοντας] quid οὐδετέρα, cum unum κάλλος nominatum sit? sane qui ἐρώμενος est, ei non desunt ἐρῶντες vel ἐρασταί, itaque hoc intelligas; at hoc in nostra simplici oratione durissimum est, tum καὶ abundat, et si verum est τε καὶ

drückt χάριν δὲ ἐπὶ τῶν λόγων διατελεῖν ἔχοντας im gegensatze zu den andern eigenschaften χάλλος σωφροσύνη ἀνθρία, was um so auffallender ist, als von der σωφροσύνη des Epikrates §. 21 schon im voraus gesagt wird: τοσαύτη πειθω καὶ χάρις καὶ ἐν οἶς σπουθάζεις ἐστὶ σοι καὶ ἐν οἶς παίζεις. Aber dieses ist doch auch eine χάρις ἐπὶ τῶν λόγων, so dass man die ganze συμβουλία nicht weiter brauchte, da sie ja doch nur giebt was der gepriesene bereits schon hat. Eine verwirrung im texte darf man wohl nicht suchen, es ist ein versehen des autors. Dieses zur berichtigung meiner bemerkung zu Anaximenes p. 230.

quod F praebet, amasiorum notionum excidisse certo certius est. Praeterea optimi libri exhibent  $\mu \epsilon \tau \epsilon \sigma \chi \eta \varkappa \acute{\sigma} \tau \alpha \varsigma$ , omnes vero  $\delta \grave{\epsilon}$  quod Felicianus in  $\delta \grave{\eta}$  mutavit. Haec ita fere refingas:  $\delta \varrho \tilde{\omega} v \ \check{\epsilon} \nu \ell \nu \iota \nu \varsigma$   $\tilde{\tau} \tilde{\omega} v \ [\nu \dot{\epsilon} \omega v] \ \mathring{\epsilon} \varrho \tilde{\omega} \nu \tau \omega \nu \ \varkappa \alpha \grave{\iota} \varkappa \alpha \lambda \lambda \lambda \nu \iota \varsigma \ \mu \epsilon \tau \epsilon \sigma \chi \eta \varkappa \acute{\sigma} \tau \alpha \varsigma$ , où  $\delta \epsilon - \tau \dot{\epsilon} \varrho \alpha \delta \grave{\epsilon} \ldots \chi \varrho \omega \mu \dot{\epsilon} \nu \nu \iota \varsigma$ . Lysias et Plato  $\delta \varrho \tilde{\omega} \nu \tau \epsilon \varsigma$  dicunt, noster  $\delta \varrho \alpha \sigma \tau \alpha \grave{\iota}$ , illud tamen h. l. ut facilius praetuli.

§. 4 ἐνθυμουμένους ὅτι τῶν πραγμάτων οὕτε καλῶν οὕτ αἰσχρῶν ἀποτόμως ὅντων ἀλλὰ παρὰ τοὺς χρωμένους τὸ πλεῖστον διαλλαττόντων] similem locum Isocratis attulit Wolfius Panath. §. 223 ἐνθυμουμένους ὡς οὐχ αἱ φύσεις αἱ τῶν πραγμάτων οὕτ ώφελοῦσιν οὕτε βλάπτουσιν ἡμᾶς, ἀλλ' αἱ τῶν ἀνθρώπων χρήσεις ἀπάντων ἡμῖν αἴτιαι τῶν συμβαινόντων εἰσίν. at non h. l. imitatus est autor noster, sed Archid. §. 50 οὐδὲν γὰρ τῶν τοιούτων ἐστὶν ἀποτόμως οὕτε κακὸν οὕτ' ἀγαθόν, ἀλλ' ὡς ἀν χρήσηταί τις τοῖς πράγμασι καὶ τοῖς καιροῖς, οὕτως ἀνάγκη καὶ τὸ τέλος ἐκβαίνειν ἐξ αὐτῶν, ubi Γ ἀποτόλμως, ut nostro loco ἀποτόμων ΣΥΩ.

ἀποδοκιμάζειν δὲ τοὺς ἐραστὰς, ὃ μόνον ἴδιον ἔθος οὐχ ἄπασιν ἀλλὰ τοῖς καλοῖς καὶ σώφροσιν οἰκειοῦσθαι πέφυκεν] hoc intelligi non potest, et si cum Feliciano οἶς scripseris, nescio quid sibi velit μόνον; mihi sensus tale quid requirere videtur: τοὺς ἐραστὰς, οὐ μόνον (τοὺς τυχόντας, ἀλλὰ καὶ οἶς) ἴδιον ἔθος.

§. 6 ἃ μάλιστα κατεπείγει] nostro solemne verbum: §. 8 μάλιστα κατεπείγειν, §. 13 τὸ κατεπείγονθ' ὁρᾶν.

§. 8 διατελεῖν .. διατελεῖν] sic §. 2 fin. ter αὐτὸς. §. 33 δοκ $\tilde{\omega}$  .. δόξ $\omega$ . §. 43 ἐπίστασθαι bis. §. 7 διαμαρτήσεσθαι .. διαμαρτάνεσθαι.

§. 12 μηδεν μέμψεως ἄξιον τὰ δὲ πλεῖστα περίβλεπτα] δὲ καὶ ΣΥ, fort. δὲ πλεῖστα καὶ.

München.

L. Spengel.

# Hesychius

 $\beta\alpha\beta\dot{\eta}\varrho$ ,  $\delta$  " $A\varrho\eta\varepsilon$ . Es könnte wohl der name des Ares, welchem das digamma zukommt, reduplicirt die form  $\beta\alpha\beta\dot{\eta}\varrho$  ergeben haben. Doch dürfte  $\mathring{\alpha}\varrho\eta\varepsilon$  falsch sein, und die erklärung  $\mathring{\alpha}\dot{\eta}\varrho$  lauten müssen, wie hinter  $\mathring{\alpha}\dot{\eta}\varrho$  der folgende artikel in  $\mathring{\alpha}\dot{\eta}\varrho\eta\varepsilon$  verderbt ist.

Frankfurt a. M.

Konrad Schwenck.

## XXIII.

# Adversaria Virgiliana. (S. Phil. XI, 480. 597. XII, 248. XIII, 629.)

#### Aeneidos liber sextus.

- 9. Altus. "Erat templum in montium iugis: hinc Apollo altus". Heyne. La Cerda. Nein; altus bezeichnet die würde des gottes. Iuno ist "alta", Ovid. Met. III, 284; XII, 505; Iupiter ist "altus", Ovid. Ars am. II, 38; Apollo selbst ist "altus", Aen. X, 875, wo keine beziehung auf den tempel vorhanden ist; ja alle götter sind "alti", Ovid. Fast. III, 333. S. anm. zu I, 99.
- 10. Horrendae, ein ausdruck der ehrfurcht und ganz dem engl. awful entsprechend. Vgl. Aen. XI, 507, wo der nämliche ausdruck der Camilla (dem "decus Italiae") beigelegt wird. Im deutschen ist mir kein entsprechendes wort bekannt.
- 10. Procul gehört zu petit, nicht zu secreta, da der sinn nicht ist: die secreta Sibyllae waren fern von den "arces Apollinis" oder dem tempel, sondern sowohl der tempel als die secreta Sib. waren vom hafen entfernt. Da Servius die construction nicht verstand und wusste, dass Virgil nicht die secreta Sib. weit vom tempel weg verlegen konnte, so hat er die topographische schwierigkeit dadurch zu beseitigen gesucht, dass er procul durch "haud longe" erklärte.
- 13. Subeunt aurea tecta. Sie kommen beim tempel an, dessen geschichte und beschreibung, besonders rücksichtlich des thores, den dichter bis vers 35 beschäftigt, wo die Sibylla erscheint und sie alta in templa einladet, keineswegs, wie Heyne will, in die höhle der Sibylla, sondern in den eben beschriebenen tempel Apollo's, an dessen thore Aeneas mit seinen leuten steht

und welcher durch die worte alta templa gut und deutlich bezeichnet ist.

- 42-44. Excisum Sibyllae. Innen im tempel bekommen sie das äussere der Sibyllahöhle zu gesicht; diese war in dem dichten innern des berges, vor welchem der tempel erbaut war, so ausgehöhlt, dass der tempel die höhle einschloss, welche durch centum ostia ihren ausgang in den raum des tempels hatte.
- 43. Quo lati ducunt aditus centum, ostia centum. Von dem tempelraume sind hundert eingänge in die höhle. Centum lati aditus ostia centum. hundert weite eingänge durch hundert mündungen, d. h. in einfacher sprache viele (zahlreiche) thüren zwischen dem tempelraume und der höhle innen im felsen, welcher die rückwand des tempelraumes bildete. Ostium, der wirkliche umfang der öffnung, aditus, der weg durch dasselbe, der zugang, den das "ostium" gewährt. Vgl. Ammian. XVII, 4: "Urbem (Thebas) portarum centum quondam aditibus celebrem".
- 45. Limen. "Quod sane non potuit esse centum ostiorum, sed tantum unius". Heyne. Nein; weder "centum ostiorum" noch "unius ostii", sondern "antri", da der vers ventum erat ad limen sich auf den vers excisum Euboicae antrum zurückbezieht, verse, zwischen denen die beiden, welche die öffnungen schildern, eingeschaltet sind; s. anm. zu I, 151; II, 480; V, 659; VI, 84. 744. 880.
- 47. Fores, die thüren, welche die ostia der höhle schlossen, gerade wie I, 509 die "fores" der "cella" im innern des tempels.
- 53. Attonitae. "Stupendae, non stupentes. Ergo, facientes attonitos". Servius. Nein, sondern (wie ein mensch) betäubt (dadurch nämlich, dass die gottheit sich offenbart; vgl. VII, 580: "attonitae Baccho"), so dass es den mund nicht öffnen kann. Wie hier neque dehiscent ora attonitae domus, so Lucan. II, 21: "Attonitae tacuere domus".
- 23. Contra elata mari respondet. "Respondet aspicitur, nam contra Athenas est posita". Servius. "In unis forium valvis expressas puta Athenas, . . . . in alteris valvis Cretam" etc. Heyne. Diese erklärungen drücken den sinn von contra aus, übergehen aber gänzlich den von respondet, der darin besteht, dass die zwei bilder das waren, was man technisch Pendants nennt, d. h. solche, die in bezug auf den gegenstand ähnlich oder

verwandt und von gleicher grösse sind und im allgemeinen eins wie das andere aussehen; einander entsprechend gemacht.

- 37. Non hoc ista sibi tempus spectacula poscit. Vgl. "Non tali auxilio" etc. Aen. II, 521 nebst anm.
- 69. Templa. Ich ziehe diese lesart der von Wagner aufgenommenen des Mediceus templum vor, weil der plural würdevoller ist als der singular, weil "templa" anderwärts bei Virgil gewöhnlich ist, weil Ovid (Met. XIV, 128) bei der erzählung derselben sache "templa" gebraucht hat, und weil von 47 handschriften, die ich geprüft habe, 42 templa und nur 5 templum lesen; diese letztere lesart wurde, soweit meine untersuchung der ausgaben reicht, zuerst von Nic. Heinsius eingeführt.
- 80. Fingitque premendo. "Dura prius argilla, cera, digitis premitur, subigitur et fingitur atque ita ad formam componitur". Peerlkamp. Ganz falsch; erstens, weil Sibylla nicht geduldig und bildsam war wie töpferthon oder wachs, sondern widerspenstig und rebellisch; und zweitens, weil sich aus v. 100, 101 und 102 ganz deutlich ergiebt, dass das bild von einem pferde hergenommen ist, welches zugeritten wird; und so nehmen es richtig auch die übrigen "commentatoren.
- 84. Sed terra graviora manent. Diese worte (ganz parenthetisch, gerade wie mitte hanc de pectore curam im nächsten verse und wie "non indebita posco regna meis fatis", v. 66) drücken eine idee aus, welche durch das gleich vorhergehende pelagi hervorgerufen ist, ohne jedoch einen theil des hauptgedankens zu bilden, welcher von periclis bis in regna Lavini Dardanidae venient geht. Das nach manent stehende punctum sollte daher entfernt werden. S. anm. zu Aen. V, 704. 659; VI, 743. 880. 45.
- 84. Terra haben von 43 handschriften 30, terrae 13. Von den herausgebern war, soweit meine untersuchung reicht, Nic. Heinsius nach Commelinus der erste, der terrae aufnahm, welches jedoch (s. Butler) die lesart des Cod. Canon. und (s. Commelinus) des Palatinus ist und auf dessen seite das starke zeugniss des Pierius steht: "In antiquis porro exemplaribus quotquot versare contigit, scriptum animadverti, terrae, genitivo casu".
- 90. Addita. Das eine beispiel "decus addite divis", VIII, 301, reicht hin um zu zeigen, wie ungenau die ganze erörterung Heyne's rücksichtlich dieses wortes ist und dass addita nichts weiter als

beigegeben (zugesellt) bedeutet, indem das gute oder schlimme der beigabe ganz aus dem zusammenhange bestimmt werden muss. Man sehe einen ähnlichen irrthum der erklärer in bezug auf "incedo" in der anm. zu I, 50 nachgewiesen.

- 95. Audentior, viel weniger als "audens"; nicht kühn, sondern mit einiger kühnheit, etwas kühn; s. anm. zu I, 232; III, 377 und vgl. "senior" VII, 46 und "segnior" XII, 615.
- 96. Qua tua te fortuna sinet. Qua ist sicher die richtige lesart (wie ich in Jahns jahrbb. bd. 73, p. 457 gezeigt habe), obgleich der Mediceus und von 24 von mir verglichnen handschriften 20 quam haben.
- 186. Sic voce precatur. Ich ziehe voce der lesart forte vor, nicht blos, weil sie einen besseren sinn giebt, sondern auch weil sie wieder in demselben zusammenhang Aen. XI, 784 vorkommt. Von 47 handschriften, die ich geprüft habe, lesen blos drei, nämlich die Goth. 239, Vadian. A, und Rhedig. vier, voce, während nicht weniger als 42 (mit einschluss der drei Gud.) forte haben; die übrigen zwei, nämlich die Leipz. 36 und Erlang. 859 haben ore. Alle von mir nachgesehenen ausgaben bis auf Burmann haben forte. Burmann und Heinsius sind die ersten, welche voce lesen. Forte ist wahrscheinlich aus v. 190 hereingekommen.
- 199. Pascentes illae. Pascentes illae, nicht pergant pascentes, erstens, weil es nicht das fressen der vögel war, welches Aeneas beobachten sollte (es war für ihn gleichgültig, ob sie frassen oder nicht), sondern einfach, quo tendere pergant; zweitens, weil ein punct nach pascentes, dem ersten worte im verse, ihm eine emphasis gegeben haben würde, die ausser verhältniss zu seiner wichtigkeit stand, s. anm. zu II, 247; drittens, weil wir Aen. I, 401, Reduces illi" finden, welches ganz dem pascentes illae entspricht; und endlich, weil, wie Wagner bemerkt hat, pascentes mit illae verbunden die worte tantum prodire volando, quantum etc. erklärt.
- 203. Geminae. Ich kann mich nicht überwinden, gemina (obgleich es die lesart des Mediceus und von nichtweniger als 39 unter 49 von mir geprüften handschriften ist) als die wahre lesart anzunehmen, wäre es auch nur darum, weil die doppelte beschaffenheit des raumes gleich im folgenden verse hinreichend angegeben ist. Ich bin überzeugt, Virgil hat sich nie die tautologie zu

schulden kommen lassen. Nicht blos aus diesem grunde, sondern auch, weil es Virgils gewohnheit ist, seinen nominativ unmittelbar vor seinem verbum zu wiederholen, nehme ich die weniger in gunst stehende lesart geminae an. Aber auch deshalb, weil "gemina arbore" sowohl bei Statius, Theb. X, 841, als auch bei Rutilius, Itin. 457, nicht einen baum von zwei verschiedenen beschaffenheiten, sondern zwei bäume bedeutet, und weil in jedem der vierzig andern fälle, wo Virgil selbst das wort "geminus" braucht, es nicht bedeutet von zwei verschiedenen beschaffenheiten, sondern doppelt, zwei.

204. Discolor, von einer von dem übrigen baume verschiedenen farbe, und daher sichtbar, deutlich, wie (Lucan. VIII, 723) der körper Pompejus des Grossen "conspicitur" deutlich ist, indem er "cano discolor aequore" ist. Dass Virgil die deutlichkeit des zweiges aus seiner eigenschaft discolor geschlossen haben wollte, zeigt sich ferner aus der verbindung von "indiscretus" mit "concolor", Lucan. IX, 715:

"Concolor exustis atque indiscretus arenis Ammodytes".

Vgl. Aen. VIII, 82:

"Candida \* \* \* \* \* \* \* \* \*

\* \* viridi \* in litore conspicitur sus,"

wird deutlich gesehen durch den gegensatz der weissen und grünen farbe.

242. Unde — Avernum. Unter 46 handschriften haben diesen vers 33 (mit einschluss der Gud. 70) a pr. man. In 6 handschriften habe ich ihn von einer späteren hand hinzugefügt gefunden; in 7 fehlt er ganz. Ueberall ist die lesart Avernum, ausgenommen in der Gud. 70, wo Aornum, und in der Bamberg. B, wo Aornon steht.

270. Incertam lunam. Von 49 von mir geprüften handschriften haben 40 (mit einschluss der drei Gud.) incertam, welches auch die lesart aller alten ausgaben ist, welche mir in die hände gekommen sind und der beiden Heinsius; auch (nach Commel.) die des Palatinus und (nach Butler) die des Cod. Canon. Inceptam (oder incoeptam) habe ich nur in 9 handschriften gefunden. Da "luna" hier sowohl, als v. 454 offenbar der mond als himmelskörper, nicht die göttin Luna ist, so sollte man das wort an beiden stellen mit einem kleinen anfangsbuchstaben, nicht,

wie sowohl Heyne als Wagner ganz unerklärlich thun, mit grossen anfangsbuchstaben schreiben.

273. Vestibulum ante ipsum etc. vgl. Aen. VII, 177 sqq. 283. Somnia muss man sich in der gestalt von vögeln denken. Vgl. Sil. Ital. XIII, 595.

300. Stant lumina flammae. Die lesart kann nicht flamma sein, weil der sinn dann sein würde: Seine augen sind eine masse von flamme, seine augen sind ganz in feuer (wie "Pulvere caelum stare", Aen. XII, 407, der himmel ist dick von staub, und "Stet nive candidum Soracte", Horat. Carm. I, 9, 1, Soracte ist eine masse von schnee, eine pyramide von schnee bedeutet), und so erklärt es Ladewig: "die augen starren vor feuer, d. h. die augen sind gleichsam ein feuermeer und können sich wegen der übermasse des feuers nicht bewegen"; gerade die wahrheit und richtigkeit dieser erklärung der lesart beweist die unrichtigkeit der lesart selbst, indem das gemälde, das wir auf diese weise erhalten, geradezu auf carricatur hinausläuft. Dagegen gewährt die lesart flammae nicht nur einen trefflichen sinn: seine flammenden augen starren, er hat starr flammende augen, sondern hat auch zu ihren gunsten ein übergewicht der handschriftlichen autorität, da es nicht nur die ursprüngliche lesart des Mediceus (Foggini), des Cod. Roman. (Pierius) und des Cod. Canon. (Butler) ist, sondern auch die lesart von 38 (einschliesslich der drei Gud.) unter 47 von mir geprüften handschriften. Flammae ist daher die wahre lesart. Das emphatische wort ist stant, nicht flammae, weil das dem nominativ vorangehende verbum stets emphatisch ist und weil die starrenden augen entgegengesetzt sind den schlichten haaren des bartes. Plurima canities inculta iacet; stant lumina; ein grosser ungepflegter, liegender (d. h. nicht krauser) grauer bart und starrende augen. Vgl. Ovid. Fast. VI, 131:

"Sunt avidae volucres, non quae Phineia mensis
Guttura fraudabant, sed genus inde trahunt;
Grande caput, stantes oculi rostra apta rapinae";
und Silius XIII, 333, vom Pan:

"Stant aures imoque cadit barba hispida mento", wo das "stare" der ohren dem "cadere" des bartes direct entgegengesetzt ist; so wie Claud. Bell. Gildon. 22:

"Vox tenuis tardique gradus oculique iacentes; Interius fugere genae", wo wir denselben ausdruck "iacentes", welcher den dem "stantes" gerade entgegengesetzten zustand ausdrückt, von den augen selbst gebraucht finden. Noch einen beweis, dass das emphatische wort des satzes nicht flammae ist, sondern stant, kann man bei Claud. de Nupt. Hon. et Mar. 264 finden:

"Quis dignior aula

Vultus erat? Non labra rosae, non colla pruinae, Non crines aequant violae, non lumina flammae";

da feurige oder flammende augen hier sogar bei einem frauenzimmer als eine schönheit dargestellt werden, so folgt daraus von selbst, dass das hässliche, was Virgil offenbar den augen Charons zuzuschreiben beabsichtigt, nicht in ihren flammen, sondern in ihrem starren bestand.

327. Nec ripas datur horrendas et rauca fluenta Transportare prius. Wagners bemerkung ist richtig und der sinn erfordert unbedingt et, die lesart von 33 unter 43 von mir geprüften handschriften, des Mediceus (Foggini), des Cod. Canon. (Butler) und aller von Pierius geprüften handschriften sowie des Nic. Heinsius und einiger herausgeber vor ihm. Die äusserst unrichtige lesart nec haben zehn von mir geprüfte handschriften, der Palatinus (wenn man sich auf Commelinus verlassen kann), einige der alten ausgaben, die ich gesehen habe, und sogar Dan. Heinsius. Die Gothaer handschrift 55 und die Vened. ausgaben von 1470 und 1471 haben das handgreiflich absurde ne.

353. Gaudet cognomine terra. Diese lesart scheint mir zweifelhaft, da nicht nur der Mediceus (Foggini), sondern auch der Cod. Canon. (Butler) und einschliesslich der drei Gud. 40 handschriften von 45 von mir geprüften terrae haben. Ich habe terra nur in fünf handschriften, in den Vened. ausgaben 1470 und 1471, in der Bresc. 1484 und bei Nic. Heinsius gefunden. Die lesart terra scheint indess nicht blos eine elegantere construction zu gewähren, sondern auch durch Lucians ἐπωνύμφ πελάγει (Dialog. Nept. et Nereid.) eine starke bestätigung zu erhalten, und ist überdies, wenn man sich auf Commelinus verlassen kann, die lesart des Palatinus.

395. Tartareum ille manu custodem in vincla petivit Ipsius a solio regis, traxitque trementem. Hier, wie v. 214 und IV, 505, stimme ich ganz Wakefields interpunction bei:

in vincla petivit

Ipsius a solio regis,

Zwar stellt der Mediceus, dem Wagner folgt, ein punctum zwischen petivit und ipsius; aber welches vertrauen kann man der interpunction einer handschrift schenken, welche, um nur zwölf verse von unserer stelle zurückzugehen (s. Foggini) zwischen "dolor" und "tristi", v. 383, zwischen "armatus" und "qui", v. 388, zwischen "viva" und "nefas", v. 391, zwischen "euntem" und "accepisse", v. 392, interpungirt?

427. Infantumque animae flentes, in limine primo Quos, dulcis vitae exsortes et ab ubere raptos. Gegen Wakefields interpunction Infantumque animae flentes, in limine primo Quos dulcis vitae, exsortes et etc. wendet Heyne richtig ein, dass exsortes, wenn es von vitae getrennt wird, keinen sinn giebt; Heyne hätte hinzufügen können, dass Fronto (Ex. Loc.) die stelle als ein beispiel der verbindung des wortes "exsors" mit dem genitiv anführt. Andererseits kann man, wie ich glaube, gegen die gewöhnliche interpunction, durch welche limine primo mit flentes und nicht mit quos verbunden wird, mit recht den einwand machen, erstens, dass diese animae flentes nicht richtig in limine primo Orci befindlich dargestellt werden konnten, da das "limen Orci" schon vor einiger zeit, sogar auf der andern seite der Styx, überschritten war (s. v. 273 und 279); und zweitens, dass in des Silius (XIII, 547) deutlicher nachahmung der stelle von diesen nämlichen weinenden kinderseelen ausdrücklich angegeben wird, dass sie umgekommen wären "in limine lucis". Aus diesen zwei gründen möchte ich die stelle so interpungiren: Flentes, in limine primo Quos, dulcis vitae exsortes abstulit etc. und construiren: quos in limine primo (sc. lucis), exsortes dulcis vitae et ab ubere raptos, indem diese letzteren worte ausdrücklich deshalb hinzugefügt sind, um zu erklären, was für ein "limen" mit limine primo gemeint sei, nämlich das "limen lucis" i. e. vitae. S. Aen. XI, 423 und Stat. Theb. II, 314 als beispiele des gebrauchs von "limine primo" ohne weitere beifügung, da blos der zusammenhang zeigt, was für ein "limen" gemeint sei. Wegen des gebrauches des wortes "limen" in bezug auf den anfang des lebens s. Claud. de III. Cons. Honor, 10 und vergleiche Lucan. II, 106:

> "Nec primo in limine vitae Infantis miseri nascentia rumpere fata".

426. Vagitus et ingens Infantumque animae flentes. — Warum flentes? Warum dieser vagitus ingens? Die nächsten verse geben uns die antwort, nämlich quia in limine primo, exortes dulcis vitae—acerbo. Vgl. Stat. Silv. II. Epiced. Glauc.:

"Ipse etenim tecum nigrae solennia pompae Spectatumque urbi scelus et puerile feretrum Produxi, et saevos damnati thuris acervos Plorantemque animam supra sua funera vidi".

438. Fas obstat. Von 47 von mir geprüften handschriften haben diese lesart nur zwei, nämlich die Gud. 70 (a. pr. man.) und die Goth. 239. Eine (die Leipz. 36) hat Fatum obstat und 44 haben Fata obstant, welches auch die lesart der Dresdner handschrift des Servius ist. Alle alte ausgaben bis auf Dan. Heinsius haben Fata obstant, Nic. Heinsius, dem die meisten neueren herausgeber folgen, Fas obstat.

438. Inamabilis. Unter 49 von mir geprüften handschriften haben 37 (mit einschluss der drei Gud.) inamabilis, zwölf (nebst der Dresdner handschrift des Servius) innabilis. Die alten ausgaben sind zwischen den beiden lesarten ziemlich gleichmässig getheilt. Beide Heinsius haben inamabilis.

448. Caeneus ist die lesart aller 48 handschriften, die ich geprüft habe, so wie aller ausgaben bis auf Brunck, bei dem zuerst Caenis vorkommt.

452. Umbram, obscuram. Der fehler, zu welchem der Mediceus alle alte herausgeber und Wagner unter den neueren veranlasst hat, besteht nicht darin, dass sie umbram lesen, sondern darin, dass sie durch eine hinter obscuram gesetzte interpunction umbram mit obscuram verbinden. Wenn man die interpunction vor statt nach obscuram setzt, lässt sich dieses wort auf Dido beziehen, mögen wir nun umbram oder umbras lesen, und die von den erklärern rücksichtlich der lesart (ob umbras oder umbram) angeregte frage verliert alle wichtigkeit. Dass obscuram sicher zu Dido gehört, selbst wenn wir umbram lesen, ist, wie ich glaube, schon dadurch hinlänglich bewiesen, dass das praedicat eines substantivs, welches einen vers schliesst, von Virgil nie als erstes wort in den folgenden vers gestellt und von dem folgenden durch eine interpunction getrennt wird, ausser (wie bei "exiguam" v. 493) zu dem zwecke, eine sehr starke emphasis zu bewirken (s. anm. zu II, 247); und eine sehr starke

emphasis auf obscuram, als das praedicat von umbram betrachtet, würde einen grad von finsterniss bezeichnen, der nicht nur den Aeneas verhindert hätte, die Dido qualem etc. zu sehen, sondern auch ganz unvereinbar mit der ausdrücklichen angabe (v. 270) gewesen wäre, dass ein grad von licht ähnlich dem mondscheine in einem walde vorhanden war. Umbram ist die lesart von 39 der von mir geprüften 47 handschriften, von denen nur acht umbras haben. In allen von mir untersuchten ausgaben bis auf Nic. Heinsius habe ich umbram gefunden; bei diesem zuerst umbras.

453. Obscuram, dunkel (undeutlich) gesehen, kaum bemerkbar; s. anm. zu III, 522.

468. Lacrymasque ciebat. "Er suchte ihr thränen zu entlocken, als zeichen der eingetretenen weicheren stimmung". Ladewig, ebenso Peerlkamp. Nichts konnte dem sinne fremder sein oder weniger poetisch. Lacrymas ciebat ist einfach: weinte, s. v. 476 und anm. zu Aen. IV, 30 und 449.

477. Inde datum molitur iter. "Datum, simpl. accipe, qua via patet, ducit". Heyne, Wagner, Virg. Br. En. Falsch; der sinn ist (wie v. 537; III, 255, 501; IV, 225; VII, 313) datum a fatis; ebenso mit recht Voss. Vgl. Terent. Heaut. II, 3: "Datur modo: ruere dum licet"; und Terent. Eun. III, 1: "Est istuc datum Profecto, ut grata mihi sint, quae facio omnia", wo Donatus: "Fato decretoque concessum".

542. At laeva malorum Exercet poenas et ad impia Tartara mittit: wie man im englischen sagen würde the penal road oder the convict's road, d. h. die strasse vom gerichtshaus nach dem kerker. So in Venedig die von Lord Byron besungene seufzerbrücke.

545. Explebo numerum bezieht sich auf das todtenregister des Aeacus, welchem (wie sich aus Lucian, Catapl. 4 ergiebt) Mercurius mit jeder ladung, die er herabbrachte, eine liste derjenigen personen übergab, aus denen die ladung bestand.

559. Strepitumque exterritus hausit. "Strepituque exterritus haesit". Wagner, dem Mediceus folgend. Nein; besser, Wagner sowohl als den Mediceus zu verlassen als das bild des lauschenden Aeneas verlieren. Uebrigens haben sämmtliche 49 von mir geprüfte handschriften (mit einschluss der drei Gud.) ohne alle ausnahme strepitum hausit, die von Servius

und (s. Butler) vom Cod. Canon. anerkannte lesart. Vgl. Stat. Silv. II, 7, 116:

"Seu magna sacer et superbus umbra Nescis Tartaron, et procul nocentum Audis verbera":

sowie Curt. III, 15 (Zumpt) von Alexander: "accipit poculum et haurit interritus".

566. Gnosius haec Rhadamanthus habet, durissima regna. Der sinn ist nicht: Rhadamanthus wohnte oder hatte sein criminalgericht im Tartarus (weil, wie wir aus v. 573 sehen, die thore des Tartarus geöffnet werden mussten, um die von seinem richterstuhle kommenden verbrecher hinein zu lassen), sondern: er war der oberste herr und regent über dieses unterirdische zuchthaus, da er ohne zweifel in der nähe in einer burg oder "arx" wohnte, ebenso wie wir (anm. zu Aen. 1, 56) gesehen haben, dass Aeolus, der beherrscher des "carcer" der winde, nicht unter seinen gefangenen wohnte, sondern sie von seiner in der nähe gelegenen burg oder "arx" aus beherrschte.

567. Castigatque auditque dolos subigitque fateri. Weder bezeichnet dies, wie es gewöhnlich genommen worden ist, dass Rhadamanthus vor dem verhöre straft, noch ist es wie Servius und sich selbst in meinem Twelve years voyage es nahm Virgils gewöhnliches ἔστερον πρότερον. Beide erklärungen sind durch eine falsche auffassung des wortes "castigare" veranlasst, welches nicht strafen, sondern feierlich oder scharf eines verbrechens beschuldigen, mit harten, tadelnden, ermahnenden worten anreden, schelten, bedeutet. Dies geht dem verhöre und dem bekenntnisse voran, und auf beides folgt die bestrafung, und zwar nur derer, welche strafwürdig befunden werden; v. 570: continuo sontes (die schuldig befundenen) ultrix accineta flagello Tisiphone. Vgl. Aen. IV, 407; "castigantque moras", nicht: strafen die zögernden, sondern: weisen sie zurecht, schelten sie; s. anm. zu V, 387.

571. Torvosque sinistra Intentans angues. "Tortos". Brunck. Unter 39 von mir geprüften handschriften ist torvos die lesart von 36 (mit einschluss der drei Gud.), tortos nur von dreien, nämlich der Rhedig. 2 (a man. sec.), Goth. 239 und Bern. 269. Torvos ist die lesart aller alten ausgaben, die ich gesehen habe, sowie der beiden Heinsius.

574-577. Cernis custodia - habet sedem. Nichts

kann schlechter oder prosaischer sein, als die von Süpfle vorgeschlagene neue erklärung dieser stelle, dass nämlich der vers quinquaginta — hydra die antwort auf die frage: cernis — servet sei, dass mit saevior ein neuer satz anfange und dass Virgil das thor des Tartarus aussen von einer Hydra und innen von einer andern bewacht darstelle. Nein; die custodia, welche in dem "vestibulum" sitzt, die facies, welche das thor bewacht, ist die "ultrix Tisiphone" selbst in ihrer blutigen "Ralla" und mit ihrer schlangengeissel (s. v. 555 und 570, sowie anm. zu v. 563; IV, 471); und die steigerung, die drei grade des schreckens sind: aussen Tisiphone; inwendig die ungeheure Hydra mit ihren fünfzig schlünden gähnend; und unmittelbar dahinter der abgrund des Tartarus selbst, Tartarus ipse.

620. Discite iustitiam moniti et non temnere divos. "Lernet gewarnt recht thun, und nicht missachten die götter". Voss. Wie die meisten wörtlichen übersetzungen giebt auch diese nicht den sinn der stelle, welcher nicht ist: seid gerecht in eurem verfahren mit den menschen und ehrfurchtsvoll gegen die götter, sondern: seid gerecht in eurem verfahren mit den menschen und glaubet nicht, dass ihr ungestraft gegen das von den göttern zu diesem zwecke gegebene gebot ungehorsam sein könnt, d. i. gegen das gebot gerecht zu sein, indem die einzige tugend, welche der vers einschärft, die der gerechtigkeit ist. Haben wir einmal den sinn der stelle verstanden, so sehen wir, wie passend der ausdruck non temnere ist: missachtet nicht das göttliche gebot, gerecht zu sein. Vgl. Aen. I, 546, wo Ilioneus, nachdem er Dido um gerechtigkeit gebeten hat, sie an die göttliche bestätigung derselben erinnert und sie warnt, diese bestätigung nicht zu verachten, "non temnere divos":

"Si genus humanum et mortalia temnitis arma,

At sperate deos memores fandi atque nefandi".

Ebenso Apollon. Rhod. IV, 1098; ferner Claud. de IV cons. Hon. 98, und Iulian. Epist. 63 (ed. Spanh.): "Οστις γε ἀδικεῖ μὲν ἀνθρώπους, ἄνομός ἐστι πρὸς θεούς". Desgleichen Eurip. Hec. 790—792: ,, Τιμωρὸς ἀνδρός" κτλ. und 798—801: ,,ἡμεῖς μὲν οὖν" κτλ., sowie Lucan. IX, 556:

"Certe vita tibi semper directa supernas

Ad leges, sequerisque deum".

Vgl. auch oben v. 565-569, wo ganz dieselbe lehre in etwas

verschiedenen worten ausgedrückt ist, indem "furto laetatus inani" uns angiebt, dass, wie wir auch menschliche vergeltung verachten mögen, wie glücklich wir immer der bestrafung bei den menschen ("apud superos") entgangen sein mögen, die vergeltung der götter "non contemnenda" ist; wir werden sicher nach dem tode die "poenas deum" dafür zu erleiden haben, dass wir nicht zu rechter zeit auf die göttliche vorschrift: seid gerecht, gehört haben. Vor allem aber vgl. Ovid. Met. I, 160, wo die von dem ehernen zeitalter den göttern bewiesene verachtung aus seiner gewaltthätigkeit und seinem blutdurste erklärt wird. Obige erklärung unserer stelle wird durch ihre stellung vollkommen bestätigt; denn sie steht mitten in einer art gerichtskalender von verbrechern, welche die gesetze verletzt, gegen die ewigen grundsätze der gerechtigkeit gesündigt und dadurch die angedrohte rache der götter auf sich gezogen haben. Gerade in der mitte eines solchen kalenders steht unsere stelle, zwischen hie quibus invisi fratres etc. und vendidit hic auro patriam etc.

646. 647 Obloquitur. "Per numeros obloquitur chordis". Wagner. "Obloquitur saltantibus et cantantibus". Heyne. Ich glaube, beide haben unrecht. Loquitur, spricht, äussert mit seinem munde, numeris, in rhythmen, ob zu oder vor ihnen, vor den hörern, vor der gesellschaft. Vgl. Plin. XXXVI, 16 vom echo: "dederat vocem saxis, respondentem homini, imo vero et obloquentem"; Ovid. ex Ponto III, 1, 19; Sancti Ambrosii Hexaemeron V, 14: "Aliae (aves) ex institutione diversarum vocum obloquuntur discrimina", sprechen, geben, ob, vor dem hörer, articulirte laute von sich. S. Ambros. lacob et vita beata II, 9: "Quis tam suavibus numeris septem vocum oblocutus discrimina"; "locutus ob", nämlich vor dem hörer. Wie der erste vers unserer stelle eine poëtische umschreibung des singens, so ist der zweite eine poëtische umschreibung des spielens: schlägt dieselben (d. i. die sieben musicalischen töne melodisch) auf der lyra, bald mit seinen fingern, bald mit dem plectrum; singt und spielt (entweder mit seinen fingern oder mit dem plectrum) melodisch die sieben musicalischen töne vor der gesellschaft, gerade wie derselbe Orpheus (Valer. Flacc. V, 100)" mixto sonantem Percutit ore lyram", zugleich spielt und singt, und zwar weder seiner lyra, noch tänzern, sondern den lauschenden "manes". Die emendation Marklands, fidem anstatt eadem, ist nicht zulässig, erstens, weil sie

gegen alle handschriftliche autorität ist, zweitens weil sie die zwischen dem singen und spielen, d. h. der begleitung der stimme vermittelst der lyra, durch eadem bewirkte verbindung aufhebt; drittens, als thatsächlich und prosaisch.

648. Hic genus antiquum Teucri pulcherrima proles. Dass die construction genus Teucri ist, nicht proles Teucri, ergiebt sich nicht sowohl aus dem im Mediceus nach Teucri gestellten puncte (s. die bemerkungen über die interpunction dieser handschrift im vorworte und in der anm. zu VI, 395), als vielmehr aus der parallelstelle v. 580: "Hic genus antiquum Terrae, Titania pubes".

658. Superne. "Eridanus superne, h. e. ex editiore loco, volvitur, venit". Heyne, Voss, Süpfle, Forbiger. Im gegentheil; ich glaube, superne ist hier in seiner weit gebräuchlicheren bedeutung hoch oben, auf dem oberen theile (d. i. als gegensatz von "inferne") gebraucht, vgl. Hor. Ep. ad Pis. 3; Carm. II, 20, 10; Plin. H. N. XXXIII, 6; und die wahre erklärung der stelle ist nach meiner meinung diese: unde, aus welchem lorbeerhain, nämlich entspringend, der Eridanus sich wälzt, plurimus, mit grosser wassermasse, per silvam, durch den wald, superne, oben in der welt ("ad superos", Servius). Oder kurz und einfach (da plurimus per silvam volvitur blos eine beschreibung des Eridanus ist, wie man ihn oben in der welt kannte): der lorbeerhain, wo Eridanus (jener mächtige italische strom) seine quelle hat. Vgl. Georg. IV, 366 sqq. und Lucret. VI, 540.

687. Expectata. Dies oder exspectata ist die lesart von nicht weniger als 44 unter 47 von mir geprüften handschriften. Nur in der Münchner 10719 habe ich spectata, in der Bern. 47 expectate, in der Dresdner exoptata gefunden.

721. Quae lucis miseris tam dira cupido. Wagner wendet (zu v. 888) ein, dass es von unserem auctor inconsequent sei, den seelen, welche ihr eigenes glänzendes sonnenlicht geniessen und die (v. 640) elysischen gefilde bewohnten ein heftiges verlangen nach dem lichte beizulegen. Der fehler liegt jedoch nicht in Virgil, sondern in seinem erklärer, indem "lux" in unserer stelle nicht licht bedeutet, sondern (nach einem bei lateinischen schriftstellern sehr gewöhnlichen gebrauche des wortes) leben; Sil. XVI, 72 und 537; Virg. Georg. IV, 255 und 471; Aen. VI, 761.

727. Magno corpore. "Per totum mundum didita est anima mundi". Heyne. Nein; die erde, vorzugsweise magnum corpus: Georg. 11, 325; Pervig. Ven. 55.

733. Auras. "Lucem". Heyne, Wagner. Nein, nie bei Virgil; bei ihm bedeutet "aurae" immer (mit ausnahme des metaphorischen "populares aurae", Aen. VI, 817) die luft, entweder denjenigen theil derselben, welchen wir um uns in bewegung fühlen (die lüfte), oder denjenigen theil, welchen wir hoch über unsern häuptern sehen, den himmel ("auras aethereas, superas auras, aërias auras", sicher nicht das aetherische, obere, luftige licht, sondern der aetherische, obere, luftige himmel). Das deutsche wort luft hat dieselben zwei bedeutungen und entspricht genau dem Virgilischen "aurae".

734. Respiciunt, die lesart des Palatinus (Commel.) und von Donatus (ad Terent. Andr. V, 4, 34) anerkannt, habe ich in allen alten von mir geprüften ausgaben (ausgenommen die Ven. 1472, welche despiciunt hat, und die Mod. 1475, welche suspiciunt hat) bis auf Nic. Heinsius, Leyden 1671 (inclusive) gefunden. Für diese lesart hat derselbe (Amsterd. 1676, Utrecht 1704) dispiciunt substituirt, und diese substituirung, von welcher Heyne sagt: "Dispiciunt praeclare Heins. restituit", ist von den meisten neueren herausgebern aufgenommen worden. Dagegen wende ich ein, dass das wort "dispicere" im Virgil sonst nicht zu finden ist, und dass der von dispiciunt ("proprie dicitur de iis, qui caeci fuerant aut in tenebris versantes primum vident lucem", Wagner) bewirkte sinn unpassend ist, da, wie ich glaube und wie der ganze zusammenhang zeigt, Virgil einfach sagen will (nicht: können nicht deutlich sehen, unterscheiden, sondern): kümmern sich nicht darum zu sehen, haben eine abneigung bekommen zu sehen; gerade die bedeutung, welche die von Nic. Heinsius verworfene vulgata respiciunt enthält: Neque auras respiciunt. blicken nicht mehr auf oder nehmen nicht mehr rücksicht auf, d. h. kümmern sich nicht mehr um jene "aurae", jenen himmel (s. die vorige anm.) von welchem sie ursprünglich kamen. Vgl. Aen. IV, 236: "Nec prolem Ausoniam et Lavinia respicit arva"; und ,,των ου τι μετατρέπη, Hom. II. I, 160 und Apoll. Rhod. IV, 357. Ich habe respiciunt in 26 handschriften mit einschluss der Gud. 70 gefunden, in welcher letzteren jedoch das jetzige respiciunt

aus dem früheren despiciunt corrigirt worden ist; dispiciunt haben 7, despiciunt 12.

738. Inolescere. Dies habe ich in nicht weniger als 34 unter 37 handschriften gefunden. Mollescere, die von Fea angeführte lesart der Casanata handschrift, welche ich selbst in der August. C, Vad. C und Trient. handschrift gefunden habe, ist offenbar aus dem in von inolescere entstanden, welches der abschreiber für m nahm, indem ersteres in denjenigen handschriften, in welchen das i keinen punkt hat, dem letzteren bisweilen so ähnlich geschrieben ist, dass man es durchaus nicht davon unterscheiden kann. Vgl. Claud. in Rufin. II, 504; Sil. VIII, 582.

743. Quisque - tenemus. Die verbindung geht von eluitur, exuritur bis donec, indem die beiden verse quisque - tenemus eingeschaltet sind, um zu erklären, wie es kam, dass, wenn ein solcher reinigender prozess nöthig war, Anchises und die andern v. 481 erwähnten personen, die erst vor so kurzer zeit in den Hades herabgekommen waren, schon in das elysium gelangt waren. Die antwort auf diese schwierigkeit liegt in den zwei eingeschalteten versen und kommt darauf hinaus: es giebt verschiedene grade von unreinheit und diesen graden gemäss ist eine kürzere oder längere reinigung nothwendig; bei mir und meinen trojanischen freunden ist sie sehr kurz gewesen, und wir sind bereits in den elysischen gefilden, lacta arva tenemus. Diese einschaltung entspricht nicht nur ganz Virgils gewohnheit (s. anm. zu V, 659. 704; VI, 84. 880 und besonders die ganz ähnliche einschiebung zweier erläuternder verse zwischen "divellimur inde" und "protinus ad sedes" Aen. II, 434), sondern ist auch in diesem besonderen falle sowohl aus seiner nothwendigkeit als auch aus dem plötzlichen durch die ganze einschaltung gehenden wechsel aus der dritten person in die erste erwiesen.

743. Quisque suos patimur Manes. "Patimur supplicia haec omnes, non quidem quales nunc sumus animae corpori inclusae, sed quoad (×ατά) suos quisque Manes; pro vulgari: nostrum omnium Manes patiuntur; omnibus Manibus ista patienda sunt". Heyne. "Omnes suorum quisque Manium naturam seu maioribus seu minoribus vitiis contaminatam luunt". Wagner. Heyne hat unrecht in bezug sowohl auf die construction als auf den sinn, und Wagner, der in bezug auf die construction recht hat, hat unrecht in bezug auf den sinn. Dieser ist nicht: wir leiden je-

der die folgen der verbrechen, mit welchen unsere Manes befleckt sind; sondern: wir leiden jeder verschiedene Manes; alle menschen, welche sterben, leiden nicht dieselben Manes, sondern jeder seine eigenen, d. h. die Manes sind nicht (um einen mathematischen ausdruck zu gebrauchen) eine feste oder unveränderliche quantität oder qualität oder sache, sondern eine quantität, qualität oder sache, welche bei verschiedenen menschen sich verändert, je nachdem nämlich ihr früheres leben gewesen ist. Die, welche in ihrem leben "pii" gewesen sind, haben "pios manes", "patiuntur pios manes", diejenigen dagegen, welche im leben "impii" gewesen sind, "patiuntur impios manes". Dass dies der wahre sinn ist, ergiebt sich zum theil aus der unterscheidung, welche gleich im folgenden verse zwischen den vielen und wenigen gemacht wird, womit die beiden wege (v. 542) und des Anchises eigene worte V, 733-735 zu vergleichen sind, hauptsächlich aber aus dem gebrauche, welchen Valer. Flacc. I, 649 von dem worte "Manes" in derselben bedeutung und in einer construction macht, in welcher es nur das object sein kann:

"Nec iam merito tibi, Typhi, quietum Ulla parens volet Elysium manesque priorum".

Das wort patimur ist deshalb gebraucht, weil immer, selbst von den frömmsten, ein reinigungsprozess zu bestehen war, ehe sie zu den "Manes piorum" zugelassen werden konnten, ehe sie mitglieder der gesellschaft der "pii Manes" werden konnten, ehe ihre "Manes" als "pii" galten.

761. Lucis, nicht licht, sondern leben; s. anm. zu v. 721.

763. Postuma proles Quem tibi longaevo serum, in deinem greisenalter (longaevo), und daher zu spät (serum) erzeugt, und nach deinem tode geboren (postuma).

779. Viden ut geminae stant vertice cristae Et pater ipse suo superum iam signat honore. Diese so viel besprochene stelle lässt sich nach meiner ansicht durch eine verweisung auf Statius, Silv. V, 2, 175, aufklären:

"Vade, puer, tantisque enixus suffice donis:
Felix, qui magno iam nunc sub praeside iuras,
Cuique sacer primum tradit Germanicus ensem,
Non minus hoc fortis, quam si tibi panderet ipse
Bellipotens aquilas, torvaque induceret ora
Casside".

Der parallelismus zwischen den beiden bildern ist vollständig. Statius lässt den Mars den kriegerischen helm auf das haupt des Crispinus setzen, d. i. den jungen krieger in das waffenhandwerk einführen; Virgil stellt denselben Mars dar, wie er bereits den helm auf das haupt des künftigen Romulus gesetzt hat, d. i. wie er bereits den künftigen Romulus in das waffenhandwerk eingeführt hat.

780. Pater. Nicht pater superum, erstens, weil suo dazwischen steht, und zweitens, weil es nicht Jupiters sache war, kriegerische ehren zu ertheilen; sondern pater eius (Romuli) i. e. Mars, da, wie Venus schönheit, Apollo kenntniss der zukunft und arzneikunde, Merkur beredsamkeit, Pallas weisheit zu ertheilen hatte, so Mars das besondere amt hatte, kriegerische ehre zu ertheilen.

780. Ipse, d. i. niemand geringeres als der gott des krieges selbst: Romulus erhielt seine kriegerische ehre nicht aus einer zweiten oder geringeren hand, von keinem könige, keinem abgeordneten, sondern von Mars selbst.

780. Suo honore, diejenige ehre, welche zu ertheilen gerade das amt des Mars war, kriegerische (engl. martial) ehre. Die worte beziehen sich auf geminae stant vertice cristae zurück und erläutern es, indem der helm das emblem des suo (martiali) honore, der ihm von Mars ertheilten ehre war.

780. Superum, aus den oben angegebenen gründen weder superorum (Heyne und Wagner) noch deum (Servius), sondern virum i. e. iam inter homines degentem.

779. Geminae cristae, einfach ein anderer ausdruck für helm. Geminae, weil zwei ein besseres bild geben, als einer; daher "geminae columbae" und (sehr ähnlich) Aen. VIII, 680 von Augustus: "Geminas cui tempora flammas Laeta vomunt". Das bild des behelmten Romulus ist ganz besonders passend, da Romulus stets behelmt dargestellt ist.

811. Primam qui legibus urbem Fundabit. Ich habe primam in 41 handschriften mit einschluss der drei Gud. gefunden; primus in zwei, der Goth. 55 und Bamberg. B; primum in zwei, der Rhedig. 2 und Bern. 165.

829. Lumina vitae. Ich habe diese lesart in nicht weniger als 36 handschriften mit einschluss der Gud. 70 und 66 gefunden; limina bloss in der Gud. 164, Harley. 2534, Rhed. 4, Pom-

mersfeld. und Vad. A. Die lesart lumina scheint ferner nicht blos durch Cicero's "vitai lumina liquit" (de Divinat.) und des Arnobius "Antequam Tages Thuscus oras contingeret luminis" (adv. Gentes II, 69. ed. Orell.) bestätigt zu werden, sondern auch durch Virgils eigene wiederholung des ausdrucks lumina vitae Aen. VII, 771. Lumina ist auch die lesart der beiden Heinsius und (s. Butler) des Cod. Canon.

844. Parvoque potentem. "Qui etiam in parva re domestica ob parsimoniam et continentiam dives est". Forbiger. Nein; "potens" ist nicht dives, sondern mächtig, im besitze von einfluss und macht. Aen. I, 668: "Mea magna potentia", durch den ich im stande bin, die welt zu beherrschen; ebenso Aen. I, 84.

853. Pacisque imponere morem. Nicht "ponere, ferre morem pacis" (Heyne), sondern im-ponere (ital. imporre, engl. impose) auslegen (ein starker ausdruck, welcher bedeutet, mit macht von oben, mit höherer macht), morem pacis, die gewohnheit, sitte, wege des friedens; sie nöthigen, die kriege bei seite zu lassen und die künsle des friedens zu pslegen. Vgl. Sil. XVI, 379: "Pacis de more putares Aequata fronte et concordi currere freno"; Ammian. XX, 12: "More pacis, multorum curiosior, Iulianus novam consilii viam ingressus est"; stellen, welche es zu bestätigen und über allen zweisel zu erheben scheinen, dass pacis morem, nicht paci morem, die richtige lesart unserer stelle ist. Ich habe die lesart in 23 handschriften gefunden, paci in 22; die Gud. 70 hat jetzt paci, aber die ursprüngliche lesart ist pacis gewesen.

857. 858. Hie rem Romanam magno turbante tumultu, Sistet, eques sternet Poenos Gallumque rebellem. Heyne's zwei erklärungen "eques, ad maiorem dignitatem pro bellator, dux"....., Alii distinguunt post sistet eques; nil refert," und Voss übersetzung:

"Der wird das römische heil in dem sturm des grossen tumultes Halten zu Ross, und den Poener zerstreun" u. s. w., zeigen nicht blos, wie wenig diese gelehrten die stelle verstanden, sondern machen sie auch sinnlos; eques gehört nur zu sternet und drückt mit ihm den zusammengesetzten begriff überreiten aus. Vergl. Propert. IV, 3, 38: "Currat eques", reiten; und s. anm. zu Aen. II, 199. Marcellus, eques sternet Poenos, wird den feind unter die hufe seines rosses treten, und dadurch

sistet rem Romanam, den wankenden römischen staat wieder befestigen. Sistet ist gegensatz zu sternet und wird durch seine stellung, zu anfang des verses und vor einer plötzlichen pause, emphatisch gemacht. Vgl. die ähnliche emphatische stellung des nämlichen wortes Aen. XI, 853 und Georg. II, 489 und s. anm. zu 11, 247. Ad ein dem bei stellung des Aus 247.

866. Instar. "Similitudo". Servius, Pomp. Sabinus, Wagner, Forbiger, Voss. "Corporis forma". Donatus, Heyne. Alle haben unrecht; "instar" ist niemals "similitudo", niemals "corporis forma", sondern immer gehalt, betrag (engl. amount); wenn es, wie in unserer stelle, absolut gebraucht ist, der absolute inhärirende gehalt, inhalt der sache selbst; wenn es in beziehung auf einen andern gegenstand gebraucht ist, ein gehalt gleich oder gleich viel mit diesem anderen gegenstande. Daher in unserer stelle quantum instar in ipso welch ein gehalt in ihm selbst! welch eine grösse in ihm selbst! wie viel ist in diesem einen manne! und Aen. II, 15: "Instar montis equum", ein ross, der betrag eines berges, gleich mit einem berge. Catull. XVII, 12: "Insulsissimus est homo nec sapit pueri instar bimuli", den betrag eines zweijährigen kindes, soviel wie ein zweijähriges kind; Sueton. Iul. Caes. 61: "Cuius (equi) instar pro aede Veneris Genetricis postea dedicavit", ein pendant des rosses, eine bildsäule, nicht kleiner, als das ross, nicht ein abbild des rosses, sondern von derselben grösse, wie das ross, Aen. VII, 707: "Agmen agens Clausus magnique ipse agminis instar", er selbst so viel als ein grosses heer. Ovid. Heroid. II, 30: "Sed scelus hoc meriti pondus et instar habet", das gewicht und die grösse, den gehalt eines verdienstes. Vell. Paterc. II, 29: "Cuius viri magnitudo multorum voluminum instar exigit", i. e. voluminum magnitudinem exigit. Ammian. XV, 1: "Ambitus terrae totius; quae nobis videtur immensa, ad magnitudinem universitatis instar brevis obtinet puncti", den betrag, die grösse eines kleinen punctes. Da die erklärer "instar" immer mit ausnahme des einzigen beispiels unsrer stelle mit einem genetiv der vergleichung gebraucht fanden, so verfielen sie natürlich in den irrthum, "instar" bezeichne vergleichung, d. i. ähnlichkeit ("similitudo"). Im gegentheil, das wort ist an sich selbst positiv, vergleichungslos, indem es, wie ich eben angegeben habe, absoluten gehalt oder betrag (grösse) bedeutet und wird nur comparativisch durch hinzufügung eines substantivs im genetiv, welches den gehalt des gehaltes, die grösse der grösse bezeichnet, wenn es anders selbst in diesem falle richtig comparativisch betrachtet werden kann und nicht vielmehr so, dass es immer noch die beschaffenheit des gegenstandes bezeichnet, von welchem das substantiv im genetiv weiter nichts als das maass ist.

880. Non illi — armos. Eingeschaltete verse, welche invictaque bello dextera blos erläutern; unbesiegt, ob er zu fuss oder zu ross kämpfte. S. anm. zu v. 84. 743; V, 659. 704.

880. Tulisset, iret, foderet. Alle im coniunctiv; weil die verba sich nicht auf wirkliche kämpfe beziehen (da Marcellus in seiner jugend starb, ohne je krieger gewesen zu sein), sondern blos auf kämpfe, welche stattgefunden haben würden, wenn er gelebt hätte. Vgl. des Silius nachahmung, VIII, 406, wo die verba im indicativ stehen, da die handlungen, von welchen die rede ist, wirklich stattfinden sollten.

883. Heu miserande puer si qua fata aspera rumpas tu Marcellus eris. — "Si qua via ac ratione fata rumpas, ..... tam durum fatum effugere tibi liceat, tu ad M. Marcelli, b. Punico II. clari, nomen ac gloriam es perventurus". Heyne. "Vide, an in fine vs. 883 rectius posueris exclamandi signum, ut hoc dicat poeta: utinam rumpas aliquo modo fata aspera! Sic efficietur, ut nomen Marcelli, - non iam illius, qui bello Punico secundo magnas res gessit, sed ipsius filii Octaviae - hic demum positum singularem habeat vim ad miserationem movendam". Wagner. Jeder der beiden kritiker hat halb recht und halb unrecht; Wagner hat recht, dass die mit Marcellus bezeichnete person der sohn der Octavia ist, aber unrecht, wenn er glaubt, si qua fata aspera rumpas sei ein ausruf. Heyne hat recht, dass die worte si qua fata aspera rumpas die bedingung angeben, unter welcher der knabe einst Marcellus werden wird, wenn er nämlich nicht vor der zeit stirbt, aber unrecht, wenn er meint, Marcellus bedeute einen Marcellus, einen zweiten Marcellus und nicht im eigentlichen sinne Marcellus, den sohn der Octavia. Der ganze sinn ist sicher und gewiss: ach, bemitleidenswerther knabe, lebe nur, und du wirst der tapfere ritter, der mann von echtem schrot und korn, der unbesiegbare krieger, mit einem worte, du wirst Marcellus sein. Die pointe der stelle besteht darin, dass der "puer", der junge sohn der Octavia, nur (s. anm. zu Aen. 1, 560) die "spes Marcelli", die hoffnung auf Marcellus, nicht wirklich

Marcellus sein, nicht Marcellus genannt zu werden verdienen würde, bis er erwachsen wäre, aber es war ihm nicht bestimmt, dieses alter zu erreichen, er sollte seine fata aspera nicht überwinden, und daher streut Anchises (in der vorstellung) blumen auf sein grab und zwar nicht auf des Marcellus grab, sondern auf das grab nepotis, des nachkömmlings des Anchises, des jungen sohnes der Octavia.

898—901. His ubi — littore portum.

"Quae postquam multa perpessus nocte Cupido Effugit, pulsa tandem caligine somni Evolat ad superos, portaque evadit eburna".

Die worte des gelehrten und feinen Ausonius (Cupid. Cruc. 101) "pulsa tandem caligine somni" in dieser offenbaren nachahmung unseres dichters lassen mir keinen zweifel übrig, dass Virgil in den worten unsrer stelle nicht blos des Aeneas rückkehr aus der unterwelt schildern will, sondern zugleich sein erwachen aus dem traume, in welchem allein (wie der dichter jetzt endlich zu verstehen giebt) sein besuch der unterwelt abgestattet worden war. Trotz des strengen tadels, welchen dieser schluss des sechsten buches der Aeneis von Heyne sowie anderen erfahren hat, deren meinungen bei dem publicum gewicht haben, halte ich es doch für unmöglich sich ein einfacheres, natürlicheres und (selbst zu Virgils zeit und ehe es durch Virgils gebrauch klassisch geworden war) klassischeres und poetischeres denouement zu denken.

901. Littore. In diesen, wie in einigen anderen fällen rechtfertige ich Wagners abweichung von Heyne's lesart. Littore ist der lesart limite vorzuziehen; erstens, weil es erforderlich ist, um zu zeigen, dass die reise von Cuma nach Cajeta (wie es der folgende vers nicht weniger, als die nothwendigkeit des falles beweist) zur see gemacht wurde (recto littore, gerade aus, längs der küste); und zweitens, weil es nicht blos die lesart des Mediceus (Foggini) und des Vatic. Fragm. (Bottari) ist, sondern auch überdies von Servius sowohl (ad Aen. III, 16), als von Donatus anerkannt wird; und drittens, weil unter 46 von mir geprüften handschriften nicht weniger als 44 diese lesart haben; limine findet sich nur in der Bern. 47 und der Dresdener. Des Pierius schweigen zeigt, dass er keine verschiedenheit der lesart fand. Vgl. Aen. VIII, 57: "Ripis et recto flumine", geradaus längs des flussufers.

Dresden, J. Henry.

## XXIV.

Zu den handschriften von Cäsars bellum gallicum. (Cod. Vatic. 3864.)

In den bisherigen Cäsarausgaben erscheint der codex Vaticanus 3864 leider nur als eine fast unbekannte grösse, über die nach den wenigen notizen J. Sirmonds berichtet wird (Nipperdey ad Jul. Caes. p. 38 ff.). Veranlasst durch nachfragen Mommsens und Reniers habe ich die handschrift genauer untersucht, mich von ihrem werthe überzeugt und das ganze bellum gallicum in ihr verglichen. Meine mühe ist, glaube ich, nicht umsonst gewesen; denn wenn auch dieser codex seiner stellung unter den übrigen wegen nicht so viel für die emendation bietet, als man von ihm seines alters halber erwarten könnte, so vereinfacht er zum mindesten die kritische operation und giebt uns ein wichtiges mittelglied im stemma der codices, das Nipperdey aufgestellt hat (l. c. p. 48). Ich lege im folgenden kurz einige resultate vor, die sich mir zunächst aus der collation ergeben, und knüpfe daran ein paar bemerkungen über die handschriftenüberlieferung, die mir Nipperdey so wie Heller (s. Philol. XIII, 358 ff.) mit unrecht ausser acht gelassen zu haben scheinen. Wenn ich vielleicht schon von anderen ausgesprochenes wiederhole, so wird es seine entschuldigung in dem mangel an hülfsmitteln finden, die mir hier zu gebote stehen. Ausser den beiden angegebenen arbeiten finde ich nichts aus der neueren einschlägigen litteratur hier vor. Zunächst folge eine inhaltsangabe des vorzüglichen codex. Es ist ein quartband von einem unpaginirten und 133 paginirten pergamentblättern zu je 31 zeilen, in sehr deutlichen und schönen zügen um's jahr 1100 geschrieben. Auf einem vorgesetzten, dem nicht paginirten blatte, steht von einer hand des 13ten jahrhunderts folgende inhaltsangabe:

Codex in quo historia Gai cefarif belli gallici libri VIII. Et in eodem cronica eiusdem.

Et in eodem epistolaru. G. plinii. cecilii secundi. libri. IIII.

Et in eodem orationes, et epistole ex libris historiaru salustii. Die eigentliche handschrift besteht aus drei ursprünglich getrennten theilen:

1) f. 1-72 = quaternio I-VIIII (mit fortlaufenden nummern auf je den letzten seiten bezeichnet)

Inhalt dieses theils: Cäsars bellum gallicum von f. 1—74r, dann folgt f. 74v. die überschrift: INCIPIT CHRONICA G. IVLI CAE-SARIS (alles bis auf INCIPIT ausradirt, doch mit hülfe des vorgesetzten inhaltsverzeichnisses noch wohl erkennbar) und dazu der von Ritschl (Rhein. mus. 1842, 481 ff.) besprochene, in der mitte lückenhafte text (es fehlen zwei oder vier blätter) über die erdvermessung des Augustus. Dieser reicht bis f. 75r. gegen das ende. F. 75v. ist unbeschrieben.

2) F. 76—107 = vier quaternionen, von denen der zweite auf f. 91v. mit II bezeichnet ist, während durch beschneiden der handschrift die entsprechenden zahlen verloren sind. Dazu das angehängte blatt:

## f. 108:

Inhalt: Plinius epp. l. I—IV, verglichen von Keil, der in der vorrede seiner ausgabe p. viii die handschrift an den anfang des zehnten jahrhunderts setzt, wie mir scheint bedeutend zu früh.

3) F. 109—132 = drei quaternionen, deren letzter auf f. 132 v. mit dem buchstaben c bezeichnet ist, von dem zwar nur noch die obere hälfte übrig ist, da die untere sammt den vorhergehenden buchstaben wie die zahlen des zweiten theiles verloren ist. Inhalt: die reden aus Sallust, wenn ich mich recht erinnere, nach einer collation Forchhammers von Linker in seiner ausgabe, die mir hier leider nicht zur hand ist, benutzt 1).

Die handschrift bestand also ursprünglich, und zwar wohl bis zum dreizehnten jahrhundert, aus dem das inhaltsverzeichniss

<sup>1) [</sup>S. oben p. 520. — "Err. L.] hart i пац с щи подика

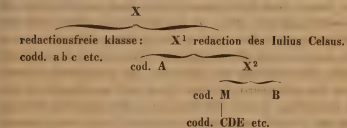
auf dem vorsatzblatte stammt, aus drei abgesonderten theilen, die indess alle um dieselbe zeit und an demselben orte geschrieben wurden, wie aus der übereinstimmenden einrichtung, der durchgehenden zahl von 31 zeilen auf der seite und der gleichen, wenn auch vielleicht nicht von demselben librarius herrührenden schrift hervorgeht.

Die überschrift des bellum gallicum auf f. 1r. ist: INCIPIUNT LIBRI GAI CAESARIS | (bell)IGALLICI IULIANI DE NARRATIONE | TEMPORUM, also im wesentlichen wie in allen älteren handschriften, die unterschrift von l. VII auf f. 65v.: IULIUS CELSUS CONSTANTINUS UC LEGI COMMENTARIUS CAESARIS LIBER SEPTIMUS EXPLICIT. INCIPIT LIBER OCTAVUS FELICITER, also wie in cod. B (bei Nipperdey, dessen bezeichnungen ich beibehalte, wie die Heller'sche von M für den Vatic.), die unterschrift von l. VIII auf. f. 74r.: IULIUS CELSUS CONSTANTINUS UC. LEGI TANTU | FELICITER. G. CAESARIS PONT MAX. EPHI | MERIS RERUM. GESTARUM BELLI GALLICI. | LIBER VIII EXPLICIT FELICITER, also wie wohl in allen handschriften des genus integrum bei Nipperdey (l. c. p. 38), und dasselbe ist bei den unterschriften der übrigen bücher, auch des zweiten der fall.

Die wesentliche stelle zur bestimmung des platzes der vaticanischen handschrift unter den übrigen, ist die am schlusse des achten buches, wo die parthie von c. 51, 1-53, 2 sed admonebantur in einer handschrift B völlig fehlt, in anderen CD(E) von ihrem platze verschlagen, aber am schlusse des buches theilweise (von c. 51, 1-52, 4 tribunus plebis cum Caes.) nachgetragen ist. Dies buch selbst bricht in M, wie in allen handschriften, mit den worten belli gerundi. Contendit ab, also ein vollständigeres original als diesen liegt jenem codex nicht zu grunde. Dieser schluss findet sich aber auf zeile 12 von f. 74r. der handschrift, es folgt dann die angeführte unterschrift, die den raum von fünf zeilen einnimmt, und der rest der seite enthält jene parthie, die ebenfalls in CD(E) nachgetragen ist. Dabei aber ist folgendes zu bemerken. Die 31ste zeile schliesst mit den worten facile obtineri, und die folgenden: na g. curio tr pl cu caef (das letzte f ist ausradirt) werden noch in der art hinzugefügt, dass der erste theil dieser 32sten zeile leer gelassen ist und das wort caes

gerade bis an den schluss der zeile reicht. Das wichtige bei diesem sachverhalt ist das genaue zusammentreffen des seitenschlusses mit dem ende der nachgetragenen parthie. Schwerlich kann dies ein blosser zufall sein, und sicher ehen so wenig zufällig, dass in CD(E) grade eben so viel nachgetragen ist. Mir scheint darnach folgende annahme zum mindesten sehr viel wahrscheinlichkeit für sich zu haben, dass in dem original, aus dem M und B abgeschrieben wurden, ein blätterpaar, welches c. 51, 1 - 53, 2 enthielt, aus der mitte einer lage losgelöst und zeitweilig verlegt war. Die schreiber beider codices übersprangen diese parthie daher ohne zu ahnen, dass etwas fehle, (diese lücke findet sich in M gegen den schluss von f. 73v., und der schreiber hat nicht das mindeste zeichen gemacht, dass er hier etwas vermisse); der librarius von cod. B hat nie etwas von der parthie nachgetragen, dem von M dagegen kam später jenes blätterpaar in die hände, indess erst als er auf f. 74 v. ff. bereits die Chronica Caesaris geschrieben hatte. Er sah entweder an den seitenüberschriften, oder er entnahm es aus dem inhalt der blätter, dass sie zum bellum gallicum gehörten, und trug sie daher am schlusse von l. VIII nach, wahrscheinlich in dem glauben, zu dem ihn der anfang der parthie wohl verlocken konnte, es beginne mit ihnen ein neues buch; denn die erste zeile ist wie bei den übrigen büchern in maiuskel geschrieben. Als er aber den früher leeren raum von f. 74r. ausgefüllt hatte, schrieb er entweder nicht weiter, oder fügte den rest von c. 52, 4 - 53, 2 auf einem eingelegten und später wieder verlornen blatte bei. Aus cod. M sind dann CDE und wohl noch andre handschriften entsprungen, die von den nachgetragenen hlättern nur den ersten theil bis c. 52, 4 enthalten. Leider ist die beschreibung derselben bei Nipperdey nicht so genau, um daraus die kleinen eigenthümlichkeiten erkennen zu können, auf deren beobachtung alle constructions. versuche von handschriftenfamilien hauptsächlich beruhen. Uebrigens glaube ich, dass der cod. E dieselbe Rhedigersche handschrift sein wird, die auch die Chronica Caesaris enthält, und von der Ritschl a. a. o. p. 519, anm. 40 und im rhein. mus. n. f. II, p. 157 spricht, leider auch ohne ihre nummer anzugeben. Ob dasselbe werk auch in CD auf das bellum gallicum folgt, kann ich hier nicht erfahren; nothwendig ist es natürlich nicht, wäre aber eine neue stütze für meine ansicht, und interessanter noch für die geschichte der überlieferung sowohl dieser schrift wie des bellum gallicum, wenn sie sich auch in B, oder gar in A fände.

Um die resultate meiner zwar mehr äusserlichen untersuchung über die Cäsarhandschriften möglichst klar hinzustellen, fange ich vom ende an, indem ich zunächst die familientafel gebe und dann deren richtigkeit dadurch beweise, dass ich jedem noch existirenden oder vorausgesetzten gliede derselben einige wichtige und entscheidende daten zur personalbeschreibung beifüge. Diese daten lassen sich ohne frage um ein beträchtliches vermehren und müssen später einmal aus vermehrtem material in ihrer völligen ausdehnung beigebracht werden. Nach meiner ansicht also ordnen sich die handschriften folgendermassen:



Was zunächst die benennung der beiden von Nipperdey mit recht unterschiedenen handschriftenfamilien betrifft, die bei ihm "echte" (= X1) und "interpolirte" (= abc etc.) heissen, so beweisen die stellen VIII, 11, 1 - 12, 2 (welche von Nipperdey l. c. p. 42 gar nicht berücksichtigt ist), VII, 36, 1. 45, 2. VIII, 16, 1 wo alle "echten" codices lücken haben, welche die "interpolirten" ausfüllen, dass die letzteren in der that auf eine von jenen verschiedene, in ihrem ursprung aber eben so echte quelle zurück. gehen. Hält man damit zusammen, dass alle "echten" handschriften, und ursprünglich nur sie (denn einige wenige "interpolirte" werden hier wirklich aus den "echten" interpolirt sein: Nipperdey l. c. p. 38) den unterschriften der einzelnen bücher nach von Iulius Celsus redigirt sind, so ergiebt sich, dass die "echten" vielmehr celsianische, die "interpolirten" vielmehr redactionsfreie zu nennen sind. Die angeführten lücken fanden sich schon in dem aus Celsus redaction hervorgegangenen exemplar. Freilich bemerkten Whitte und mit ihm Nipperdey (a. a. o.) richtig, dass beide handschriftenklassen aus einem gemeinschaftlichen original geflossen sind, in dem schon der schluss von l. VIII fehlte, aber auch dies

beweist nur, dass schon jener Celsus kein besseres original aufzutreiben wusste. Halten wir nun den zustand beider handschriftenklassen neben einander, so ergiebt sich daraus vielleicht folgendes. In den zur zeit des Celsus umlaufenden texten war die corruptel auf zwei wegen weit eingerissen, theils durch falsches abschreiben verbunden mit noch mehr entstellender correctur einzelner stellen, theils durch marginal- und interlinearglossen, deren eine anzahl in den text übergegangen war. Von den ersteren verderbnissen bringt Nipperdey l. c. p. 44 ein schlagendes beispiel aus I. VII, 64, 1 bei, das sich in den "interpolirten" handschriften findet. Ihre anzahl wäre leicht zu vermehren. Solcher stellen finden sich in den "echten" handschriften zwar sehr wenige, diese bieten vielmehr einen durchweg fliessenden und anscheinend genuinen text. Ob man aber diesem schein ohne weiteres trauen darf? Muss doch Nipperdey selbst bekennen (l. c. p. 42), dass ausser den oben angeführten lücken sich in den "echten" codices allen eine reihe von glossemen und interpolationen finde, die in den "interpolirten" fehlen. Doch statt aus Nipperdey's eigner darstellung weitere beweise gegen die maasslose bevorzugung der "echten" handschriften zu ziehen, wird es gerathener sein an die personalbeschreibung derselben zu gehn, um einen festeren boden für ihre werthbestimmung zu gewinnen.

Für die beschreibung von X kann ich, leider nur noch wenig material geben. Vieles liesse sich dafür, glaube ich, aus einer genauen untersuchung der redactionsfreien klasse gewinnen, auf die ich mich gar nicht einlassen kann. Ausser dem mangeln des schlusses war dieser handschrift eine wiederholung in l. I, 39, 2 eigen, die in verbindung mit andern daten vielleicht noch zu wichtigen resultaten führen kann. In dieser handschrift stand dort schon folgendes: non magnum periculum miserabantur in re militari, wo die worte periculum miserabantur aus dem schluss von §. 4 eingeschoben sind. Wahrscheinlich übersprang der schreiber des codex eine columne oder ganze seite seines originals, schrieb dort jene beiden worte ab, merkte dann seinen fehler, aber vergass ihn auszutilgen, und so pflanzte er sich theils einfach in den folgenden handschriften fort (B1), theils entwickelte er aus sich eine interpolation (A, aus dem sie in B2 und C2 überging; in bezug auf letztere handschrift s. unt.), bis er denn auch einmal, von dem vernünftigeren schreiber des M, oder eines

zwischen diesem und X2 liegenden vorfahren von M, wieder glücklich ausgemerzt wurde, und sich daher in dessen nachkommen (wozu wohl auch die deteriores fere omnes bei Nipperdey gehören werden), nicht mehr findet. Dieser fehler giebt uns aber zugleich das maass einer seite oder columne eines vorfahren von X. Sie umfasste 334 buchstaben, wie man zwischen c. 39, 2-4 abzählen kann. Als einzelnes factum hat diese thatsache zwar wenig werth, indess mag ein andrer vielleicht noch andre dazu gehörige finden, aus denen jener vorfahr zu construiren wäre. Nipperdey hat den ganzen fall nicht richtig erkannt (l. c. p. 41 f.). -Ausserdem sind dem cod. X eine reihe von in den text gelangten glossemen und ursprünglichen varianten eigen, welche deutlich auf ein mit interlinear- und randbemerkungen versehenes exemplar zurückweisen. Hieher gehörige stellen sind: 1, 38, 4, wo in einem ältesten original dubis und darüber geschrieben al. duas d. i. aliter duas stand, so dass duas eine sehr alte variante für dubis ist; III, 9, 3 wo certiores facti vielmehr als interlinearglosse anzusehen ist; IV, 25, 6 primis oder vielleicht proximis, übergeschriebene variante oder glosse; V, 2, 2 transmissum, an den rand geschriebene variante, die wahrscheinlich eine, vielleicht zwei zeilen (38 buchstaben) tiefer in den text aufgenommen wurde; 12, 4 nummo aureo aut, entstanden aus dem überschlagen einer (oder zweier) zeilen (39 buchstaben), so dass nummo aus dem anfang der dann folgenden aufgenommen wurde, verbunden mit interpolation; VI, 5, 3 tenturum, übergeschriebene variante, die in einigen handschriften certaturum wirklich aus dem text verdrängte (in M ist tenturum auspunktirt). Auch die stelle I, 17, 4 hieher zu ziehn, wo debeant aus dem vorhergehenden wegen des homöoteleutons vielleicht nach 3 (6) zeilen (107 buchstaben) wiederholt ist. Gewiss liessen sich bei genauerer durchsicht noch andre beispiele anführen. Ob die aufgezählten indess alle in einem und demselben codex ihren ursprung gefunden haben, bleibt fraglich.

Alle diese entstellungen des textes sind also in alle handschriften übergegangen, oder wenn sich ganz junge finden sollten, in denen die eine oder andre fehlt, so wird man den grund davon in der emendirenden hand eines abschreibers oder gelehrten zu suchen haben. Solche einzelne fälle beweisen so wenig gegen die richtigkeit der aufgestellten ansicht, als etwaige kleine veränderungen der glosseme, denen diese, einmal in den text aufgenommen, so gut unterworfen waren wie der text selbst. Die verhältnisse der redactionsfreien handschriften unter einander verfolge ich, wie gesagt, nicht weiter, sondern halte mich nur an die eelsischen.

Die fingirte handschrift X1 also ist weiter durch folgende lücken entstellt: VII, 36, 1 wo die worte desperavit de obsessione wegen des homöoteleuton mit dem vorhergehenden expugnatione ausgefallen sind; 45, 2 mulorumque - stramenta (34 buchstaben); VIII, 11, 1 — 12, 2 (630 buchstaben), 16, 1 turmas mittit. Nipperdey führt nur die erste lücke von l. VIII in der praef. l. c. p. 42 gelegentlich an. Als glossen und varianten sind die ebenda von Nipperdey aufgeführten in diese handschrift aufgenommen, wofern man sich in dieser beziehung auf den herausgeber verlassen kann, der in den varianten zum text nicht immer alle "echten" handschriften, öfter sogar nicht einmal A (z. b. VI, 7, 7. VIII, 24, 3: vgl. p. 114), namentlich als auf jene art entstellt anführt. Uebrigens ist unter jenen stellen die erste, l. I, 13, 3, durch ihr einschiebsel anderweitig interessant. Es ergiebt sich klar als ursprünglicher randbeisatz und wirft ein licht auf die entstehung der in M beigebundenen salustischen reden. Sowohl X1, wie das den salustischen historiae, aus dem jene reden ausgezogen sind, zu grunde liegende exemplar war offenbar in die hände von grammatikern gekommen, die in ihnen die brauchbaren beispiele von kunstreden anmerkten, welche dann ein späterer abschreiber ohne den übrigen text copirte. Das einschiebsel im Cäsar lässt die möglichkeit eines solchen verfahrens noch in einer ziemlich späten zeit zu 2). Indess ist es auch möglich, dass verschiedene jener einschiebsel sich schon in X am rande oder zwischen den zeilen, oder selbst im text beigesetzt fanden, wo dann der schreiber eines aus X gestossenen redactionsfreien exemplars, das den erhaltenen handschriften dieser klasse zu grunde läge, es als unechten beisatz erkannt und so übergangen hätte.

Alle bisher aufgezählten corruptelen sind nun in A übergegangen, der dagegen von denen frei ist, die in X<sup>2</sup> dazu entstanden. Bei lücken kam hier nur eine in l. VII, 22, 5 (125 buchstaben), wahrscheinlich durch das homöoteleuton hervorgerufen, hinzu. Weitere wichtige beispiele von corruptelen weiss ich jetzt

<sup>2)</sup> Derselben natur ist die randbeischrift zweiter hand: de morib; germanora in M neben 1. VI, 21.

nicht anzuführen. Dies aber ist das exemplar, in dem das l. VIII, 51, 1 — 53, 2 enthaltende blätterpaar sich aus der mitte einer lage, oder falls es, was wahrscheinlich ist, ein einzelnes blatt war, von seinen nebenblättern losgelöst haben muss. Es umfasst dasselbe c. 2000 buchstaben. Man hüte sich aber diese zahl mit dem obigen verhältniss von 126 buchstaben in verbindung zu setzen, da die lücken natürlich nur über die raumverhältnisse der vorhergehenden handschrift, nicht aber derjenigen, in der sie sich finden, aufschluss geben.

Wie dann aus dieser handschrift B und M entstanden sind, die erstere mit der lücke von l. VIII, 51, 1 - 53, 2, die letztere mit dem nachtrag von 51, 1 - 52, 4 und dem verlust von 52, 4 - 53, 2 ist oben nachgewiesen. In M ist zudem eine neue lücke entstanden in l. VI, 20, 1, wo die worte uti ad magistratum - communicet fehlen, 47 buchstaben. Ich finde an dieser stelle zwar keine lücke in CDE oder andern handschriften von Nipperdev angegeben. Sind aber hier die ihm zu gebote stehenden collationen vollständig? (Nipperdey I. c. praef. p. 41 sqq.). In den beiden sehr jungen handschriften DE, oder dem ihnen gemeinsam zu grunde liegenden exemplar (s. ebenda) kann überdies hier nachbesserung aus einem anderen exemplar erfolgt sein. Abgesehen also von dem streitigen fall dieser lücke beweist die anwesenheit aller übrigen in X1, X2, M entstandenen, so wie der in diesen codices progressiv hinzugekommenen anderweitigen corruptelen, dass CDE und vermuthlich noch andre handschriften direct aus M abstammen. Zwischen DE und M indess liegen sicher noch ein oder mehrere mittelglieder, auf deren eines z. b. die ihnen gemeinsame lücke in l. l, 13, 3 zurückzuführen ist. Noch muss ich die geschichte des einschiebsels in l. 1, 39, 2 durch die letzteren handschriften verfolgen. Es fand sich, wie wir sahen, schon in X und ging von da in alle abkömmlinge von X bis zu: X2 und B über, findet sich aber nicht in M. Regelrecht müsste es also auch dessen nachkommen fremd sein, und in der that findet es sich nicht in DE, wohl aber in C und zwar in derselben form wie in dem von zweiter hand behandelten cod. B. Man wird für diesen fall also von demselben rechte. gebrauch machen dürfen, dessen sich Nipperdey in ähnlichen ARY len bedient (s. p. 41) und das einschiebsel auf rechnung Geines correctors setzen dürfen.

Hiemit glaube ich die verhältnisse der handschriften celsischer redaction unter einander ihren hauptzügen nach richtig dargestellt zu haben. Ich mache nicht auf vollständigkeit der beweise anspruch, zweisle aber nicht, dass eine genaue untersuchung des Nipperdeyschen und Schneiderschen apparats, oder besser der handschriften selbst unter den entwickelten gesichtspunkten nur noch mehr beweise für meine ansicht bringen und die möglichkeit geben wird, einrichtung, form und bestand, so wie den inneren werth einzelner hypothetischer handschriften und besonders des allen zu grunde liegenden originals (einer oder mehrere stufen noch vor X) genauer festzustellen. Weder unmöglich noch unwichtig wird es dabei sein, aus den corruptelen auch die schriftgattung der einzelnen handschriften nachzuweisen. Welchen werth diese arbeit für die kritik des Cäsar, oder wenigstens für die geschichte seiner überlieferung haben werde, brauche ich nicht aus einander zu setzen.

Meine bisherige darstellung aber, wenn sie richtig ist, führt zu folgenden consequenzen. Codex CDE und vielleicht noch andre ihnen gleich stehende sind für die kritik ohne werth, da M als ihr original an ihre stelle tritt. Giebt auch M im vergleich mit CDE vielleicht nicht mehr viel neues, so ist doch die ganze kritische operation mit den celsischen handschriften durch ihn sehr vereinfacht. M ist wegen der erhaltung von l. VIII, 51, 1 — 52, 4 wahrscheinlich früher aus X<sup>2</sup> abgeschrieben als B.

Es bleibt zu untersuchen, ob letzterer unmittelbar oder vielleicht durch eine zwischenstufe aus X² abstammt, wodurch seine werthbestimmung etwas verändert wird. Bei den schlussfolgerungen aus lücken oder sonstigen eigenthümlichkeiten des textes erhaltener handschriften auf ihnen zu grunde liegende originale ist die möglichkeit von mittelstufen, in denen die corruptel vielleicht schrittweise um sich griff, überhaupt zu berücksichtigen. Endlich einer genaueren untersuchung sind in ähnlicher weise die redactionsfreien codices zu unterwerfen.

Ueber das verhältniss letzterer zu den celsischen ist nach der bisherigen darstellung selbst folgende ansicht wahrscheinlich, die ich freilich nicht im einzelnen begründen kann. Die eigentlich groben schäden, die sich in ihnen finden, sind, so weit ich sehe, hauptsächlich nur die aus X überkommenen, die ich oben zusammenstellte. Einzelne andere mögen im verlauf der entwicklung

dieser familie hinzugekommen sein, wie es scheint aber der zahl nach nur wenige; von lücken besonders scheint diese klasse freier geblieben zu sein als die celsische. Das contingent der schreibfehler und falschen uachbesserungen indess entwickelte sich in ihnen üppiger. Danach scheint folgender verlauf anzunehmen. Alles was wir an handschriften des bellum gallicum haben, geht zurück auf ein am schlusse verstümmeltes und durch in den text aufgenommene varianten und glossen entstelltes exemplar. Auch Celsus, der in einer nicht genau zu bestimmenden zeit eine recension des bellum gallicum vornahm, bediente sich dabei, wenn er überhaupt mehr als ein exemplar vor sich hatte, nur solcher codices. Das scheint mir festzustehen. Wenn er nun keine älteren handschriftlichen quellen benutzte, die ihn doch mindestens über die existenz jener corruptelen belehrt hätten, so war seine ganze thätigkeit eben keine andre als die, den text seines exemplars, wo er beim lesen anstiess, nach seinem ingenium, nicht nach reellen, echten, alten quellen auszubessern und zu verschmieren. Denke man sich, wir hätten von seiner recension keine abschriften mehr, sondern nur von der anderen klasse, so würde unsere kritische thätigkeit an ihnen sich grade in demselben fall befinden, wie die des Celsus an seinem zwar älteren, aber vielleicht nicht einmal viel weniger corrupten exemplar. Wenn er dann seinem text mit geschickter hand, wie nicht zu läugnen ist, die fliessende gestalt zu geben verstand, die ABM bewahrt haben, so ist wohl erklärlich, warum das maass der corruptel in diesen handschriften so gering erscheint. Die verderbniss des textes durch schreibfehler und kleine auslassungen, die allmählig zu schlimmeren entstellungen führen, begann von Celsus exemplar an eben von neuem. Es kann uns aber auf der andern seite kein wunder nehmen, wenn die redactionsfreien codices von dem standpunkte an, auf dem Celsus sie traf, auf der längst betretenen bahn fortschreitend von stufe zu stufe mehr verwilderten. Und doch haben sie quantitativ vom texte mehr gerettet als Celsus, und wer weiss, ob eine genaue untersuchung nicht herausstellt, dass auch qualitativ. Mir ist Celsus eben nicht von dem verdachte frei, bloss conjecturalkritiker gewesen zu sein. Noch dies eine: der name "interpolirte" handschriften scheint mir für die redactionsfreien durchaus falsch gewählt zu sein. Interpolation kann zwar ein abschreiber in ihnen an einzelnen stellen geübt haben, aber um sie mit recht interpolirt zu nennen, würde man systematische interpolation durch das ganze buch nachweisen müssen. Den begriff so gefasst, würde ich aber eher dem Celsus als den abschreibern der andern handschriftenklasse interpolation zuschreiben. Interessant wäre es, wenn man die zeit des Celsus genauer nachweisen könnte; sie gäbe in verbindung mit den andern beispielen von redacteuren der handschriften vielleicht aufschluss darüber, bis wie lange in der antiken welt die thätigkeit solcher leute gewährt hat. Das frühe mittelalter, "die zeit der barbarei", kannte sie, glaube ich, nicht, und von da an dürfte man sie schwerlich, oder nur an einigen viel gelesenen büchern (selbst nicht an Plinius N. H.) vor dem 14ten jahrhundert nachweisen können. Die beispiele aus dieser späteren zeit sind die häufigeren, aber ungefährlich, desto gefährlicher aber die früheren. Die motive beider gattungen sind dieselben, die methode aber verschieden.

Die obigen ansichten an einzelnen fällen im texte des bellum gallicum durchzuführen fehlen mir hier zeit und hülfsmittel, und ich verkenne nicht, dass es gewagt ist ohne einzelbeweise aufzutreten. Ich hoffe dafür entschuldigung zu finden darin, dass ich wenigstens das kritische material für Cäsar hiemit bereichert habe.

Rom. D. Detlefsen.

## Zusatz.

Vorstehender aufsatz ist mit dem des hrn dr Heller, oben p. 494 flgg., der hrn dr Detlefsen noch nicht zu gesicht gekommen, zu vergleichen, dann aber mit der mir während der correctur dieses bogens zugegangenen ausgabe: C. Iulii Caesaris de bello gallico libri septem cum libro octavo A. Hirtii. Recensuit, codices contulit, commentationibus instruxit Dr. Andreas Frigell. 8. Vol. I, Vol. II, 1. Vol. III, 1. Upsaliae. 1861: welche ohne zweifel mehre der von den hrrn Heller und Detlefsen berührten fragen zu sicherer entscheidung bringen wird. Frigell hat die wichtigsten der jetzt bekannten handschriften des Bellum gallicum von neuem und, wie es nach flüchtiger ansicht scheint, mit grösster sorgfalt verglichen: er theilt sie in drei familien: die beiden ersten sind aus einem alten aber schon an mancherlei verderbniss leidenden codex geflossen: in beiden wird denn eine doppelte, die eine der urhandschrift näher, die andre ihr ferner stehende classe angenommen; die erste classe der ersten und besten familie bilden: I³, P = Parisinus, s. X, von dem Nipperdey falsch berichtet, dass er zu zwei verschiedenen zeiten geschrieben: der irrthum ist daher entstanden, dass in dem bande dieser Cäsar s. X und ein Iosephus s. XII vereinigt sind. Der von Nipperdey benutzten collation wird genauigkeit abgesprochen. Ferner:

R = Romanus, der Vaticanus 3864, s. X oder im anfang
s. XI. Die zweite classe dieser ersten familie bilden:

Ib, A = Amstelodamensis oder Bongarsianus I, s. X, der, wie Oudendorp richtig angegeben, VIII, 43—52 von alter hand habe: er sei überschätzt und keineswegs P vorzuziehen.

M = Moysiacensis, s. XII, jetzt in Paris, früher in l'abbaye de Moyssac, diöcese Cahors, der aber nicht ganz verglichen ist; Vossianus primus, s. XI,

Codex mutilus, Paris. 6842, s. X, verschiedene theile des B. G. ohne unterbrechung enthaltend. Die zweite familie und da zunächst die erste classe bilden:

II<sup>a</sup>, T = Thuaneus, s. XII, Parisinus secundus bei Nipperdey; Leidensis primus, nur an einigen stellen verglichen; die zweite classe dieser familie dagegen besteht aus:

Ursinianus, s. XII;

Hauniensis primus, s. XIV.

Der dritten familie, von der aber keine handschrift vollständig verglichen worden, schreibt Frigell zu:

Gottorpiensis, in Kopenhagen:

ladrensis, = Paris. n. 6106, s. XV: Colbertinus = Paris. n. 5772: s. XV: Borbonianus = Paris. n. 5770, s. XV;

Barberianus, zu Rom in bibl. Barberiana nr. 1964, s. XIV.

Der erste band der ausgabe enthält nun den text, II, 1 die collationen, denen noch abhandlungen, die handschriften und ihre verhältnisse betreffend, folgen werden; III, 1: de mendis codicum Caesaris, an die sich untersuchungen über die im B. G. zu übende kritik (cf. T. I praef. p. xI) anschliessen sollen: sie werden gegen das von Nipperdey aufgestellte princip (T. I, praef. p. vII) gerichtet sein. Dies möge genügen, um das philologische publicum auf diese neue und wichtige erscheinung aufmerksam zu machen: sie wird im Philologus näher besprochen werden, sobald die in Frankreich jetzt im gange seienden untersuchungen abgeschlossen und zu unserer näheren kenntniss gelangt sein werden. Ernst von Leutsch.

## XXV.

Ueber alter und herkunft der ersten handschrift des Tacitus zu Florenz.

Dass die erste Florentiner handschrift des Tacitus, welche die ersten sechs oder nach ihrer eignen zählung fünf bücher der annalen des Tacitus enthält, aus Deutschland nach Italien gekommen sei, wird mit recht und übereinstimmend angenommen: über das kloster hingegen, aus welchem dieselbe zuerst nach Rom und später nach Florenz gekommen, ist weder eine gleiche übereinstimmung noch volle gewissheit vorhanden. Denn lange zeit wurde die abtei zu Corvey an der Weser als ehemalige besitzerin dieses buches genannt, eine annahme, welche zuerst in meinen Prolegomenis zu Tacitus c. 26-28 (Cantabrigiae 1848) bekämpft wurde; die dortige ausführung suchte zu zeigen, dass Fulda ehemals im besitze jenes schriftwerks gewesen sei und dass die für Corvey redenden zeugnisse keinen glauben verdienen. Diese ansicht wurde bestritten von Fr. Haase (Tacit. Opp. praef. p. Lvii sqq.), und mit ihm scheint der glaube an eine ehemalige Corveyer handschrift des Tacitus ziemlich allgemein zurückgekehrt zu sein. Sehen wir zu, wiefern dieser glaube ein begründeter oder irriger sei.

Dass in der zweiten hälfte des neunten jahrhunderts in dem benedictinerkloster zu Fulda eine handschrift des Tacitus aufbewahrt wurde, welche den ersten theil der annalen enthielt, zeigt folgende äusserung des im märz 865 gestorbenen chronisten und mönchs Ruodolf in seiner aufzeichnung zum jahre 852 (Pertz Monum. germ. hist. I, p. 368): igitur in loco qui appellatur Mimida (Minden), super amnem, quem Cornelius Tacitus, scriptor rerum a Romanis in ea gente gestarum, Visurgim, moderni uero Wisaraha uocant, habito generali conuentu cett. Den römi-

schen namen der Weser hat Ruodolf bei Tacitus in dessen annalen II, 9. 11. 12. 16. 17 gelesen. Daraus ist zu ersehen, dass im sec. IX das Fuldaer kloster eine handschrift besass, welche wenigstens die ersten bücher der annalen des Tacitus, vielleicht auch noch mehr enthalten hat. Wo ist diese handschrift gegenwärtig zu finden? In der Laurentiana zu Florenz (Plutei 68 cod. 1) liegt eine alte handschrift des Tacitus, welche die ersten sechs bücher der annalen enthält; und für diesen theil des werkes ist seit der zeit, dass der name des Tacitus wieder zur kunde der menschen gekommen, nie eine andre von irgend einem sterblichen gesehen worden. Auch trägt jener Florentiner codex alle merkmale eines hohen alters an sich, und man braucht seine zierliche und wohl ausgeprägte schrift nur mit einer zweiten ebenfalls alten Taciteischen handschrift derselben bibliothek, worin der übrige theil der aunalen und die erhaltenen fünf bücher aus den historien sich finden, zu vergleichen, um einzusehen, dass jene um volle zwei jahrhunderte älter sei als diese andere, welche dem eilften jahrhundert angehört. Was liegt also näher als die annahme, dass die von Ruodolf im neunten jahrhundert zu Fulda benutzte handschrift des Tacitus eine und dieselbe mit der jetzigen Florentiner sei? Die wahrscheinlichkeit dieser voraussetzung wird aber nicht wenig erhöhet durch folgenden umstand. Das kloster zu Fulda besass auch eine handschrift der taciteischen Germania, aus welcher derselbe chronist Ruodolf in seine Translatio S. Alexandri im jahre 863 längere stellen aufgenommen hat; s. Pertz l. c. p. 675, meine vorrede zur Germania vol. IV p. v sqq. Dass die handschrift, worin Ruodolf dieses stück der Taciteischen werke las, der erste theil der vorhin erwähnten war, ergiebt sich aus folgenden zwei umständen. Jene erste Florentiner handschrift des Tacitus enthält gegenwärtig nur die hälfte ihres ursprünglichen bestandes und zählt ihre quaternionen von XVIII bis XXXIV. Also siebenzehn quaternionen oder 136 blätter, eine ganze hälfte, sind ihr vorangegangen und von ihr los gemacht worden. sind diese geblieben? Sie sind um das jahr 1453 von Fulda nach Italien gekommen, haben dort zu einigen noch erhaltenen abschriften gedient und sich dann verloren: s. meine vorrede l. c. p. viii fgg. Diese 136 blätter enthielten, wie die abschriften zeigen, ausser der Germania noch den Dialogus de Oratoribus und zwei stücke aus Suetons werke de viris illustribus.

Mehr als funfzig jahre später ist die zweite jetzt noch erhaltene hälfte des alten Fuldaer codex aus seiner heimath nach Italien gebracht worden. Dass dieser an pabst Leo X gekommen, weiss uns fast jeder schüler aus den vorreden zu Tacitus zu erzählen. Und doch ist auch diese angabe nicht auf wahrheit begründet, wenn sie im strengen sinne des wortes gefasst wird. Denn Leo X hat diesen namen erst nach seiner wahl zum pabst (11. märz 1513) angenommen: vorher war er cardinal und hiess Johannes von Medici; in diese frühere periode aber fällt die ankunft der in rede stehenden handschrift in Rom, und zwar wenigstens fünf jahre früher, als Leo zum pabst ernannt wurde. Das ergiebt sich aus einem briefe, der in der Chigiana zu Rom sich findet und von Carlo Fea, Miscellanea Filologica critica, Rom 1790 I, p. 327, mitgetheilt wird, woraus auch eine abschrift desselben der Taciteischen handschrift in Florenz beigelegt ist. In diesem briefe schreibt der aus Florenz gebürtige cardinal Francesco Soderini an den florentiner Marcello Virgilii folgendes: Videbis enim nostros homines supra millesimum et quingentesimum annum Florentinos appellatos apud populum Romanum in honore fuisse; siquidem ex Germania nobis adlatus fuit proxime pervetustus in membrana codex, descriptus litteris non multum distantibus a Longobardis, cuius auctor inscribitur P. Cornelius, in quinque libros digestus, ab excessu divi Augusti usque ad interitum Tiberii acta populi Romani domestica externaque complectens. Weiter gedenkt der schreiber dieses briefes noch der bei Tacitus I, 79 vorkommenden verhandlung des römischen senats über die Florentiner und schliesst sein schreiben mit den worten Vale, Romae prima Ianuarii M. D. VIIII. Vr. F. (d. i. Vester Francesco) de Soderinis Card. Vulterr. (d. i. Volaterranensis). Daraus geht hervor, dass die jetzige Florentiner handschrift schon im jahre 1508 zu Rom angelangt und in die hände des cardinals Johannes von Medici gekommen war, und bei diesem auch vom cardinal Francesco de Soderinis, dem landsmanne des Johann von Medici, eingesehen wurde. Dagegen ist die veröffentlichung dieser handschrift durch den druck erst unter dem pontificat Leo's X begonnen und im jahre 1515 unter leitung des Philippo Beroaldo vollendet 1). Beroaldus hätte näheren aufschluss über

<sup>1)</sup> Der gründe, warum die neu augelangte handschrift wenigstens

die herkunft der handschrift geben können, allein er hat dieses mit absicht vermieden, damit das kloster, dem sie entwendet war, keine ansprüche auf rückgabe derselben erheben möge. Daher begnügt er sich in seinem vorworte mit der unbestimmten angabe, sie sei in den wäldern Germaniens aufgefunden; und um das pontificat des Leo durch diese leistung recht zu verherrlichen, stellt er die sache so dar, als habe Leo durch seine sendboten die handschrift in Germanien entdeckt und gewonnen: quae venatio Cornelii Taciti hos primos quinque libros, qui per longum seculorum ambitum latuerant, in saltibus Germaniae invenit. Quam tu praedam ad te allatam ac magna mercede comparatam non — rursus occultasti. Das ist die mittheilung eines mannes, der die ganze wahrheit nicht gestehen wollte oder sollte.

Auf diese weise scheint die herkunft der ersten Florentiner handschrift aus dem kloster zu Fulda nicht zweifelhaft zu sein. Allein unsere sicherheit wird erschüttert durch eine im laufe des 16. jahrhunderts aufgekommene meinung, wonach die erste hälfte der Taciteischen annalen durch eine Corveyer handschrift an Leo X. gelangt sein soll. Die erste angabe darüber datirt vom jahre 1533 und steht in der ausgabe des Tacitus von Beatus Rhenanus zu IV, 43 p. 125 mit diesen worten des Rhenanus: utinam licuisset hic exemplar illud Saxonicum inspicere, quod quaestor quidam Pontificius cum e Dania rediret, in Corbeiensi bibliotheca repertum, Romam secum detulit ad Leonem X Pont. Man bonarum litterarum haud illiberalem patronum, qui illi quingentos ducatos numerari iussit. In diesem berichte fällt mir zuerst der quaestor pontificius auf, da die pähstliche curie einen beamten dieses namens nicht kennt. Dazu kommt eine grobe unwahrheit in der sache, insofern der beamte des Leo jene bandschrift mitgebracht baben soll, als er aus Dänemark zurückkehrte. Auf welchen bevollmächtigten des pabstes Leo man auch immer rathen mag 2), die angabe bleibt doch unwahr, da ja die handschrift

fünf jahre ohne abdruck blieb, lassen sich mehrere denken. Vielleicht wollte man nicht sofort zum drucke schreiten, um bevorstehende reclamationen nach der widerrechtlich aus Deutschland gekommenen handschrift zu vermeiden; vielleicht scheuete Johannes von Medici, so lange er nur römischer cardinal war, die kosten des druckes; endlich sind in der ausgabe eine grosse anzahl fehler der handschrift berichtigt, deren verbesserung längere zeit in anspruch genommen haben mag.

2) Ernesti rieth auf den mailänder juristen Angelo Arcemboldo und viele haben diesen von ihm angenommen. Nach demjenigen, was in

des Tacitus fünf jahre früher, als Leo pabst wurde, nach Rom gekommen ist, wie ich vorher gezeigt habe. Auf diese höchst verdächtige mittheilung des Rhenanus stützen sich aber alle übrigen angaben der folgenden herausgeber bis zum jahre 1848, wo ich in meiner ausgabe des Tacitus diese überlieferung als eine falsche zu erweisen versuchte.

Aber wie mag wohl Rhenanus zu jener sonderbaren und falschen mittheilung gekommen sein? Darüber kann ich nur eine vermuthung mittheilen. Ich glaube nämlich, dass ihm einsicht oder kunde zugekommen ist von einem vorgeblichen schreiben des papstes Leo an Albert, erzbischof zu Mainz, welches also lautet <sup>3</sup>):

Venerabili Fratri nostro Alberto Archiepiscopo Moguntino,

Principi Electori et Germaniae Primati.

Dilecti filii, salutem et Apostolicam benedictionem. Rettulit nobis dilectus filius Ioannes Heytmers de Zonvelben, clericus Leodiensis dioeceseos, quem nuper pro inquirendis antiquis libris, qui desiderantur ad inclitas nationes Germaniae, Daniae, Norvegiae, Suetiae et Gothiae nostrum et apostolicae sedis specialem nuncium et Commissarium destinavimus, a quodam, quem ipse ad id substituerat, accepisse litteras, quibus ei significat in vestra Bibliotheca reperisse codicem antiquum, in quo omnes Decades Titi Livii sunt descriptae, impetrasseque a vobis illas posse exscribere, cum originalem codicem habere fas non fuerit. Laudamus profecto vestram humanitatem et erga sedem Apostolicam obedientiam. Verum, dilecti filii, fuit nobis ab ipso usque Pontificatus nostri initio animus, Viros quovis genere exornatos, praesertim literatos, quantum cum Deo possumus, extollere ac iuvare. Ea de causa huiuscemodi antiquos et desideratos libros, quotquot recipere possumus, prius per viros doctissimos, quorum copia Dei munere in nostra hodie est curia, corrigi facimus, deinde nostra impensa ad communem eruditorum utilitatem diligentissime imprimi curamus. Sed si ipsos originales libros non habeamus, nostra intentio non plane

meinen Prolegg. (c. 28) dagegen erinnert ist, hat Fr. Haase, wie biltig, auf ihn verzichtet. Dr. Reifferscheid (Stetoni Tranquilli rell. p. XIV u. 409) lässt den Arcembold im jahre 1513 auf seiner rückkehr aus Dänemark das vorgebliche Corveyer manuscript mit nach Rom bringen, d. i. ein ganzes jahr früher, als Arcembold seinen auftrag zu der gedachten reise erhielt (s. meine Prolegg. p. XLIII) und fünf jahre vor seiner wirklichen rückkehr, welche ungefähr 1518 erfolgte. Dazu kommt, dass diese handschrift auch bereits fünf jahre vor 1513 nach Rom gekommen war.

3) Dieser brief wird mitgetheilt von Bayle in dessen Dictionnaire (Rotterdam 1720) unter dem artikel Leo X., Bayle aber hat ihn von dem brandenburgischen hofrathe von Seidel erhalten, dessen vater ihn aus Italien nebst einem andern briefe von Leo an denselben erzhischof

mitgebracht haben soll.

adimpletur, quia hi libri, visis tantum exemplis, correcti in lucem exire non possunt. Mandavimus in Camera nostra Apostolica sufficientem praestare cautionem de restituendis huiusmodi libris integris et illaesis eorum Dominis, quam primum hic erunt exscripti, et dictus Ioannes, quem iterum ad praemissa Commissarium deputavimus, habet ad eandem Cameram sufficiens mandatum, illam obligandi ad restitutionem praedictam, modo et forma quibus ei videbitur. Tantum ad commodum et utilitatem Virorum eruditorum tendimus. De quo etiam dilecti filii Abbas et Conventus Monasterii Corwiensis Ordinis S. Benedicti Padebornensis dioeceseos nostri locupletissimi possunt esse testes. ex quorum Bibliotheca cum primi quinque libri Historiae Augustae Cornelii Taciti qui desiderabantur, furto subtracti fuissent, illique per multas manus ad nostras tandem pervenissent, nos recognitos prius eosdem quinque libros et correctos a Viris praedictis literatis in nostra Curia exsistentibus, cum aliis Cornelii praedicti operibns, quae extabant, nostro sumptu imprimi fecimus. Deinde vero, re comperta, unum ex voluminibus dicti Cornelii, ut praemittitur, correctum et impressum, ac etiam non inordinate ligatum, ad dictos Abbatem et Conventum Monasterii Corwiensis remisimus, quod in eorum Bibliotheca loco subtracti reponere possent. Et ut cognoscerent ex ea subtractione potius eis commodum quam incommodum ortum, misimus eisdem pro Ecclesia Monasterii eorum indulgentiam perpetuam. Quocirca vos et vestrum quemlibet, ea demum qua possumus affectione in virtute sanctae obedientiae monemus, hortamur et sincera in Domino caritate requirimus, ut si nobis rem gratam facere unquam animo proponitis, eundem loannem in dictam vestram Bibliothecam intromittatis, et exinde tam dictum codicem Livii, quam alios qui ei videbuntur per eum ad nos transmitti permittatis. illos eosdem omnino recepturi, reportaturique a nobis praemia non vulgaria. Datum Romae apud S. Petrum, sub annulo Piscatoris, die prima Decembris MDXVII Pontificatus Nostri anno quinto.

#### Ia. Sadoletus.

Das ist der brief auf welchen vertrauend Haase a. a. o. und nach ihm andere meine behauptung, dass die erste Florentiner handschrift des Tacitus aus Fulda nach Rom gekommen sei, verwerfen wollen. Allein der ganze inhalt des briefes ist erdichtet und erlogen. Für diese behauptung sprechen folgende specielle merkmale. 1) Der brief ist laut seiner überschrift an Albert, erzbischof von Mainz, gerichtet, aber der inhalt desselben nimmt auf ihn nicht im mindesten rücksicht, sondern redet zu geliebten söhnen (dilecti filii) und spricht von ihrer bibliothek, ohne ihren wohnort oder ihr kloster irgendwie zu bezeichnen. Wozu diese

unbestimmtheit? Nun ja, dem schreiber dieses briefes war daran gelegen, den glauben an das märchen von einer deutschen handschrift sämmtlicher decaden des Livius möglichst zu stützen: er würde diesen glauben aber gleich eingebüsst haben, wenn er eine irgend bekannte bibliothek namhaft gemacht hätte. Daher nannte er gar keine. 2) In dem vorliegenden briefe lesen wir, dass Ioannes Heytmers jetzt zum zweitenmal nach Deutschland, Dänemärk, Schweden und Norwegen geschickt werde (quem iterum ad praemissa Commissarium deputavimus). In dem ersten von Bayle mitgetheilten briefe Leo's an Albert, der kein merkmal der unechtheit an sich trägt und am 26. november desselben jahres, d. i. fünf tage früher geschrieben ist, wird derselbe commissär in einer art angekündigt, welche nicht anders verstanden werden kann, als dass er jetzt zum erstenmal eine solche reise antrete. Warum spricht aber der verfasser des verdächtigen briefes von einer jetzt anzutretenden zweiten reise des loannes Heytmers? Abermals, um das märchen von allen decaden des Livius aufzustutzen. Denn Heytmers hat bereits einen abschreiber jener handschrift in thätigkeit gesetzt, musste also, um dies vorzubereiten, schon früher in Deutschland gewesen sein. 3) Im ersten und unverdächtigen briefe bei Bayle nennt Leo den auf erforschung von handschriften geschickten Heytmers Nostrum et Apostolicae sedis Commissarium, der zweite brief bezeichnet ihn als specialem nuncium et Commissarium. Das verräth unkunde in der titulatur des römischen hofs. Nuntius heisst der vertreter des papstes und römischen stuhls bei souveränen fürsten 4). 4) In dem zweiten briefe ermahnt Leo seine dilectos filios insgesammt und jeden einzelnen an den ihm zu leistenden gehorsam (vos et vestrum quemlibet - in virtute sanctae obedientiae monemus): allein nicht um gehorsam, sondern nur um gefälligkeit handelte es sich in der vorliegenden sache. Der schreiber des briefes lässt den pahst seine amtsgewalt missbrauchen.

Das gesagte wird genügen, um diesen vorgeblichen brief Leo's X als das machwerk eines fälschers zu erweisen. Zu

<sup>4)</sup> Vgl. Ioh Dearti Institutiones Canon. t. I: Legati missi sive Nuntii, i. e. legati non ex Cardinalium collegio, quos sedes apostolica mittit ad supremos principes, quique in provinciis et regnis, ubi legationis munere funguntur, explicant pontificiam iurisdictionem. Freiburger Kirchenlexicon VI, 411.

demselben ergebniss werden wir durch eine betrachtung des gesammten ihm zu grunde liegenden inhalts geleitet. Denn dieser ist, wenn wir von der erwähnung der corveyer mönche absehen, aus dem ersten briefe Leo's an Albert in der art entnommen, dass an die stelle eines einzigen buches von Livius sämmtliche decaden desselben gesetzt werden. In dem ersten oder echten schreiben an Albert ist nämlich die rede davon, dass Leo das 33ste buch des Livius aus Deutschland erwarte und dieses zur weitern beförderung an Albert abzugeben verordnet habe: et quia dictus Ioannes promistt nobis se brevi daturum trigesimum tertium librum Titi Livii de bello Macedonico, illi commisimus ut eum ad manus tuae Fraternitatis daret, ut ipsa quam primum posset, per fidum nuntium ad nos - mittat. Das hat einen vernünftigen sinn, da das 33te buch des Livius in den ältesten ausgaben fehlt. Aus diesem einen buche hat der fälscher 142 oder sämmtliche decaden des Livius erdichtet. Und der pabst Leo erscheint bei ihm mit einer so kindischen leichtgläubigkeit behaftet, dass er den ungeheuern bären sich nicht nur gutmüthig aufbinden lässt, sondern auch gleich seine goldstücke und seinen credit in bewegung setzt, um sich eines solchen fundes möglichst bald zu bemächtigen. Und Ioannes Heytmers soll bereits einen abschreiber dieses codex bestellt haben, als liesse sich solche arbeit in einigen monaten verrichten, wozu kaum ein menschenleben ausreichen würde. Auch ist immer nur von einem codex die rede, der sämmtliche decaden des Livius enthalten soll, als wäre es möglich, diese in einen codex zu vereinigen, und als ob nicht schon eine einzige decade einen sehr grossen band erforderlich machte! So weit ist jedoch der spott gegen Leo X. ein ziemlich feiner, indem dieser nur als leichtgläubig und sehr begierig nach neuen litterarischen schätzen dargestellt wird; derber wird der hohn bei erwähnung der mönche von Corvey. Diese zeigt den papst Leo als einen lustigen schalk, der in sein fäustchen lacht, dass den mönchen ihr schatz entwendet und auf allerlei umwegen in seine hände gekommen sei, der nicht ohne schadenfreude erzählt, wie er die guten mönche von Corvey mit einem gedruckten exemplar in einem artigen einbande und mit einem immerwährenden ablass abgefunden habe. Die corveyer mönche aber werden entweder als unwissend bezeichnet, insofern sie den werth einer handschrift nicht zu würdigen verstehen, oder als furchtsam, da sie ihr gestohlenes eigenthum nicht zurückzuverlangen wagen. Leo selbst aber müsste herzlich dumm gewesen sein, wenn er nicht eingesehen hätte, dass diese mittheilung ganz geeignet wäre, die von ihm angeredeten geliebten söhne für ihren riesen - codex aller decaden des Livius besorgt zu machen. Denn was konnte ihnen dadurch näher gerückt werden als die besorgniss, dass, wenn ihr schatz einmal in die hände Leo's abgegeben wäre, auch sie später, wie die mönche von Corvey, mit einem gedruckten Livius und einem ablass abgefunden werden möchten. Endlich aber der immerwährende ablass für die kirche zu Corvey, was soll der hier bedeuten? Weil bekannt geworden war, dass unter pabst Leo dessen bevollmächtigte allerlei missbrauch mit ablass getrieben hatten, so glaubte der verfasser dieses schreibens, mit ablass liesse sich alles gut machen und Leo könne den corveyer mönchen zur vollen entschädigung für den verlust ihrer handschrift noch einen ablass in den kauf gegeben haben. Wer sich über pabst Leo und die Benedictiner von Corvey lustig machen wollte, konnte leicht etwas der art erdichten: dass aber Leo selbst einen solchen missbrauch des ablasses in einem officiellen schreiben eingestanden und sich damit gerühmt haben soll, lässt sich nicht glauben.

So wie der wesentliche inhalt des zweiten unechten briefes aus dem ersten echten entnommen und nur ins abenteuerliche umgesetzt ist, so ist auch die form und der ausdruck aus dem einen in den andern übertragen. Ganze sätze und redensarten lauten in diesem gerade wie in jenem. Einmal jedoch hat der nachahmer eine blösse verrathen, indem er, was im echten schreiben viros quovis virtutum genere insignitos, praesertim literatos heisst und einen vernünftigen sinn hat, durch viros quovis genere exornatos, praesertim literatos wiedergiebt, wodurch die ersten worte in unsinn verkehrt werden. Auch wird im ersten briefe richtig nuntium, im zweiten hingegen nuncium geschrieben.

Vielleicht wird man einwenden: "zugegeben dass dieser brief unecht ist, so ist er doch auf jeden fall ein alter und beweist also, dass der glaube an eine corveyer Tacitus-handschrift sehr alt sei". Dafür brauchen wir keinen beweis mehr, da uns dieses schon die oben angeführten worte des Rhenanus bezeugt haben, sondern darauf kommt es an, ob diese voraussetzung eine begründete war, und das stelle ich in abrede, weil die früher angeführten thatsachen jene handschrift uns in Fulda, nicht in Cor-

vey zeigen, und weil die aussage des Rhenanus eine nachweisbare unrichtigkeit enthält, die mittheilung des unechten briefes aber von Rhenanus wieder bedeutend abweicht, da bei jenem ein päpstlicher beamter den codex nach Rom bringt, bei diesem ein dieb ihn entwendet und in Italien verkauft haben soll. Das gerücht, die Taciteische handschrift habe einstens zu Corvey sich befunden, mag daher entstanden sein, dass die commissäre des pabst Leo auf ihren reisen nach Deutschland und den nordischen reichen hier ansprachen und wegen handschriftlicher schätze erkundigungen anstellten. Denn die ungenügende auskunft, welche Beroaldus über das vaterland einer handschrift, welche eine so bedeutende lücke in der geschichte des Tacitus ergänzte, in seiner vorrede gab ("in den wäldern Germaniens"), war eher geeignet, die wissbegierigen in Deutschland zu reizen als zu befriedigen. Da ihnen aber jeder sichere anhalt fehlte, so nahmen sie ihre zuflucht zu ver muthungen und daraus tauchten gerüchte und erzählungen über eine aus Corvey nach Rom gelangte handschrift des Tacitus auf, die der eine dem andern nacherzählte, ohne nach dem wirklichen hergange sorgfältig zu forschen. Die neueste form dieser fabelhaften geschichte theilt Haase a. a. o. p. LVIII, n. 349 also mit: mihi aliquando princeps Gustavus de Hohenlohe-Schillingsfürst, vir humanissimus, in cuius familia hereditarium est Corbeiae dominium, cum ei ipsum primum Annalium librum enarrarem, testatus est, nunc quoque Corbeiue famam ferri, Taciti codicem esse in dolio occultatum et ita noctu furto ablatum. Gewiss hat der erfinder dieses märchens jene handschrift weder gesehen noch eine richtige vorstellung von ihrem umfange sich gemacht, da sie bei ihrer mässigen grösse viel leichter in der tasche einer mönchskutte oder im kittel eines knechtes als in einem fasse fortgeschafft werden konnte: allein seine mittheilung verdient gerade so viel glauben als die beiden vorher erwähnten, weil wir uns hier nicht auf dem felde der geschichte, sondern mitten in der dichtung befinden. Während diese aber zu gunsten einer ehemaligen corveyer Tacitus - handschrift allerlei beibringt und fabelt, sehen wir uns nach greifbaren spuren dieses schriftwerks in Corvey vergebens um. Ein verzeichniss des alten büchervorraths von Corvey, was sich zu Middlehill in der bibliothek von Th. Philipps findet und nach der angabe des besitzers aus s. XI stammt, führt nichts von Tacitus auf (vgl. meine Proleg. zu Tacit. p. xxxvIII), und

ebenso wenig wird in spätern catalogen dieses stifts etwas von ihm erwähnt. In den Annales Corbeienses, welche vom jahre 658 bis 1148 reichen, ist kein ausdruck aus Tacitus zu finden, s. Pertz Monum. Scriptores v. III, p. 1-18. Auch bei Widukind, der im zehnten jahrhundert seine geschichte der Sachsen (res gestae Saxonicae) zu Corvey schrieb, entdecken wir weder einen ausdruck noch eine structur, welche auf Tacitus zurückgeführt werden könnte: Pertz l. c. p. 408-467. Während Widukind den Flavius Josephus und Lucan citirt (I, 2), wird Tacitus, der für ihn viel wichtiger gewesen wäre, nicht genannt. Man vergleiche, wie weit die nachrichten über die urgeschichte der Sachsen bei Widukind aus Corvey und Ruodolf aus Fulda in des letztern Translatio S. Alexandri abweichen, und man wird sich leicht überzeugen, wie Ruodolf an Tacitus einen reichen gewährsmann gefunden hat, Widukind aber auf spärliche sagen beschränkt bleibt. Bei dieser lage der sache gebe ich den rath, dass bei der frage nach der herkunft der ältesten handschrift des Tacitus die liebhaber von fabeln nach Corvey, die freunde von wahrheit und geschichte hingegen ihr augenmerk nach Fulda richten mögen.

Bonn. Franz Ritter.

### Zu Cicero.

Cic. in Pison. IV, 8: hominem impurum ac non modo facie sed etiam oculo tuo dignissimum. Das oculo giebt hier durchaus keinen sinn, denn es liegt in demselben nicht die hier erforderliche steigerung zu facie; ja oculo wäre weit eher eine abschwächung des durch facie schon genügend praecisirten gedankens. Eine leichte änderung giebt das allein richtige: culo, welches wort offenbar, weil selten vorkommend, dem abschreiber unverständlich war und ein schreibfehler schien, den er sich beeilte in oculo zu "verbessern". Nun ist in: non solum facie sed etiam culo tuo dignissimus, die klimax vorhanden, eine zwar unsaubere aber jedenfalls drastische, eine kraftstelle mehr in dieser daran so reichen rede. Nun wird aber auch das impurum verständlich, indem es nämlich jetzt erst seine beziehung in einer an Catullus (carm. 33. 96. 97) erinnernden weise erhält.

München.

P. La Roche.

## XXVI.

## Die Giganten.

Der unterschied zwischen den homerischen Giganten und denen der Gigantomachie ist ein so grosser, dass die frage, ob eine ausgleichung der beiden darstellungen möglich, und wenn möglich, welche der schilderungen dem alten mythus am nächsten stehe, sich zur beantwortung aufdrängt. Zuerst muss in betracht gezogen werden, ob die homerische poesie, wenn die Giganten wilde ausbrüche der natur personificirten, irgendwie veranlasst sein konnte, aus solchen personificationen ein volk zu dichten, von welchem sie weiter nichts sagt, als dass sie übermüthig gewesen. Odyss. VII, 57 heisst es, des Phäakenköniges Nausithoos mutter von Poseidon sei gewesen

Περίβοια, γυναικών είδος άρίστη, όπλοτάτη θυγάτης μεγαλήτοςος Ευρυμέδοντος, δς πόθ' ύπερθύμοισι Γιγάντεσσιν βασίλευεν άλλ' ὁ μὲν ὥλεσε λαὸν ἀτάσθαλον, ὥλετο δ' αὐτὸς.

Ferner erfahren wir (206) dass wie die götter zu den opfern der Phäaken leibhaftig kommen und mit ihnen essen, weil sie ihnen nahe sind, die Giganten auch nebst den Kyklopen eben solche götternachbarn sind:

> έπει σφισιν έγγύθεν είμεν, ὥςπερ Κύχλωπές τε καὶ ἄγρια φῦλα Γιγάντων.

Worin der übermuth der Giganten sich zeigte und ihr verderben bestand, wird nicht gemeldet. Od. X, 120 heisst es von den menschenfressenden Lästrygonen, sie seien gewesen οὐκ ἄνδοεσστιν ἐοικότες, ἄλλα Γίγασιν. Hieraus auf eine ungeheure, wirklich alles menschliche maass riesenhaft übersteigende grösse derselben zu schliessen, würde nicht gerathen sein, denn allerdings wird das weib des Lästrygonenkönigs riesig geschildert (τὴν δὲ

γυναϊκα εύρον, όσην τ' όρεος κορυφήν), aber die wasserholende tochter derselben fiel den gefährten des Odysseus nicht ihrer grösse oder ihres aussehens halber auf. In solchen sagen hat die übertreibung von jeher der jedesmaligen schilderung die färbung gegeben, welche das gemälde erforderte zur hervorbringung der beabsichtigten wirkung, und der vergleich eines weibes mit einer bergkuppe ist eben auch hier nichts weiter als ein übertriebener ausdruck, um eine gewaltig grosse frau zu bezeichnen. Dass Aeschylus den Tydeus, welcher nicht an grösse unter den sieben helden vor Theben hervorragte, einen Giganten nennt, soll nicht hieher gezogen werden, denn es würde nichts damit bewiesen werden. Dass man auf den ausdruck οὐκ ἄνδρεσσιν ἐοικότες kein besonderes gewicht legen möge, sondern dass dieser gradezu eine gewöhnliche übertreibung sei, ergiebt sich leicht aus dem gebrauche des wortes selbst. Homer sagt von den Kyklopen, sie seien ατδρες gewesen (Od. VI, 5), in einer stelle, welche hier stehen mag, weil sie nachher zu berühren ist. Von den Phäaken nämlich wird gesagt:

οῖ πρὶν μέν ποτ ἔναιον ἐν εὐρυχόρος Υπερείη, ἀγχοῦ Κυκλώπων, ἀνδρῶν ὑπερηνορεόντων, οῖ σφεας σινέσκοντο, βίηφι δὲ φέρτερον ήσαν. ἕνθεν ἀναστήσας ἄγε Ναυσίθοος θεοειδής, εἶσεν δ' ἐν Σχερίη, ἑκὰς ἀνδρῶν ἀλφηστάων.

Also sind die Kyklopen ἄνδρες, und doch heisst es von dem Kyklopen Polyphemos im neunten gesange er sei ein ἀνὴρ πελώριος — οὐδὲ ἐϣκει ἀνδρί γε σιτοφάγω, ἀλλὰ ῥίω ὑλήεντι ὑψηλῶν λρέων, ὅτε φαίνεται οἰον ἀπ' ἄλλων. Man braucht bei den Giganten weder den ausdruck  $\lambda\alpha\delta\varsigma$ , welchen die Odyssee von ihnen gebraucht, noch die wahrscheinlichkeit ihres längenmaasses mit Pausanias (X, 29) in betracht zu ziehen, um zu erkennen, dass sie dieser dichterischen behandlung der mythischen sage ein menschenvolk unheimlicher, ungeheuerlicher art sind, wie die Kyklopen, Lästrygonen und die unheimlichen Phäaken selbst.

In der hesiodischen theogonie nehmen sie eine eigenthümliche stellung ein (185); es heisst die erde gebar aus den blutstropfen des entmannten Uranos im laufe der jahre

Έρινυς τε πρατεράς μεγάλους τε Γίγαντας, τεύχεσι λαμπομένους, δολίχ' έγχεα χεροίν έχοντας, Νύμφας θ' ας Μελίας καλέους' έπ' απείρονα γαταν. Also stammen die Giganten gleich den bluträcherinnen und dem krieg (denn die Eschennymphen bedeuten diesen) vom himmel, und sind gewappnet als kämpfer mit langen lanzen. Aber über diese darstellung derselben lässt sich nichts sicheres sagen, aber das lässt sich als höchst wahrscheinlich annehmen, um nicht zu sagen, als gewiss, dass die riesengestalten der Gigantomachie (Apollodor. 1, 6: s. Heyne's note dazu) noch nicht im volksglauben und der verbreiteten sage von den Giganten gelten konnten, als jene verse gedichtet wurden, denn sie zu blossen kämpfern mit lanzen umzudichten, wäre ein allzustarkes abweichen von der sage gewesen. Es wäre erwünscht zu wissen ob in Apollodors erzählung (Γη δε περί Τιτάνων άγανακτούσα, γεννά Γίγαντας έξ Οὐοανού, μεγέθει μεν σωμάτων άνυπερβλήτους) die abstammung von Uranos aus dem verse des Hesiod entlehnt ist, oder ob sie auch in der Gigantomachie vorkam, aber es ist nicht möglich dieses zu wissen, da Apollodor in seinen erzählungen nicht streng einem und demselben in allen einzelnheiten folgt.

Ihre spitze erreichte die dichtung von den Giganten im Typhon, welcher alle macht und furchtbarkeit derselben im höchsten maasse in sich vereinte, und dass dies geschehen, ist wohl zu beachten, weil es uns zeigt, dass man sich mit der Gigantenschlacht nicht begnügte, sondern noch ungeheuerlicheres begehrte, um der vorstellung gewaltiger naturausbrüche zu genügen. Riesengestalten und unermessliche kraft derselben bietet uns schon Homer dar in den Aloaden (Od. XI, 307), welche den Olymp stürmen wollten und (II. V, 385) den Ares einsperrten. Wären damals die vorstellungen von den Giganten wirklich schon der art gewesen, wie sie in der Gigantomachie ausgeprägt waren, so wäre eine vergleichung derselben mit ihnen zu erwarten gewesen statt mit Orion; diese sind freilich keine personificationen wilder naturausbrüche, wie es Typhon schon genugsam durch seinen namen bezeichnet und die Giganten der Gigantomachie sind. Ob sie von jeher für gehurten der erde galten, und ob Hesiods theogonie einem volksmärchen in dieser hinsicht folgte, was nicht wahrscheinlich ist, thut nichts zur sache, und wenn das wort γίγας wirklich den erdgeborenen bezeichnete, würde auf diese benennung hin kein bündiger schluss auf ihr ursprüngliches wesen zu gründen sein.

An die ableitung dieses wortes von  $\gamma \tilde{\eta}$  ist aber schwerlich

zu denken, denn höchstens könnte man die möglichkeit derselben zugeben, aber nicht die wahrscheinlichkeit, denn der form nach muss man zunächst in γίγας ein reduplicirtes wort vermuthen, und von γάω abgeleitet würde γίγας eben so viel bedeuten können als γεγώς, nämlich: geboren, geworden, und diesen begriff halte ich für den den Giganten als grundbegriff zukommenden, da ich glaube, dass sie ursprünglich die geister der verstorbenen menschen sind. Die geister der menschen sind geborene geister im gegensatze zu den göttlichen, und wenn die Römer den genius (das ingenium) den gebornen menschengeist nach dem tode lar, d. i. herr (larva ist davon hergeleitet) oder lemur, d. i. gestalt, bild (lemur für demur, δέμας, wie lingua für dingua, lacrima für dacrima) nannten, so ist das nur eine an die stelle des wortes genius getretene benennung. Das reduplicirte γίγας könnte daher ganz genau mit dem lateinischen reduplicirten gignens, welches ebenfalls das gewordene, geschaffene bedeutet, übersetzt werden. Diese etymologie jedoch ist nicht der grund meiner ansicht von den Giganten, sondern die angabe der Odyssee und der alte glaube der völker, welcher der unterwelt stete bekämpfung des lebens und verödung zuschreibt.

Die Odyssee lässt ihren helden nach westen ziehen und in den Hades gehen, im westen aber ist der mythus vom Hades an mehr als einem orte angewendet, denn wenn die rinder des todtenkönigs auf Erytheia sind, und die rinder des Helios in Thrinakia, so sind dieselben, welche die tage bezeichnen, einander völlig gleich und beide stätten bezeichnen die unterwelt, wo die sonne tag für tag untergeht. Wer sind ursprünglich die Kyklopen mit dem grossen stirnauge? Polyphem das riesige ungethüm weidet in der Odyssee schafe, aber ein hirtenvolk dieser art bietet sich gewiss der phantasie eines volkes niemals dar. Bei Hesiod in der theogonie (139) sind die Kyklopen drei an zahl Brontes, Steropes, Arges,

οι Ζηνί βρουτήν τ' έδοσαν τευξάν τε κεραυνόν.

Sie haben gleich dem Polyphem der Odyssee nur ein auge in der stirne, und dies muss allein schon abhalten zweierlei Kyklopen anzunehmen, was ohnedies schon eine unberechtigte annahme sein würde. Sie sind ursprünglich der blitzende himmel aus dessen auge der blitz als blick herausspringt, dann sind sie die blitze selbst, ferner die schmiede der blitze, aber auch diener des schmie-

degottes, welche allerlei arbeiten fertigen. Die Odyssee konnte die blitze nicht zu einem abenteuer ihres helden gebrauchen, sondern bedurfte eines anderen märchens, worin die Kyklopen ein ungethümes volk waren in einem die unterwelt vertretenden lande. Die Kyklopen hausen in diesem märchen in grotten, eigentlich aber als blitzschmiede unter der erde, denn dort ist der sitz des feuers. Zwar wird das feuer dem menschen als eine gabe des himmels geschenkt in der fabel, wie denn der feuergott Hephästos vom himmelskönig herabgeworfen wird, aber er fällt auf Lemnos, und dort ist der feuerspeiende berg Mosychlos. Die fabel von dem adler, welcher dem Zeus die blitze zuträgt ist älter als die Iliade, welche den Ganymedes von den göttern auf den Olympos bringen lässt, des Zeus mundschenk zu sein (Il. XX, 234). Diese darstellung eignet sich für die götter des homerischen Olympos besser, als die anwendung des sinnbildes, des adlers. Dieser aber gehört in der Iliade dem Zeus und heisst τελειότατος πετεηνών, mit recht, denn als starker vogel war er ein sinnbild des sturmes, Zeus aber ist der herr des sturmes. Das schöne märchen von Ganymedes nun, welcher dem himmelskönige als mundschenk dient, hat zum grunde den gedanken, das wasser ist das lebensprincip, der trank der unsterblichkeit, die Ambrosia (Amrita) und es wird durch den wind gen himmel geführt. Wie Ganymedes zum Olymp gebracht wird, so wird Oreithyia die sich erhebende feuchtigkeit (ὄρω, ὀρέθω) von Boreas durch die luft entführt von der feuchten aue des Ilissos. Auch in indischer mythologie galt der adler als das nämliche sinnbild, denn er heisst (Somadeva) der Amritaräuber. In späterer zeit erscheint der adler als vogel des himmelskönigs, aber nicht als sinnbild des sturms, und wäre sein verhältniss zum wasser der wolken und dem in ihnen enthaltenen blitzfeuer nicht ein altes gewesen, so würde man es in der poetischen mythologie nicht erfunden haben, weil ein grund dazu nicht mehr vorhanden war. Auch die in der Iliade vorgebrachte fabel von Aegäon - Briareus (I, 400 flgg.), welchen die meergöttin Thetis dem bedrohten Zeus zu hülfe führt, ist das wasser zum gewittersturme des himmelskönigs, denn in diesem besteht seine höchste physische macht, und von Thetis kommt es her, aber sie führt es nicht hinauf, sondern der wind. Die homerische poesie hat aber die sache anders gestaltet, welche auch den Olymp und Lemnos für den Hephästos zu vereinigen

wusste. Die symbole sind ältere bezeichnungen der mythologischen anschauungen, im allgemeinen nämlich, und ganz unstatthaft ist eine altersbestimmung der mythologischen dinge, welche die homerische poesie als chronologischen maasstab annimmt, und durchaus alles, was von ihr nicht berührt worden, als später erfunden behauptet. Ans mach sate per statische entweren

Mögen nun die Kyklopen als unterirdisch in dem westen, wo der Hades mehrfach vorhanden ist, hausen, oder weil dort ein feuerspeiender berg wie auf Lemnos war, wenn die Giganten dem todtenreich angehören, so waren sie ihre nachbarn, wie die der Phäaken. Diese wohnen in Scheria, nachdem sie aus Hypereia ausgezogen waren, und sind die besten schiffer, welche den Odysseus in schlaf gewiegt in seine heimath bringen. Dass sie todtenschiffer seien, hat Welcker in seiner jetzt in den kleinen schriften befindlichen abhandlung dargethan. Dass aber das Phäakenland ein westliches todtenreich gewesen, ehe es im gebiete der heldensage die stelle erhielt, welche wir ihm in der Odyssee zugetheilt sehen, ist meine überzeugung, welche auf folgenden gründen beruht. Die heldensage ist der auf menschliche helden übergetragene kampf des sonnengottes, welcher die finsterniss täglich besiegt, am tagesende aber in die unterwelt eingeht, wo er neben der allmutter, welcher alle todten eigen sind, als todtenkönig herrscht, und weil er der göttliche held ist, so ist er vorzugsweise vor allen andern göttern der hauptgott der helden und des kampfes der schlachten. Ares (dieser name hat das digamma, und ist wahrscheinlich mit  $\eta \rho \omega s$  u. s. w. und mit vir gleichen ursprungs, wehrer, schützer bedeutend) Mars (mar in der aufzeichnung des alten gebetes, reduplicirt marmar, zu Mars, Mavors, wie Lar, zu Lars sich verhaltend, bedeutete wahrscheinlich den mann, ihn als helden bezeichnend, als abwehrer und beschützer) Apollon, die doppelgottheit der sonne, die Dioskuren, der doppelköpfige ihnen entsprechende lanus, Mithras, Odin, sind heldenoder kriegsgötter. In den zehn oder zwölf kampfarbeiten des Herakles, welche zahl die zehn oder zwölf tagesstunden, den zehn oder zwölf monaten des jahres nachgebildet, darstellen, ist die heldenarbeit der sonne auf ihrer ersten stufe im menschlichen heldenthum deutlich zu erkennen, und er geht nach Erytheia und Sicilien mit dem symbole des tages und in den Hades zum dritten, wo der Kerberos sich findet. Die Odysseusfahrt geht eben dahin und ist der in den westen eintretenden sonne und ihrem untergange nachgebildet, natürlich in ihrem ersten entstehen, denn der ursprüngliche mythus schimmert nur durch. Die ausbildung der sage zu erörtern ist unmöglich und selbst dem dichter der Odyssee nur eine ahnung von dem grunde, auf welchem sie beruht, zuzuschreiben, wäre eine kühne vermuthung, zu welcher nichts berechtigt. So wie der sonnengott, welcher im westen niedergeht, dem Odysseus zu grunde liegt, so ist die grosse lebensmutter, welche leben weckt und die gestorbenen wieder aufnimmt, welche das leben immer wieder erweckt in ewigem wechsel des werdens und vergehens, der grund, auf welchem das wesen der hausfrau des Odysseus beruht. Sie ist die vielbegehrte, eifrig umworbene, wie es Helena, die göttin, die schwester der doppelsonne, der Dioskuren ist, und wie diese tochter des Tyndareos Sparta angehört, so auch sie und ist sie selbst dem Tyndareos verwandt. Ihr weben und auftrennen ist ausdruck des der göttin zugehörigen werdens und vergehens der dinge.

Der sonnengott hat am bimmel keine ruhestätte, sondern er wandert in rastlosem laufe an ihm hin, bis er im westen niedergeht, wo er zur ruhe kommt, und so ist die unterwelt seine ruhestätte und heimath bei der erdmutter, der herrin dieses reiches, und er ist daselbst könig der todten bei seiner hausfrau, und dort schläft er. Schlafend Mommt Odysseus in die heimath, von den Phäaken heimgeschifft, um sein vielgefreites aber treues weib wiederzufinden. Die Phäaken, die dunkeln, erscheinen in der sage als schiffer und dass sie ihre stelle in der sage durch eine aus der fremde zu den Griechen gelangte dichtung von todtenschiffern erhalten haben, glaube ich der trefflichen auseinandersetzung Welckers in dem oben angeführten aufsatze; denn wenn die nachricht über solche todtenschiffer im fernen lande auch erst spät erwähnt wird, so liegt darin kein beweis, dass die Griechen sie nicht lange vor der zeit Homers schon gekannt haben, at not not the right role for med and postered to

Betrachten wir die Phäaken und ihr land, so ist das volk mit einem gewissen unheimlichen wesen behaftet, ihr land aber eine seelige insel voll üppigkeit, eine art elysium. Unheimlich und schauerlich war überall den alten völkern der tod, dass aber der geist des gestorbenen menschen in der unterwelt fortlebe und dass er göttlicher art, immer dauernd und zur geistigen wirk-

samkeit auf der erde ähnlich der wirksamkeit der götter geeignet, glaubten sie auch. Der heroendienst der Griechen, der dienst der Laren in Italien zeugt zur genüge für die den geistern der verstorbenen zugeschriebene mächtige wirksamkeit. In dem homerischen Hades tritt uns die lebenslust der Griechen in der schilderung von der nichtigkeit der geister der verstorbenen entgegen, aber diese schilderung enthält nicht den alten glauben, so wenig als die schilderung des elysium oder der inseln der seeligen. In der persischen offenbarungslehre sehen wir die geister der verstorbenen als unrein und verunreinigend dargestellt, und ein leibliches wiederaufstehen als die zeit der seeligkeit erwartet, wozu denn freilich die geister der verstorbenen wieder nöthig waren, so dass diese als andere in der neuen lehre angenommen wurden neben den einmal nicht zu beseitigenden Dews, den repräsentanten des todes und der unterirdischen finsteren geisterwelt. Doch schon der name bezeichnet die Dews als götter, und die neue lehre nahm für die götter, als sie die geister der todten und ihr nachtreich dem leben und dem lichte in einschneidender weise entgegengestellt hatte, eine andere benennung an, während die Arier in Indien diesen namen ihren göttern liessen, und die geister der todten Asuren nannten. · Auch dieser name bezeichnet sie als hochherrliche, denn wenn Hirzel in den anmerkungen zu seiner übersetzung der Sakuntala (p. 115) von ihnen sagt: "Suren, götter, also Asuren, nichtgötter, götterfeinde, böse geister", so mag die ableitung formgerecht sein, was sie aber nicht hindert, falsch zu sein. Im Rigveda sehen wir das verfahren der persischen Arier in betreff der Dews keineswegs im namen der Asuren von den indischen Ariern ebenfalls befolgt. Auch die götter beissen so, z. b. Twaschtri, Mitra, Varuna u. s. w. und bei den persischen Ariern führt der höchste lichtgott den namen Ormuzd, (Asuramazda), d. i. der grosse Asure. Dass bei den Griechen wie die götter so auch die geister der todten seelige (μάκαρες) hiessen, ersehen wir aus der dichtung von der insel der seeligen, und auch die Römer benannten durchweg die geister der todten mit dem gleichen namen, denn Manes ist zusammengezogen aus mac nes en acie Malylant Per lasaj prejlan a l

Die geisterwelt war ursprünglich nicht getrennt in eine zwiefache, sondern eine einzige, und alle geister der verstorbenen waren göttlicher art. Wir mögen uns umsehen, wo wir wollen, so finden wir den glauben an die unsterblichkeit des geistes in allen völkern tiefgewurzelt, und die erschütterung desselben ist überall eine im verhältniss zu der existenz eines volkes späte erscheinung, deren grund zu erörtern hier nicht nöthig ist. Die lust zu leben und das tageslicht zu schauen steigerte die unheimlichkeit des todes und die phantasie bildete das todtenreich in ein nächtliches grauengebiet aus. Neben der göttlichen seegensreichen wirksamkeit der Heroen, der Laren u. s. w. welche man als beschützer verehrte, dichtete man der geisterwelt auch eine schlimme wirksamkeit an, als trachte das todtenreich alles leben an sich zu reissen und die welt zu veröden, wie ja der tod selbst alles leben dahinrafft. Die störungen der natur schrieb man nicht bloss physikalischen ursachen zu, wenn man diess überhaupt that, sondern der wirksamkeit der unterwelt, und ihre geister wollten, so meinte man, die welt veröden. Eine bestimmte gestalt und grösse hatten die Griechen für die geister der verstorbenen nicht festgesetzt, denn wenn sie auch bei dem schattenbilde des einzelnen menschen an dessen gestalt ihre vorstellung anlehnten, so konnte das nicht hindern für das geisterreich im allgemeinen vorstellungen raum zu geben, welche der ihm zugeschriebenen wirksamkeit entsprachen. Bei ihnen sehen wir überhaupt keine streng abgeschlossene ansicht über das verhältniss der todten, und eine so dürftige lehre, wie die zoroastrische von Ahriman und den Dews, und deren endliche besiegung durch Ormuzd nebst einer leiblichen wiederaufstehung war z. b. für das hellenische volk und seinen gesunden sinn nicht geeignet. Bei physikalischen störungen, als erdbeben, vulkanische ausbrüche u.s.w. lag es der dichtenden phantasie nahe, die geister welchen sie zugeschrieben wurden an grösse, gestalt und andeutungen ihrer wirksamkeit dem physikalischen verhältnisse gemäss darzustellen. Wie wenig selbst die dichtung der Gigantomachie zu einer absoluten herrschaft in betreff der vorstellung von den Giganten und ihrem thun gelangte, zeigt z. b. die arkadische sage von der geburt des Zeus, welche Pausanias (VIII, 36, 2) berichtet: παρασκευάσασθαι αὐτῆ (τῆ Ρέα) βοήθειαν, ἢν ὁ Κρόνος ἐπ' αὐτὴν ἴοι, τόν τε Όπλάδαμον καὶ άλλους, όσοι περὶ ἐκείνον ἦσαν Γίγαντες. Ueber diese verwendung der Giganten, welche nach dieser sage schon vor dem sturz der Titanen bestanden, will ich nicht reden, da für meinen zweck nichts darauf ankommt. Das obige

kann hinreichen meine ansicht von den Giganten zu begründen, so weit dergleichen mythologische dinge sich begründen lassen, denn auch in dieser wissenschaft, einer noch dazu sehr schwierigen, giebt es vieles, was sich nicht mit grösserer sicherheit begründen lässt als vieles in mancher andern wissenschaft.

Frankfurt a. M.

Konrad Schwenck.

### Zu Livius.

Dass im Livius XXV, 8, 8: congressi cum Hannibale . . . sanxerunt, liberos Tarentinos leges suaque omnia habituros, neque ullum vectigal Poeno pensuros praesidiumve invitos recepturos, prodita praesidia Carthaginensium fore. Haec ubi eonvenerunt cett.: bei dieser angabe der bedingungen unter welchen die Tarentiner ihre stadt dem Hannibal überliefern wollen, die worte: prodita praesidia Carthaginensium fore unmöglich richtig sein können, hat neuerdings Madvig in den Emendationes Livianae überzeugend nachgewiesen; was er selbst aber mit berufung auf die lesart des Puteanus: prodita praesidio, und auf den bericht des Polybius, der über dieselbe sache VIII, 27, 2 sagt: τας δὲ τῶν 'Ρωμαίων οίκίας καὶ καταλύσεις, ἐπειδὰν κρατήσωσι τῆς πόλεως, ἐξεῖναι Καργηδονίοις διαρτάζειν, dafür vorschlägt: praebita praesidio, das weist doch mehr auf leistungen an die besatzung hin, als an häuser mit hausgeräth: so nämlich erklärt Madvig selbst seine coniectur. Vergleicht man was Liv. c. 10, 9-10 über das verfahren des Hannibal, nachdem seine truppen die stadt besetzt hatten berichtet: recipere se in domos suas quemque iussit et foribus nomen sunm inscribere. — si quis in hospitio civis Romani nomen inscripsisset, eum se pro hoste habiturum, contione dimissa - signo dato ad diripienda hospilia Romana passim dicursum est, so scheint es mir keinem zweifel zu unterliegen, dass an der stelle, von der ich ausgegangen bin, hospitia ausgefallen ist und - dass gelesen werden muss; prodita hospitia praesidii Carthaginensium fore.

Neustrelitz.

Th. Ladewig.

# II. JAHRESBERICHTE.

# 19. Der text der homerischen gedichte.

#### Erster artikel.

Postremo, ut verbo defungar, tota quaestio nostra historica et critica est, non de optabili re, sed de re facta. Potest fieri, ut novae ex illa difficultates nascantur, ut augeatur etiam admirabilitas rei: quid id ad nos? Amandae sunt artes: at reverenda est historia.

Wolf. Praef. ed. 1795.

- Homeri Carmina. Ex recognitione Immanuelis Bekkeri.
   voll. 8. Berol. 1843.
- 2. Carmina Homerica. Immanuel Bekker emendabat et annotabat. Volumen prius. Ilias. Volumen alterum. Odyssea. 8. Bonnae. 1858.

Bei dem wichtigen aufschwunge, welchen die kritischen studien Deutschlands im laufe unsers jahrhunderts genommen haben, kann es uns nicht befremden, dass sich ihre meister mit wetteifer dem vater der dichter zuwandten, in dessen gesängen uns die ältesten denkmäler der griechischen sprache und cultur erhalten sind. Denn nachdem sich Wolf durch ihre kritik sein unsterbliches denkmal einer ebenso methodischen, als besonnenen forschung vollendet hatte, bemühten sich Hermann, W. Dindorf, I. Bekker u. a. den glanz seiner schöpfung durch ihre beiträge zu erhöhen, für ihre arbeit nicht das verdienst einer recension, sondern das einer recognition beanspruchend.

Unter ihnen ragt I. Bekker durch seine leistungen unstreitig am meisten hervor. Schon früh durch seinen grossen lehrer auf das gebiet der homerischen studien gezogen, gab er in seinem vierundzwanzigsten lebensjahre durch die beurtheilung der neuen recension jene glänzende probe von seiner genauen kenntniss des dichters, von seinem hervorstechenden sinne für die gesetzmässigkeit sprachlicher erscheinungen, von ihrer feinen beobachtung und

tiefen auffassung, von einem selbstständigen und richtigen urtheile, eine probe, welche bei der erörterung homerischer fragen bis zur stunde ihre bedeutung nicht allein neben dem wolfischen texte, sondern auch neben den grammatischen untersuchungen behauptet hat, die später von andern gesichtspuncten und mit reichern mitteln über die in jener besprochenen dinge geführt wurden.

Obgleich ihm die durchführung der grundsätze, zu denen er sich in seiner recension bekannte, keine geringen vortheile für die herstellung eines gleichmässigen textes versprechen konnte, blieb er dennoch dem versuche einer recognition lange, fern, sei es um dem werke seines lehrers das ansehen unverkümmert zu erhalten, sei es weil ihm die texte anderer griechischer schriftsteller einen reicheren lohn in aussicht stellten für die versuche seines kritischen talentes. Mag ihn der eine oder der andere grund bewogen, mögen ihn beide gleichzeitig bestimmt haben, wir betrachten es als eine glücklicke fügung, dass seine revision des wolfischen textes (nr. 1) erst unter dem eindrucke jener forschungen ausgeführt wurde, durch welche Lehrs 1833-7 eine neue grundlage und in gewissem sinne neue mittel für die homerische kritik schuf. Allerdings unterzog sich Bekker nicht jener schwierigen aufgabe, die von Lehrs ihre lösung erwartete; allein seine neigung, der überlieferung im allgemeinen und besonders dem Aristarch mehr zugeständnisse zu machen, als Wolf gemacht hatte, ist in seiner recognition unverkennbar und lässt sich bei ihrer entschiedenheit wohl nur als die folge jener aufschlüsse über die diplomatische genauigkeit Aristarchs betrachten, da Bekker früher in diesem mehr die zuverlässigkeit des urtheils, als die treue beachtet zu haben scheint. Unter den sechsundvierzig erheblicheren differenzen, durch welche seine ausgabe in der ersten rhapsodie der Ilias von der wolfischen abweicht, hat er achtzehnmal die lesart Aristarchs, achtmal die schreibart Herodians, dreimal eine variante aufgenommen, welche nicht nur durch das zeugniss der handschriften, sondern auch durch den homerischen sprachgebrauch empfohlen ist. Dagegen behauptet er trotz dieser achtung vor der überlieferung die unabhängigkeit seines urtheils ebenso gegen die nachrichten über Aristarch, wie gegen die übereinstimmung der handschriften. Bereits hat Friedländer in den neuen jahrb. 1859 p. 805-6 vierzehn fälle aufgezählt, in welchen er dem Aristarch nicht folgte. Ausserdem schrieb er 572, 578 nicht ἐπίηρα, sondern ἐπὶ ἡρα (Buttmann lexil. I, p. 153), 439 nicht ὁτεδή, sondern ὅτε δή, demnach auch 235 nicht ἐπειδή, sondern ἐπεὶ δή: Recens. p. 173. Die neigung der epischen poesie zu volleren formen am schlusse des verses schien ihm 583 bei der wahl von ημιν statt ημιν beachtenswerther (recens. p. 166), als die eigenthümlichkeit der ionischen betonung, welche Aristarch bestimmte, selbst 214 dem properispomenon den vorzug zu geben. Mit vollem rechte entschied er sich 549 mit Spitzner für Hermanns (Op.

II, p. 38) conjectur έθέλωμι. Ebenso können wir es nur billigen, dass er 453 η μεν δή für ηδη μέν im hinblicke auf XIV, 234 und XVI, 236 nach Spitzners vorgang aufnahm. Seine lesart 520 alèv év - alel év Ambros. Ven. Vind. -, vorgeschlagen von Hermann (z. Hymn. in Cer. 202) und von ihm selbst schon früher (recens. p. 123) vertheidigt, ist durch ein allgemeines gesetz Homers und anderer dichter so sicher gestützt, dass die wenigen abweichungen der alten texte mit gutem grude vom kritiker zurückgewiesen werden 1). Die einzige conjectur, welche aus dem streben nach einer consequenz entsprungen ist, die das recht der überlieferung an vielen stellen in frage gestellt hat, ist  $\tau \alpha \tilde{v} \tau \alpha$   $i \delta v i \eta$  365, wo die handschriften, der Ambros. an ihrer spitze,  $\tau \alpha \tilde{v} \tau'$   $\epsilon i \delta v i \eta$  schützen. Nach der überlieferung findet sich das femininum dieses particips in einer doppelten form. Fünfmal treffen wir ίδυῖα in der verbindung ίδυίησι πραπίδεσσιν (Il. 1, 608. XVIII, 380, 482. XX, 12. 0d. VII, VII, 92), in der es adjectivische bedeutung zu haben scheint, Es ist dort auf Aristarch zurückzuführen, wie wir sehen werden. Dagegen lesen wir είδυῖα in verschiedenen kasus siebzehnmal mit einem objecte verbunden, welches seinen verbalen character nachdrücklich hervorhebt, unter elision der endsilbe des vorhergehenden wortes z. b. κέδν' είδυῖα, λύγο' είδυῖα, πάντ' είδυῖα u. s. w., eine schreibart, die nicht nur in unseren handschriften herrscht, sondern auch wiederholt im palimpseste (Il. XIX, 245. XXIII, 263) gelesen und für XX, 245 vom Aristonicus zur II. IX, 131 bezeugt wird. Bekker hat mit einem nicht geringen gewinne für den vers die erste form an sechzehn stellen gegen das ansehen der urkunden eingeführt; nur Il. XVII, 5 schien ihm bei ου πρίν είδυτα τόχοιο der wechsel unzulässig, weil der vers hier die stärkere form verlangte.

Fünfzehn jahre nach der erscheinung dieser ausgabe, welche für die herstellung des textes nicht weniger gethan hat, als die recension Wolfs, gab er die zweite, welche durch ihr ziel von der früheren wesentlich verschieden ist. Er wünschte, einen text zu geben, der nach sicheren und hestimmten gesetzen consequent und gleichmässig in jeder hinsicht gestaltet wäre. Diese ge-

<sup>1)</sup> Bekker giebt in seiner recens. p. 123 sechs beispiele nach Wolf. Unter diesen wäre Od. X, 464 nach der handschrift des Eustathius, das. 1, 341 nach dem Aug. zu beseitigen gewesen. Selbst das. XIII, 255 enthielt die korruptel des Vind. 56 αλὲν στήθεσσιν eine handschriftliche spur des richtigen. Dagegen schützen die handschriften einstimmig das. XXI, 146 αλελ ἀτασθαλίαι, II. I, 520 αλελ ἐν, das. IX, 322 αλελ ἐμήν. Dass in den beiden letzten fällen keine ausnahme von der regel zur vermeidung eines misstones vorgezogen wurde, scheint bei der betrachtung ähnlicher dichterstellen unzweifelhaft zu sein: Theogn. 631 αλὲν ἐν ἄταις, Aesch. Pers. 619 αλὲν ἐν φίλλοισι, Soph. Oed. Col. 989 αλὲν ἐμφέρεις, Hom. II. IX. 451 αλὲν ἐμέ, Soph. Aj. 1186 αλὲν ἐμοί, Apollon. Rhod. I, 499. IV, 1724 αλὲν ἐν.

setze glaubte er durch eine fortlaufende und zusammenhängende betrachtung der zeugnisse erkennen zu können, welche die gedichte selbst für sich ablegen. Die ausführung seines planes liess ihn weiter von dem verbreiteten texte abweichen, als irgend ein herausgeber vor ihm abwich. Könnte uns dieses geständniss auch bedenklich machen, so sind wir doch durch die mittheilungen über einzelne punkte, welche in den monatsberichten der königlichen akademie erschienen, über die umsicht, frische und schärfe der beobachtungen unterrichtet, welche seine entscheidung bedingten.

In einem kommentare hat er zu jedem gedichte theils über seine veränderungen und über die varianten mittheilungen gemacht, theils verse hervorgehoben, die ganz oder theilweise wiederkehren, und wörter, die sich nur einmal beim dichter finden. Betrachten wir zunächst den werth dieser gabe, welche nicht nur einem bedürfnisse unserer literatur begegnet, sondern auch als unentbehrlich beim gebrauche einer ausgabe erscheint, an wel-

cher die subjective kritik einen starken antheil hat.

So gross auch immerhin die correctheit sein mag, welche der homerische text dem vereinten streben deutscher kritiker verdankt, so wenig kann sich doch der philolog den wunsch versagen, das verhältniss der gestalt, in welcher er jetzt die gedichte liest, zu den quellen endlich aufgeklärt zu sehen, in denen die überlieferung erhalten ist, mag er das interesse einer wissenschaftlichen überlieferung zu befriedigen suchen oder auf schwierigkeiten und abweichungen in der darstellung und sprache stossen, deren beseitigung ihm von einer genauen kenntniss des überlieferten abhängig erscheint. Beim blicke auf die vorhandenen hülfsmittel aber sieht er die literatur des gefeierten sängers dürftiger ausgestattet, als die der lyriker, dramatiker und selbst der späteren epiker. Dieser mangel lässt sich nur durch die annahme erklären, dass man sich von einer neuen recension, ohne die man zu einer darlegung der geschichte des textes nicht kommen konnte, keinen entsprechenden gewinn für den text selbst versprach, an welchem sich die grössten talente versucht hatten und noch versuchten, dass man aber ohne diesen vortheil eine blosse zusammenstellung der varianten und zeugnisse für eine literarische Gibeoniterarbeit ansah, welche eher nach dem maasstabe, den Wolf in seinem bekannten urtheile über Heindorf festhielt (Anal. I, p. XI), als von dem Lachmannschen standpunkte (Nov. Test. I, p. XXXVIII) betrachtet und abgeschätzt werden dürfte.

Nun hätte freilich schon der blosse überblick der literarischen mittel, die uns im laufe der letzten sechsundfunfzig jahre für die homerische kritik theils zur verfügung, theils in aussicht gestellt wurden, auf die veränderte lage der akten aufmerksam machen können, welche unserer entscheidung zu grunde gelegt werden müssen, um es wahrscheinlich zu machen, dass wir bei einer re-

cension des textes an manchen stellen zu einem andern urtheile gelangen würden, welches keine unerhebliche modifikationen verlangte. Denn seit uns z. b. zur Ilias von Mai die ambrosianischen fragmente, durch Bankes die collation eines papyrus und durch William Kureton der abdruck des syrischen palimpsestes vorgelegt sind, können wir in der ermittelung ihres textes auf urkunden zurückgehen, die ein tausendjähriges alter überragen, und würden, falls wir noch einen pariser papyrus mit seinem fragmente aus XIII, 1—164 (Osann. Quaest. Hom. II, p. 1) und den von Harris mit XVIII, 311—616 kennen lernten, die überlieferung von ungefähr 5290 versen im laufe entlegener jahrhunderte verfolgen können, durch welche uns die eine oder die andere handschrift in der betrachtung von 4800 versen begleitet, während der bericht zweier oder mehrerer über 490 ein ziemlich sicheres licht gäbe.

Aber die kritischen bemühungen der deutschen philologie haben uns auch allmählig in den besitz gereinigter texte gesetzt, aus denen sich bald die analogie der sprache, deren erste entwickelung bei Homer zu suchen ist, mit grösserer zuverlässigkeit erkennen, bald citate heranziehen lassen, welche für die übereinstimmende oder abweichende gestalt des textes in früheren jahrhunderten zeugen. Insbesondere sind die grammatiker seit Wolf theils zum ersten mal erschienen, theils mit beträchtlichen verbesserungen neu herausgegeben; ebenso ist unsere kenntniss der lexicographen durch die verdienste Bachmanns, Bekkers, Bernhardy's, Gaisfords, Hermanns, Osanns, Porsons, Schmidts, Tittmanns erheblich erweitert und berichtigt. Was die scholien anlangt, in denen der kritiker die werthvollsten aufschlüsse findet, so hat uns nach der verdienstlichen sammlung Bekkers (1825) Bachmann einen abdruck der leipziger (1835) gegeben. Die mittheilungen Mai's und Porson's zur Odyssee sind zuerst von Buttmann (1821) durch bemerkungen aus dem Palatinus und den Vindobonenses bereichert, dann von Dindorf (1855) vervollständigt und verbessert. Vor allem aber haben die arbeiten von Lehrs nicht bloss beträchtliche aufschlüsse über den gehalt und die richtige benutzung dieser quellen gegeben, sondern auch zu correcten ausgaben des Herodian, Nikanor und Aristonicus geführt und die veranlassung zu untersuchungen geboten, welche das verdienst einzelner Alexandriner z. b. des Zenodot, Aristophanes, Didymus u. s. w. ebenso aufklärten, wie Lehrs die leistungen Aristarchs zuerst in ein würdiges licht gestellt hat. Wir wissen, was wir hier männern, wie Friedländer, Nauck, Düntzer, Ribbeck, M. Schmidt, Senge-busch u. s. w. verdanken. And hande begreed addenounter ungen if

Sind wir aber durch den besitz dieser mittel in eine ungleich günstigere lage versetzt, als die wolfische war, so ist uns auch durch die strengere praxis, welche die neuere kritik nach wolfischer lehre eingeschlagen hat, die frage nach den zuverlässigsten quellen eine entschieden dringendere geworden und ihre beantwortung von Lehrs in einer weise gegeben, welche das feld der subjectiven kritik für alle, denen es um eine bestimmte methode zu thun ist, auf feste und nicht allzuweite grenzen einschränkt. Bereits Wolf stellte sich zunächst die aufgabe, den text zu ermitteln, der durch eine eklektische kritik von grammatikern des dritten oder vierten jahrhunderts (Proleg. CCXLII, praef. nov. ed. XXXVI) gebildet und ohne erhebliche veränderungen auf unsere zeit gekommen wäre. Dann glaubte er, in ihr die lesarten, welche durch eine anerkannte autorität der älteren Alexandriner empfohlen wären, nicht nur dann aufnehmen zu dürfen, wenn sie besser, sondern auch dann, wenn sie nicht gerade schlechter wären, als die scheinbare vulgata, weil der vorzug des alters bei jenen zweifellos, bei dieser hingegen oft so unsicher wäre, dass man nicht wüsste, ob ihre entstehung nicht den spätesten zeiten zuzuschreiben wäre. Unter den Alexandrinern hatte Aristarch auch in seinen augen eine grosse bedeutung, Proleg. CCXL; wenn er ihm nicht die grösste beilegte, so lag der grund in einer mangelhaften kenntniss seiner kritischen methode und in irrigen voraussetzungen über die diplomatische unzuverlässigkeit der alten, von welcher den fürsten ihrer kritiker freizusprechen, ihm bedenklich schien: l. c. CCXL, CCXXXI. Nun hat Lehrs die genauigkeit erwiesen, mit welcher sich Aristarch an seine urkunden hielt, de Arist. stud. p. 365-380, so dass wir ihn in diesem punkte nicht nur besser kennen, als die übrigen grammatiker, sondern auch die überzeugung hegen dürfen, dass seine lesarten aus den besten quellen geschöpft seien: Sengebusch Dissert. I, p. 141. 199. Darum würde es um so verkehrter sein; wenn wir sie bloss zu denjenigen rechnen wollten, welche der vulgata vorgezogen oder gleichgestellt werden dürfen, und sie nicht vielmehr als die am besten beglaubigten überall aufnähmen, wo nicht dringende gründe ihrer aufnahme in den weg treten. Ein anderes verdienst von Lehrs ist es, dass er uns theils durch seine untersuchungen, theils durch seine bearbeitung des Sch. Ven. A. eine menge von varianten, deren autorität früher unbekannt war, in eine directe beziehung zu Aristarch gesetzt hat, so dass wir bei allen lücken der überlieferung nicht mehr mit Wolf daran verzweifeln dürfen, selbst die kleinste rhapsodie der Ilias zu der gestalt zurückführen zu können, welche Aristarch ihr gab. Daher hatte sich Lehrs entschlossen, das bedeutende bruchstück des aristarchischen textes, welches sich herstellen lässt, mit consequenz zur anschauung zu bringen. Zur subsidiarischen benutzung gedachte er mit recht diejenigen grammatiker heranzuziehen, welche innerhalb der aristarchischen schule oder ihr zunächst standen. Indem er ihre reihe mit Herodian schliessen wollte, nach welchem die thätigkeit der eklektiker begonnen habe, denen wir die vulgata verdanken, betrachtete er die letztere nach Wolfs ansicht als die grundlage seiner arbeit. Nachdrücklich aber warnte er vor "einem eklekticismus, der statt der aristarchischen etwa wegen leidiger eleganz eine lesart vorziehen liesse, die vielleicht im fünften oder gar im dreizehnten jahrhunderte entstanden sei". Man wird nach einer genaueren prüfung der sache kaum umhin können, diesen plan zu billigen, da einmal die vulgate im grossen ganzen die aristarchische recension darstellt und es mehr als zweifelhaft bleibt, ob ihre abweichungen in der that auf einer bestimmten revision (recognitio) jener eklektiker beruhen und nicht vielmehr im laufe mehrerer jahrhunderte allmälig in der schule der Aristarcheer zur aufnahme und zu allseitiger anerkennung gelangten, so dass ihre verbreitung durch unsere urkunden vom dritten oder vierten jahrhunderte an durch die wachsende gleichgültigkeit gegen kritische studien erklärt werden muss, bei der man sich einfach auf die erklärung und weitere verbreitung des gegebenen beschränkte.

Lehrs hat bekanntlich das werk noch nicht vollendet, dessen plan er uns mittheilte. Eben so wenig ist es nach den angegebenen umrissen in einem kommentare oder bei einer revision des textes ausgeführt, so dass wir uns rühmen dürften, den ältesten homerischen text zu kennen, soweit er wirklich aristarchisch oder dafür angesehen werden darf. Dass dieses auch durch Bekkers untersuchungen nicht geschehen ist, glauben wir beweisen zu müssen, nicht um die schwächen des commentares aufzudecken, den der grosse mann aus rücksicht auf fremde wünsche mit einem gewissen inneren widerstreben und in dem gefühle veröffentlicht hat, dass er mehr die umrisse eines werkes, als eine ausgeführte arbeit vorlege, sondern um durch die betrachtung der neuesten und in mancher beziehung vollständigsten sammlung die schwäche unserer literatur in diesem punkte nachzuweisen und diejenigen, welche etwa, von den mitgetheilten bemerkungen ausgehend, einen kritischen commentar zu schaffen gedenken, auf die wesentlichsten mängel aufmerksam zu machen, welche wir theils in der benutzung der verschiedenen quellen, theils in der beurtheilung ihrer lesarten wahrgenommen zu haben glauben.

Die anmerkungen bilden keine excerpte einer vollständigen sammlung, die für einen bestimmten zweck und nach bestimmten leitenden grundsätzen gegeben sein könnten. Denn in diesem falle würden wir es weder zu erklären wissen, warum nicht augenscheinliche glossen oder lesarten von geringfügiger bedeutung (z. b. Od. 1, 1 πάντων, 18 σὺν ἐοίσι, 25 αἰγῶν, 39 ᾿Αγαμέμνονα, 40 ᾿Ατρείδαο τίσις ἔσται, 89 θήσω, 134 ἀηδήσειεν, ἀηδίσσειεν, 291 κτερέϊξον) ausgeschieden sind, noch die seltsame erscheinung begreifen, dass wiederholt lesarten, welche eine stelle im texte gefunden haben, als conjecturen aufgeführt werden, obgleich sie von handschriften und zwar nicht selten von solchen geboten sind, in denen wir die beste gewähr für die überlieferung finden. So II. I, 25 ἀφίη (Eust. p. 37, 42), 241 ξύμπαντας (cr. Vind. 176),

446 δέ δέξατο (Ven. Townl. Eton.), ΙΙ, 317 τέκνα φάγε (Mosc. 1), 671 αν (Ven.), 779 οὐδὲ μάγοντο (Vrat. a. b), 795 προσέφη (Vrat. a), III, 357 ομβριμον (Vind. 39), VI, 523 μεθίης (Eust. Vind. 5), XII, 2 δὲ μάχοντο (Ven. Harl. Mosc. 2), 14 δὲ λίποντο (Ven. Lips. Eust.), XXIII, 510 οὐδὲ μάτησεν (Syr. Ven. Vind. 39), Od. XIII, 94 ivevovo (Eust.), 98 ovoe (Vind. 133. Harl. Vind. 56), XXIII, 201 &v (Eust. Vind. 133. Aug.). Denn dass z. b. da, wo durch eine blosse veränderung der buchstaben - abtheilung die elision der partikel beseitigt und dem verbum das augment genommen ist, nicht etwa die ansicht von der bedeutungslosigkeit einer solchen stütze zum ausfalle der bemerkung geführt hat, scheint mir nach einer bemerkung zu II. XII, 136 zweifellos, wo für οὐδὲ φέβοντο ein citat aus dem Schol. Vict. zu XIII, 389 angeführt ist. Der commentar bietet auch keine übersicht von resultaten, zu denen Bekker etwa bei der prüfung des wolfischen textes oder bei der unabhängigen ermittelung der überlieferung für die eigne wahl gelangte, sondern eine zusammenstellung dessen, was er sich gelegentlich beim studium Homers oder bei der lectüre der scholien, grammatiker und lexicographen zu seinem gebrauche und, wie es scheint, in der voraussetzung aufzeichnete, dass der wolfische text oder der, den er selbst früher durch seine recognition gewann, die älteste haltbare gestalt der gedichte darbiete, welche von der aristarchischen schule überliefert sei. Zur prüfung seiner anmerkungen gehen wir demnach auf eine doppelte betrachtung ein, indem wir zuerst ihre vollständigkeit durch einen vergleich mit den quellen untersuchen und uns demnächst von der rechtfertigung überzeugen, welche seine auswahl der lesarten in den bemerkungen findet, die er über sie gemacht hat. In dem einen, wie in dem anderen falle, fassen wir den grad von gewissheit ins auge, mit der wir über die vulgate resp. die aristarchische lesart belehrt wurden, da sich die aufgabe der homerischen kritik nach der jetzigen lage der dinge nur unter der berücksichtigung dieser beiden punkte lösen lässt, mögen wir die bedeutung Aristarchs von dem standpunkte aus anerkennen, den uns Lehrs gegeben, oder uns für unser urtheil einen grösseren spielraum wahren zu müssen glauben. Es bedarf wohl kaum der erinnerung, dass schreiber dieses bei der offenen darlegung der schwächen keinen augenblick die grösse des mannes ausser acht liess, der ihm seit den jahren seiner ersten bildung durch den ruf der glänzenden verdienste, die ihm in der geschichte der griechischen literatur ein dankbares andenken der nachkommen sichera, jene tiefe achtung einflösste, mit der ein gut gearteter schüler an dem lehrer seiner jugend hängt; nur schien ihm die wissenschaftliche unbefangenheit in der betrachtung dem ausdrucke jenes gefühles keineswegs zu widersprechen. Mögen die beweise des ernstes, der wahrheitsliebe und sorgfalt nicht vermisst werden, welche der sache und dem verdienste gegen-

über zur pflicht werden.

Im allgemeinen nun sind wir durch die mittheilungen Bekkers weder an stellen, an welchen sein commentar schweigt, zu der voraussetzung berechtigt, dass der text mit den handschriften übereinstimme, welche uns die basis für unsere kritik geben, noch da wo abweichungen erwähnt werden, in den stand gesetzt, das verhältniss der handschriftlichen überlieferung auch nur einigermassen vollständig und richtig zu beurtheilen. Wenn wir auch keinen so ängstlichen anschluss der ausgabe an die besten handschriften erwarten, dass jede diversität in den anmerkungen hervorgehoben sein müsste 2); so dürfen wir doch die erwartung hegen, dass Bekker bei der prüfung des textes alle varianten berücksichtigte, in denen die echten stecken konnten, und dass er uns nichts von dem vorenthielt, was ein gegenstand seiner erwägung geworden ist. Allein dieser annahme entsprechen seine noten keineswegs, da sie weder mit der nöthigen genauigkeit zusammengetragen, noch mit jener vollständigkeit gegeben sind, die hier um so nöthiger war, je stärker sich das streben nach analogie der überlieferung gegenüber geltend gemacht hat. Beschränken wir uns in der darlegung dieser mängel zunächst auf den papyrus von Elephantine, den syrischen palimpsest und die ambrosianischen fragmente; so gewahren wir nicht ohne befremden, wie die lesarten dieser urkunden wiederholt nicht unter angabe der handschriften, in denen sie sich finden, erwähnt, sondern zu denen gerechnet werden, welche wir der mittheilung eines jüngeren gewährsmannes (R) verdanken. Nun soll der papyrus von Elephantine aus den zeiten der letzten Ptolemäer stammen; die beiden anderen handschriften gehen über ein tausendjähriges alter sicher hinaus. Mit welchem rechte kann man ihren yarianten ein alter streitig machen, welches den anonymen varianten der verschiedenen scholiensammlungen selbst dann von Bekker zugestanden wird, wenn sie glossen darstellen, die sich wahrscheinlich erst spät in einzelne texte schlichen und aus ihnen einen weg in die scholien einer handschrift gefunden haben! Wie könnten wir z. b. Il. XXIV, 252 die angabe ἐκέλευσεν R für richtig halten, wenn wir sehen, dass der papyrus ἐκέλευσεν gibt und die ambrosianischen fragmente έκέλευσε haben? Eine jüngere gewährleistung ist nicht

<sup>2)</sup> Es fehlen z. b. von den varianten des Ven. I, 570 οχθησαν (Cf. Schol. Od. II, 2), II, 65 σε κέλευε, 137 προτιθέγμεναι, 349 εἴτε-εἴτε καὶ, 537 τ' Ἰστίαιαν, 549 ἐν πίονι, 630, 44, 710, 37, 47, 59 τεσσεράκοντα, 667 ἀλώμενον, 671 ἄγε τρεῖς, 672 Καρόποιο, 729 κλιμακόεσσαν, 791 νίεῖ, 802 ὧθε θὲ, 832 οὐθ' ἐοὺς, 844 Πείροος, III, 221 εἴη, 391 θεινωτοῖσι u.s. w., während seine bedeutung an anderen stellen in der allgemeinen angabe verschwimmt, dass sich die von ihm empfohlene lesart in einigen handschriften (aliquot codices etc. III, 112, 154, 436) oder hei einem auctor recentior (II, 828, III, 411) finde.

einmal für diejenigen lesarten anzunehmen, welche die zweite hand in iene urkunde gebracht hat, da wir wiederholt wahrnehmen, dass der sorgsame corrector den scholien folgt, 192, 214, 566, 696 und das alter von manchen seiner varianten theils wahrscheinlich ist, theils erwiesen werden kann. So war XXIV, 642 λευκανίης nicht ohne bedenken mit einem R zu bezeichnen; denn XXII, 325, fand sich wenigstens dieselbe form bereits in dem exemplare, aus welchem Plutarch Quaest. Symp. VII, 1 (VIII, 391) die stelle aufnahm. Noch weniger war die angabe Il. XXIV, 369 ἐπαμύρασθαι (R) statthaft, da Galen VIII, p. 838 und Sueton Claud. 42 so lesen und Aelian Hist. An. V, 39 ἐπαμύνεσθαι anführt. Selbst eine genauere berücksichtigung der scholien hätte vor dem irrthume schützen können, der zur wahl einer solchen bezeichnung führte. Sind wir durch den bericht des Didymus zu II. XX, 84, wo der Ven. υπίσγεο bietet, ουτως διά του τ υπίσγεο nicht etwa zu der ansicht berechtigt, dass der grammatiker diese lesart darum aus dem texte Aristarchs hervorhob, weil bereits andere υπέσγεο lasen? Trotzdem führt Bekker diese variante des palimpsestes mit einem R an. Selbst XII, 147 ist diese bezeichnung für die lesart der ambrosianischen fragmente déyezas ("R") so wenig statthaft, dass wir gerade in ihr eine variante finden, die schon Didymus kannte, als er zu den versen

άγροτέροισι σύεσσιν έοικότε, τω τ' έν ὅρεσσιν ἀνδρων ήδὲ κυνών δέχαται κολοσυρτον ἰόντα

die bemerkung niederschrieb οὖτως ἐν ἀπάσαις δέχαται. Denn was lasen diejenigen, deren abweichung eine veranlassung zu dieser notiz gab? Sollten sie nicht eine variante gehabt haben, von der uns die ambrosianischen fragmente nur das bruchstück δέχεται erhielten, so dass wir uns etwa

ανδρών ήδε κυνών δέγεται κολοσυρτός ίόντε zu denken hätten? So sehr auch eine kurze fassung der bemerkungen geboten schien, so wenig lässt es sich durch ein solches bedürfniss rechtfertigen, wenn bald das volle ansehen dieser alten texte zur geltung gebracht wird, wo ihre ursprüngliche lesart durch eine correctur geändert ist, bald die correctur schlechthin, als variante der handschrift, ohne rücksicht auf die lesarten der ersten hand eine erwähnung gefunden hat. So sehen wir unter den aus den ambrosianischen fragmenten II, 316 αμφιαγούσαν Ambrosianus, 318 ἀίζηλον Ambrosianus ohne irgend eine andeutung darüber, dass es die varianten der ersten hand sind, welche später in der handschrift selbst in αμφιαχνίαν und αρίζηλον verwandelt wurden. Noch weniger dürfte es eine billigung finden, wenn es von dem papyrus heisst, dass er die verse XXIV, 344, 558 nicht habe, da sie doch auf seinem rande nachgetragen sind, oder wenn gar die correctur dieser urkunde, wie 422, 479, 544, einfach als ihre lesart angeführt ist.

Aber die vollständigkeit lässt noch mehr zu wünschen übrig,

als die genauigkeit, selbst wenn wir das verlangen unterdrücken, auch für die recepta die bedeutendsten auctoritäten angegeben zu finden, deren aufzählung bekanntlich auch Lachmann für eine wesentliche aufgabe eines kritischen commentares ansah. Wir wünschen Il. XX, 42, wo μέγ' ἐκύδανον ohne variante gelesen wird, zu wissen, dass μέγα κύδανον durch handschriften der besten art (Syr. Lips. Eust. Harl.) geboten ist. Daselbst 43 scheint uns ἀπέπαντ' (Syr.), was Barnes durch conjectur herstellte, nicht bedeutungslos. Vs. 84 war zu erwähnen, dass der palimpsest mit Eustathius τὰς Τρώων bietet. Vs. 101 verdiente die abweichung des Ven. ov xe neben der lesart des palimpsest ov ue eine stelle. Vs. 379 konnten wir wenigstens hören, dass der palimpsest έδύσατο und nicht έδύσετο (Ven.) habe. Vs. 389 scheint κεῖο' 'Οτρυντείδη Syr. Moschop. Op. 69, 13 nicht unerheblich. Vs. 394 durfte uns die variante der beiden besten handschriften (Syr. Ven.) onioσώτροις nicht verschwiegen werden. Vs. 416 mussten wir erfahren, dass sämmtliche handschriften mit einschluss des Syr. avτικού δὲ (Schol. B. L. V zu IV, 461) und nicht ἀντικούς δὲ geben; dieses war ausdrücklich als eine conjectur Bentley's zu bezeichnen. XXI. 108 musste die auctorität des palimpsest für die recepta καὶ έγω um so mehr geltend gemacht werden, als κάγω (Ven.) die lesart der vulgata zu sein scheint (Herodian. V, 256; Schol. B. L. V. XIII, 769). Vs. 143 verdiente die von Sch. Ven. A angeführte variante  $\dot{\phi}$   $\dot{\epsilon}\mu\dot{i}\gamma\eta$  eine erwähnung. Vs. 205 vermissen wir die angabe  $\beta\tilde{\eta}$   $\dot{\phi}$   $\dot{i}\dot{\epsilon}\nu\alpha\iota$  (Syr.), da  $\beta\tilde{\eta}$   $\dot{i}\dot{\epsilon}\nu\alpha\iota$  Ven. und Lips. empfohlen ist. Vs. 213 war die bemerkung είσάμενος Syr. Ven. είδόμενος Ambr. v. Sch. Ven. A zu wünschen. Jedenfalls durften wir δεφθεγξατο Syr., δ' έφθέγξατο Ven., δ' έκφθέγξατο Ambr. Lips. erwarten, eine abweichung, über welche nichts gesagt ist. Vs. 259 verdiente ἀμάρης δ' έξ ἔχμ. Syr. Vind. angeführt zu werden. XXII, 12 wäre es nicht unpassend gewesen, der recepta δεύρο λιάσθης (Syr. Ambr.) die lesart des Ven. δευρ' ελιάσθης gegenüberzustellen. XXIII, 522 scheint die mittheilung τόσσον δὲ Ambr. τόσσον δὴ Syr. angemessen. Vs. 767 wäre uns ieuéro Syr. Ven. iéueroi Ambr., v. Sch. Ven. A willkommen gewesen. Vs. 773 mussten wir hören, dass die beiden ältesten urkunden (Syr. Ambr.) ebenso für ἐπαίξασθαι eintreten, wie der Ven., eine übereinstimmung, welche Bekker selbst jüngst in den monatsberichten 1860, p. 321 nr. 21 nicht beachtet zu haben scheint. Ebenso vermissen wir XXIV, 292, 3. 320 329 bestimmte mittheilungen über den papyrus, den palimpsest u.s. w. War es z. b. 330 von erbeblichkeit zu wissen, dass der Ambr. αψοδόον hat, so wünschten wir auch zu hören, dass der palimpsest und der papyrus für ἄψοδόοι sprechen. Es genügte uns 322 die versicherung nicht, dass der papyrus ξεστοῦ gebe, da auch der palimpsest für diese lesart zeugt. Selbst 323 konnte es nicht für unerheblich angesehen werden, dass der papyrus mit dem Ven.

αίθούσσης bietet, zumal da diese lesart zu Herodians zeit (περι μον. λεξ.p. 36 c. Lehrs. not.) ebenso die herrschende war, wie sie noch im Venet. herrscht. Der palimpsest hat hier den einfachen, XXI, 11 den doppelten zischlaut. Selbst da, wo die lesart der alten urkunden angeführt ist, würden wir zur vermeidung von irrthümern einer bezeichnung den vorzug geben, durch welche sie nicht isolirt dargestellt würde, so oft sie nicht isolirt ist, wie XX, 338. XXI, 144. Das zeugniss dieser urkunden ist uns aber auch zur aufklärung des verhältnisses nützlich, in welchen die anonymen varianten des Venetus zur vulgata stehen. Wo sie nämlich im texte älterer handschriften nachgewiesen werden, da gewinnt die vermuthung eine stütze, dass sie der vulgata angehören, wo sie den älteren texten ebenso fremd sind, wie dem Venetus, da spricht die lage der überlieferung gegen die richtigkeit einer solchen voraussetzung. So wird es XIII, 227 durch das zeugniss des palimpsestes wahrscheinlich, dass ἐνδάδ ᾿ Αγαιοὺς vulgata ist. Nicht minder glauben wir, denselben charakter das. 238 für ἐπισταίμεσθα beanspruchen zu dürfen, da diese lesart augenscheinlich der corruptel des palimpsestes έπιστίμεσθα zu grunde liegt. Dass Aristarch ebenso las und nicht ἐπιστάμεθα, wie Bekker sagt, schliessen wir aus dem scholion des Aristonikus έπισταίμεσθα γάρ άντι του δυναίμεθα, welches im Lips. bei Bachmann richtiger, als im Ven. B erhalten zu sein scheint. Dagegen sind wir bei der übereinstimmung des palimpsestes mit dem Ven. XX, 99 nicht geneigt, die lesart des Aristarch 19v (Aristonic. XXI, 169) für die vulgata anzusehen, sondern  $\partial \hat{v}_{\varsigma}$ , für welches sich beide urkunden vereinigen 3). Aus demselben grunde betrachten wir XX, 156 καὶ ἐλάμπετο als vulgata, wo Aristarch καὶ λάμπετο las: s. Didymus. Aber wie man auch die bedeutung dieser rücksicht beurtheilen mag, welche Bekker nicht bestimmte, über die lesart der ältesten handschriften an ähnlichen stellen kunde zu geben; so lässt sich sein schweigen doch gewiss da nicht rechtfertigen, wo sich die einstimmige lesart der handschriften mit einer geringen abweichung auch im palimpseste zeigt, während die aufgenommene variante den verdacht gegen sich hat, dass sie auf einer conjectur beruht, die entweder durch die metrischen schwierigkeiten oder durch die corruptel der vulgata veranlasst wurde. XX, 42 bemerkt Bekker nichts, als τόφρα δ' V. τέως. Nun hat aber der palimpsest

<sup>3)</sup> Der scholiast bemerkt: ἐν ἄλλφ ἰθὰ χωρίς τοῦ σ. Um zur beantwortung der vielfach aufgeworfenen frage ein scherflein beizutragen, führe ich noch zwei anonyme varianten an, welche dem texte des Aristarch entnommen sind. Wir lesen zu XIV, 303 οἴ με σφοῖσι: γράφεται οἵ μ² ἐν σφοῖσι: es bezeugt aber Didymus zu 202, wo der vers wiederkehrt, dass Aristarch die präposition hinzufügte. Ferner sagt der scholiast zu XXI, 455 γράφεται ἀπολεψέμεν οὕατα. Die erklärung des Aristonikus aber bezeugt ἀπολεψέμεν als aristarchische lesart und ἀποχόψειν als glosse.

τείως 'Αχαιοὶ; die übrigen handschriften bieten τέως 'Αχαιοὶ ("omnes libros obsidet" Heyne). Die anonyme variante τόφοα δ', deren alter sehr in frage steht, scheint eine ersindung derer zu sein, welche die verlängerung der ersten silbe in 'Αχαιοί beseitigen wollten, ohne an ähnliche licenzen bei Homer, wie in 'Απόλλωνα II. 1, 86 sq. (Spitzner de vers. Gr. heroic. p. 73) zu denken, oder, falls ihnen ein solcher vergleich keine rechtfertigung zu geben schien, auf eine besserung zu stossen, wie sie Thiersch §. 168, 10 anm. in  $\tau είος$  'Αχαιοὶ μὲν χ.τ.λ. gegeben hat, und sich durch sie einen höheren grad von wahrscheinlichkeit für die richtigkeit ihres heilverfahrens zu sichern. Jedenfalls scheint  $\tau είως$  'Αχαιοὶ μέγα κύδ. den vorzug zu verdienen. Oder sollen wir es wagen,  $\tau είος$  'Αχαιοὶ μὲν μέγα κύδανον zu lesen?

Um aber darzuthun, wie wenig uns der commentar von der überlieferung der handschriften in kenntniss setzt, haben wir nur seine angaben über verse zu betrachten, welche nach dem zeugnisse der handschriften der vulgata wohl eben so fremd gewesen sein dürften, wie sie von Bekker von dem texte ausgeschlossen wurden. Hier erwarteten wir das zeugniss derjenigen urkunden, welche einen begründeten anspruch darauf haben, die überlieferung für uns zu vertreten. Nun sind aber die bemerkungen überdiesen punkt so fragmentarisch und ungleich, dass wir nur an wenigen stellen die auctoritäten kennen lernen, deren übereinstimmung die vulgata ausser zweifel setzt oder auch nur der Bekkerschen athetese zur seite steht. So gross die bedeutung des Venetus für die Ilias ist, welchen Bekker fast durchgehends berücksichtigt 4); sein zeugniss kann unmöglich für die παράδοσις einstehen, sondern muss durch andere urkunden ergänzt und gestützt werden. Wenn diese überzeugung auch von Bekker getheilt wurde und wenn er das meiste gewicht dem Ven. Lips. Townl. beilegte, wie man aus den bemerkungen zu V, 57 (abest a Veneto Townl., Lips.) VIII, 466, 7, 8 (absunt a Ven. Lips. Townl. Vrat.), schliessen möchte, warum beschränkt er sich I, 265. II, 206. VIII, 183 auf die versicherung, dass der vers im Venet. fehle, während sich diesem mehrere der genannten zeugen anschliessen? Welche glaubwürdigkeit gewinnt der Venetus als repräsentant der überlieferung durch die allgemeine angabe, dass sein zeugniss nicht allein stehe, wie sie in den bemerkungen omittit Venetus cum aliis (XVI, 614, 5), omittunt Venetus et alii (XV, 481), abest a Veneto et aliis (V, 42. VIII, 277. XX, 312. XXI, 434) vorliegt? Sind die anderen, welche so allgemein hinzugerechnet werden, selbständige zeugen oder solche, deren glaub-

<sup>4)</sup> Wir vermissen eine bestimmte angabe über ihn XIX, 177, wo er für den ausfall spricht; umgekehrt wünschlen wir aber zu hören, dass der Ven. XX, 135 mit dem palimpseste den vers habe, der im Townl. Vatic. u.s. w. ausgelassen, im Lips, und Cantabr. dagegen auf dem rande nachgetragen ist.

würdigkeit mittelbar oder unmittelbar durch die des Venetus bedingt ist? Und sieht nun das einfache referat über diese handschrift an stellen, wo die athetese von mehreren urkunden empfohlen wird, nicht um so mehr so aus, als ob jene mit ihrem zeugnisse allein stände? Wie kann aber da ein stillschweigen oder ein summarischer bericht gerechtfertigt sein, wo der vorrang des Venet, vor anderen handschriften mehr als zweifelhaft ist und dennoch das zeugniss der letzteren entweder übergangen oder blos zu den anderen handschriften gerechnet wird? So hören wir XVI, 381. 689, 90. XXI, 158, 480, 510. XXIII, 565 nur dass die verse im Ven. fehlen, obgleich sie eben so im palimpseste nicht gelesen werden; zu den alii werden diese fragmente XX, 312 gerechnet. Die bemerkungen zur Odyssee sind aber in diesem punkte noch mangelhafter, da sie uns nicht sowohl über die zeugnisse nach maassgabe ihres gewichtes belehren, als angaben über die zahl derjenigen enthalten, welche für den ausschluss sprechen, und selbst diese nicht durchgängig und mit der nöthigen genauigkeit bestimmen. Obgleich die handschrift des Eustathius für dieses gedicht eben so nachdrücklich hervorgehoben zu werden verdient, wie der Venet. für die Ilias, vermissen wir doch ihre besondere berücksichtigung IV, 783. VIII, 58. X, 253. XXI, 276. XXIII, 48. Bei manchen versen, wie VIII, 303 (om. A pr. B pr. CD Cret. H), IX, 531 (om. ABCDEFHIL), XIII, 428 (om. AC) - die erklärung der gewählten zeichen ist unten gegeben wird zur rechtfertigung der athetese über die handschriften nichts gesagt. An anderen stellen ist die bemerkung über die zahl der urkunden nur mit behutsamkeit hinzunehmen. So fehlen die verse XII, 140, 1 nicht nur in zwei handschriften (absunt a duobus) von denen, deren varianten Bekker benutzte, sondern in vier (Vind. 56. 5 Aug. Phil.). Ferner ist das. 6 die bemerkung abest ab Aug. et Vindobon. insofern zu berichtigen, als der vers nach Alters versicherung in vier wiener handschriften nicht gefunden wird. Mit der angabe omittunt multi ist XXI, 276 zu wenig gesagt, da der vers in allen handschriften fehlt, deren varianten mir bekannt wurden, und gewiss in keinem texte von einiger bedeutung steht; dagegen ist der bericht XIII, 347, 8 absunt a multis irrig, da die verse nur in der meermannschen handschrift fehlen und im texte der augsburger 5). Aehnliche versehen entdecken wir auch in den noten zur

<sup>5)</sup> Aus dieser notiz dürsten wir aber nichts weiter entnehmen, als das, was uns Eustathius p. 51, 35 wohl nach scholien berichtet: οὐτοι δὲ οἱ δύο στίχοι ἔν ποι τῶν ἀντιγράφων οὐ κείνται. Aehnlich hat die erste hand in E XIII, 333-8 nach den scholien ausgelassen. Der ausfall in den besseren handschriften deutet da, wo mehrere von ihnen darin übereinstimmen, auf die auslassung der verse in der vulgata; die auslassung in einzelnen, namentlich jüngeren, ist häusig durch scholien veranlasst. Wo diese vorliegen, ist das zeugniss der

Ilias. So bedarf die angabe II, 168 abest a Veneto et Vind. uno einer ergänzung, da der vers weder im Townl. noch im Mosc. 2 noch im Eton. gefunden wurde, handschriften, die wenigstens neben dem Vind. 176 eine stelle verdienen. Falsch ist behauptet zu VIII, 224, 5, 6 solus habet Eustathius, sumptos ex XI, 7—9; denn die verse stehen im Cantabr. Vratisl. A und, wenn uns Alters stillschweigen nicht trügt, auch in den Vindd. 49, 117. Diese texte sind doch wohl nicht sämmtlich vom Eust. abhängig.

Bei der benutzung der zahlreichen citate, welche uns von schriftstellern aller jahrhunderte geboten werden, handelt es sich so wenig um eine blosse kenntniss neuer varianten, dass gerade die aufschlüsse, welche diese quelle bald für die besserung des textes, bald für die erhöhung der gewissheit gibt, die der philologe für die überlieferung in einem möglichst grossen umfange zu erlangen wünscht, ungleich wichtiger erscheinen, als eine bereicherung mit neuen lesarten. Indem wir unter ihrem lichte die überlieferung durch eine reihe dunkler jahrhunderte verfolgen, aus welchen keine vollständige handschrift der gedichte auf unsere tage gekommen ist, erkennen wir aus einer übereinstimmung dieser zeugnisse mit unseren texten um so zuverlässiger den festen körper der gesänge, der jeglichem wechsel widerstand, gewinnen an stellen, wo sich abweichungen zeigen, bald eine kunde von neuen varianten, bald eine richtigere einsicht in das verhältniss der bekannten und in die zuverlässigkeit der urkunden, in denen wir sie fanden, um diese selbst für solche verse angemessener gebrauchen zu können, die wir nicht citirt finden.

Bekker hat die citate gewöhnlich nur in den fällen berücksichtigt, in welchen sie neue varianten enthalten, und selbst diese weder vollständig, noch in einer auswahl gegeben, die auch nur mässigen erwartungen genügen könnte. Um den umfang seiner mittheilungen ungefähr schätzen zu können, reicht die hetrachtung hin, dass er zur ersten rhapsodie der Ilias von den schriftstellern, die Heyne anführt - es sind ihrer mehr als dreissig nur vier namhaft machte (5, 6, 159, 591), dass er nur einmal den lexicographen Apollonius 191 anführte, der nach dem index Toll. zu hundertdreiunddreissig versen der ersten rhapsodie bemerkungen giebt, dass er von fünfunddreissig sicheren citaten des Aristonikus nur drei, 47, 177, 444, von fünfundzwanzig des Herodian nur eins 573, von sechsundvierzig des Apollonius Dyskolus keins benutzt hat und selbst fünf des Didymus unberücksichtigt liess. Unter den vierzehn citaten aber, die er giebt, beruhen drei auf einem reinen irrthum. Vor allem aber müssen wir bei dem berichte über die scholien bedauern, dass sie von einem falle, 350, abgesehen, wo wir Sch. Vict. lesen, weder durch ihre namen unterschieden wurden, noch durch diejenigen buch-

texte höchstens in einzelnen fällen für die berichtigung der scholien von bedeutung.

staben, durch welche ihre einzelnen theile in der Bekkerschen sammlung gesondert sind. So tritt denn der scholiast des Victorius a. a. o. nicht nur in eine gleiche linie mit der sammlung L. B, 39, sondern auch mit dem Sch. Ven. A und zwar, da auch dessen spätere zusätze von den alten excerpten nicht getrennt, noch weniger aber für diese die namen der vier grammatiker besonders hervorgehoben sind, bald neben einen anonymus, der die berichte der vier männer mit zugaben bereicherte, 567 (Schol. IX, 182), bald neben Didymus, 33 (Sch. VIII, 423. XV, 123. XXIII, 417), Aristonikus 47 (Schol. XII, 463), 177 (Schol. V, 891) 444 (Schol. XXI, 479) Herodian 573 (Schol. VIII, 355). Wenn Bekker durchgehends diese unterscheidung ausser acht gelassen hat, ohne welche insbesondere die homerischen untersuchungen keine hinreichende basis gewinnen können, so dürfte nach dem gesammteindrucke der Annotationes der grund weniger in der ansicht zu suchen sein, dass die resultate von Lehrs vorläufig noch als unzuverlässig betrachtet werden müssten, als in dem umstande, dass Bekker seine sammlung im ganzen wohl vor dem jahre 1833 veranstaltet hatte und durch sein interesse für die analogie der homerischen sprache demnächst zu ausschliesslich beherrscht wurde, als dass er sich durch die überraschenden mittheilungen des jüngeren sospitators homerischer studien hätte bestimmen lassen, den stoff nach den gegebenen gesichtspunkten zu bearbeiten, um den gehalt der überlieferung an das licht zu ziehen und ihr recht nach bestem wissen und gewissen zu wahren.

Ohne zweifel kam es auf eine möglichst genaue kenntniss des aristarchischen textes an. Warum sind nun citate verschmäht, nach welchen anonyme varianten bald dem Aristarch beigelegt, bald seiner schule zugeschrieben, bald als bestandtheile der vulgata nachgewiesen werden können, die soweit für ein werk Aristarchs angesehen werden darf, wie sie nicht nachweislich von andern abgeändert ist? Bemerkungen dieser art erfordern allerdings mehr raum; aber sie liessen sich auch theils kürzer geben, wie man beim ersten blicke auf die sache vermuthet, und würden theils durch ihren nutzen einen hinlänglichen ersatz für die grösseren kosten geben, welche die ausdehnung des buches verursacht hätte. So musste es Il. I, 159 statt τιμήν: ποιτήν Εt. M. richtiger heissen: τιμήν vulg. Aristarch. ποινήν V. Cf. Et. M. 758, 48. Dass τιμήν vulgata ist, erkennen wir aus der übereinstimmung der handschriften mit Apollonius L. 153, 1. Etym. M. a. a. o. Chöroboskus Can. 147, 5, dass sie auf Aristarch zurückgeht, schliessen wir aus dem scholion des Aristonikos zu XVII, 92. Im Etym. M. erscheint übrigens ποινήν nicht in den angeführten worten des textes, sondern es wird als eine variante erwähnt. Das. II, 318 konnten wir zur rechtfertigung der lesart άρίζηλον statt der bemerkung άριδηλον Zenodotus, άρίζηλον Aristarchus, αείζηλον Apollonius Sophista, αίζηλον Ambrosianus. Cf. Buttmann Lex. 60, 8 die angaben finden: ἀίζηλον pr. Ambr. Hesych, Nr. 1828 Et. M. 31, 53 fortasse Aristarchus cf. Friedl. ad Ariston. l. l. ἀείζηλον Apoll. L. 16, 28 - ἀρίζηλον Aristonic. XIX, 407 Hesych, s. v. vulg. ἀρίδηλον Zenodot. Friedländer ist unberücksichtigt geblieben und die vulgata ohne umstände für aristarchisch erklärt. Od. I, 225 mussten wir statt δε: δαί Apollonius Sophista, idque hoc loco ferri existimabat Hermannus, non K 408 aut ω 348, lesen: δαί Aristarch. Apollon. Synt. 1, 38. Apoll. L. 6, 27 - & libri Athen VIII, p. 362 D. Die vulgata lässt sich schwer ermitteln, wenigstens las Porphyrius noch ll. X, 408 δαί, wie wir aus seinem citate beim Schol. Ven. B. X, 418 sehen. Il. XV, 609 würden wir statt μαρναμένοιο: μαινομένοιο Schol. p. 566, b, 51 die fassung μαινομένοιο Aristarch. μαρνομένοιο quidam, improbante Aristarcho, Aristonic. XXI, 5 vulg. vorziehen. Aristarch spricht ja selbst wohl in dem angezogenen scholion durch den mund des scholiasten; wenigstens liegt darin eine beziehung auf eine aristarchische lesart. Nicht minder war die beschaffenheit des textes hervorzuheben, den die Aristarcheer in den händen hatten. II. II. 137 erwarteten wir für elaz' évi: elazai év µ. eine bestimmtere und vollständigere bemerkung είατ' ένὶ μ. v. Ven. al. elazat er p. Heraclides ap. Eust. ad Od. XX, 106 elazat er μ. Herodian. de Fig. 46, 11 vulg. Es war nicht uninteressant zu erfabren, dass II. VI, 347 εἰς ὄρος ἢ εἰς κῦμα von dem scholiasten zu Soph. Oed. R. 194 (Didymus) eben so gelesen wurde, wie von Plutarch. de Adulat. p. 73 D, und dass der verfasser der homerischen epimerismen wiederholt (p. 172, 12. 180, 1) die lesart als eine recipirte ausnahme anführt, obgleich er die variante es χῦμα (p. 172, 14) wohl kennt. Nicht minder wünschten wir, dass die zeugnisse für die vulgata vollständig angegeben wären. Sie hatte Il. XVII, 324 die lesart Wolfs κήρυκι Ἡπυτίδη (Herodian. ad XVII, 324. X, 258, περί διχο. 286) und XIV, 116 οίκεον έν III. (Herodian bei Cramer An. Ox. III, 260, 18), thatsachen, die Bekker mit stillschweigen übergeht.

Auf der andern seite begegnen wir bei Bekker varianten, welche entweder nach dem zeugnisse besserer handschriften oder durch conjectur hätten beseitigt oder mit der richtigen auctorität in verbindung gebracht werden sollen. Um das versehen II. I, 187 zu übergehen, wo aus einem Schol. zu II, 153 ἄντα angeführt wird, welches sich weder dort, noch anderweit bei einem scholiasten findet; so durfte weder I. 591 aus Lucian Ch. I, τεταγώς angeführt werden, nachdem Jakobitz die schwache gewähr dieser lesart nachgewiesen hat, noch II, 641 μεγαλήτορες aus Herodian de Fig. 60, 8, wo Walz und Dindorf die variante des dichters μεγαλήτορος auf grund der handschriften hergestellt haben, noch VII, 113 aus dem leipziger scholiasten zu IX, 35 ε δητανείρη, da Bachmann in der handschrift κυδιανείρη las. Ebenso wenig

war nach der erscheinung der Dindorfschen scholien noch II. II, 542 aus Schol. Od. II, 319 die abweichung Joor (Ambr. E) oder Osior (Ambr. Q. Flor. 57, 32) zu erwähnen; die aristarchische lesart Θρύον (cf. Ariston.) ist wohl aus dem Harl. in die oxforder ausgabe aufgenommen worden. Die collationen Gaisfords für das Et. M. 186, 27 leisten dem wunsche Bentley's keinen vorschub, das ross des Achilles XIX, 400 Βαλίας nennen zu dürfen — Aristonikus citirt XVI, 150 Βαλίε —; auch in dem artikel des Hesychius nr. 9156, 60 findet diese form keine genügende stütze. Andere abweichungen sind bei näherer prüfung entweder nach zeugnissen, oder durch conjectur zu beseitigen. In dem Schol. Ven. B zu V, 533 finden wir z. b. allerdings das citat aus II. IV, 321 mit der variante εί ποτε; aber der Schol. Ambr. E zur Odyssee VIII, 186 hat in der mittheilung desselben scholions die vulgata εί τότε, so dass sich jene abweichung wohl nur als eine coruptel und nicht als eine variante des Porphyrius betrachten lässt, dem der artikel gehört: s. Brunck Lex. Soph. s. v. η. Bekker bemerkt zu XI, 532 τοὶ δὲ: οὐδέ Schol. ad Δ, 343 i. e. οι δέ. Das citat ist richtig, die conjectur nicht statthaft. Aristonikus, von welchem das scholion herrührt, schrieb statt καὶ τὸ οὐδὲ πληγῆς ἀΐοντες (Cod.) καὶ τὸ τοὶ δὲ πληγῆς ἀΐοντες, wie er die worte XV, 252 selbst anführt. Der ausfall des 70 vor τοί veranlasste die veränderung von τοὶ δέ in τὸ οὐδέ. In dem citate des Schol. zu Il. VIII, 203 aus I, 39 ist augenscheinlich durch eine umstellung der partikeln ώς καὶ τὸ, εἰ πότε τοι die abweichung von der gewöhnlichen lesart zu beseitigen, um selbst das scholion verständlich zu machen. Wir überzeugen uns mit leichtigkeit, dass Il. XI, 639 die bemerknng Bekkers xvn: xvée Eustathius auf einer nicht unerheblichen verwechselung beruht und in folgende umgeändert werden muss: xvée Aristarchus. Cf. Heraclides ap. Eust. Il. III, p. 68, 30. Od. II, p. 273, 33 xrn Heraclides l. l. Apoll. L. 101, 6. Et. M. 522, 14, 528, 14. Eustathius selbst las nichts anderes, als xvn, was sich seit Herakleides im texte festgesetzt hatte. Die angabe zu Il. XV, 71 vvr μόνως οὐδετέρως εἴρηται Ἰλιον. Quamobrem Ἰλιον αἰπὺν R. Ἰλιον έχ-πέρσωσιν Aristarchus, εἴπερ: cf. enim Lehrs, p. 375 dürfte wohl nur in dieser form zu halten sein: νῦν μόνως οὐδετέρως εἴρηται "Ιλιον, διὸ καὶ άθετεῖται ὁ στίχος ούτος. Aristonic. ad l. l. id. ad XV, 56. XII, 115. Falso Schol. Ven. A Αρίσταργος δέ "Ιλιον έκπέρσωσιν. Cf. enim Lehrs p. 375. αἰπὺν Harl.

Statt einer solchen durchgängigen ermittelung der ältesten zeit, für welche sich die lesarten in der vulgata oder im texte der Aristarcheer mit erhöhter wahrscheinlichkeit oder mit sicherheit nachweisen lassen, ist nun eine unterscheidung der varianten vorgezogen worden, die von ältern grammatikern oder von jüngern gewährsmännern überliefert sein sollen. Bekker erklärt selbst die zeichen, die er wählte, mit den worten: V vetus aliquis

grammaticus, R auctor recentior. Wir können weder den plan einer solchen klassificirung, noch die art billigen, wie sie durchgeführt ist. Es fehlt zunächst eine natürliche, durch die geschichte des homerischen textes gegebene grenze für die bestimmung einer alten und neuen zeit. Bekker hat vorherrschend den unterschied festgehalten, dass er varianten, die in einer scholiensammlung erscheinen, mit einem V, diejenigen dagegen mit einem R bezeichnet, welche in handschriften erhalten sind. Unter den scholien ist dabei kein unterschied nach den verschiedenen quellen resp. sammlungen gemacht: es tritt z. b. Schol. Ven. BL. XIV, 131, 261 342 mit seinem anspruche auf ein alter nicht allein neben den scholiasten des Victorius XIV, 5, 16, 169 u. s. w., sondern auch neben den Schol. Ven. A das. 62, 119, 145, 163 u. s. w. Warum nun die varianten, welche Eustathius in seinen scholien fand, nicht einer gleichen auszeichnung gewürdigt wurden, lässt sich kaum erklären. Zeigen sich unter diesen auch manche abweichungen, in denen wir bald eine glosse erkennen, bald eine correctur bemerken, bald eine reine corruptel, die wir nicht für alt halten möchten; so ist uns noch keine scholiensammlung bekannt geworden, welche von ingredienzen dieser art sei wäre. Gerade darum aber erscheint es sehr bedenklich, varianten für alt zu halten oder auf einen alten gewährsmann zurückzuführen, weil sie zufällig eine stelle in einer scholiensammlung gefunden haben. Noch weniger ist es rathsam, lesarten, die nur in handschriften vorkommen, mit einem R zu bezeichnen und dadurch ihr alter, wenn auch nicht zu präjudiciren, so doch wenigstens in ein zweifelhaftes licht zn stellen. Bekanntlich ist eine menge von varianten in den text der handschriften gekommen, indem man sich bald durch das ansehen der namen, mit denen sie in verbindung gesetzt waren, zu ihrer aufnahme bestimmen liess, bald anonymen lesarten, die am rande oder zwischen den zeilen standen, in der irrigen voraussetzung eine stelle einräumte, dass sie eine verbesserung des textes enthielten. Nichts, als das citat der scholien zu Il. XXII, 67 konnte Bekker Od. XXI, 97 abhalten, die variante διοϊστεύει (Aug.) nicht mit R zu bezeichnen, während wir doch aus dem zeugnisse des Aristonikus a.a.o. sicher wissen, dass gerade Aristarch έντανύειν und διοϊστεύειν las, wie es sich vollständig in den breslauer membranen erhalten hat. Der eingeschlagene weg war aber nicht nur gefährlich, sondern führte auch in demselben grade zu evidenten unrichtigkeiten, in welchen die nöthigen vorsichtsmassregeln zur vermeidung von fehlern verschmäht wurden. Bekker bemerkt Il. X, 268 Σκάνδειάνδ' R et Bentlejus. Nun hätte es nur einer einsicht in die scholien des Aristonikus XI, 21 bedurft, um diese lesart nicht bloss an eine alte auctorität, sondern sogar an die des Aristarch knüpfen zu können. Dass II. IX, 636, wo δεξαμένου gelesen und δεξαμένω R bemerkt ist, gerade der dativ im texte der Ari-

starcheer stand, ist nach Aristonikus zu V, 266 und Schol. Soph. Electr. 210 unzweifelhaft. Es heisst Il. XIV, 122 agreior: agνειός R. Nun citirt aber Erotian p. 72 αφνειός βιότοιο und zwar in einem artikel, in welchem er dem Bacchius folgt, der sein werk mit vielen belegen aus dichtern ausgestattet hatte, von denen man erzählte, Aristarch selbst habe sie ihm gesammelt: v. Galen. p. 404. Wie konnte Il. XX, 147 αλέαιτο: αλέοιτο R geschrieben werden, nachdem bereits Spitzner darauf hingewiesen hatte, dass sich letzteres beim Schol. Pind. Nem. 1, 96 und Plutarch. Platon. Quaest. X, 3 finde? Ebenso erweiset sich Od. I, 7 avzoi ("R" Bekker) in den citaten des Eusebius Praep. Ev. VI, 8, 3 und des Schol. Harl. bei Cramer p. 413, 29 als alt. Wenn das. 71 νίμηη: μήτης R bemerkt wurde, so blieb einmal die angabe des Schol. Pal. γράφεται μήτης, dann das zeugniss des Schol. Theocrit. XI, 67 unberücksichtigt. Selbst II. XIV, 265 war die anmerkung ἀρηξέμεν: ἀρηγέμεν R zu modificiren, weil letzteres eben so vom Schol. Ven. BL zu 355 angeführt ist, wie wir es beim Eustathius lesen. Wie kann aber eine solche unterscheidung überhaupt da gemacht werden, wo die ganze überlieferung sich auf handschriften beschränkt? Mit welchem grunde sollen wir Il. XIV, 30 die versicherung γάρ, omisso β' R rechtfertigen, wo (γάρ δ' ἀπάν. Ven. Eustath. Vind. 39 γὰρ ἀπάν. Lips. Harl. Vrat. A Vind. 5) das verhältniss der urkunden numerisch so ziemlich gleich steht? Etwa mit dem alter und ansehen des Venet., dessen lesarten Bekker an anderen stellen, wie Il. XIV, 398 (περί δρυσίν) mit R bezeichnet? Wie lässt sich die bemerkung das. XIII, 42 παραντόθι R παρ' αὐτόφι halten, wo παρ' αὐτίθι - die verbindung der wörter scheint nicht in betracht gezogen zu sein - nicht allein im Ven. Lips. Harl. Vrat. A. b. d erscheint, sondern auch in einem pariser papyrus (Osann. Quaest. Hom. II, p. 4) zu finden ist? Seltsam aber nimmt es sich aus, wenn bei einem verse, wie Od. II, 191, der sich nach allen anzeichen als ein später eindringling, als ein bastard des zwölften oder dreizehnten jahrhunderts verräth 5), das eine füllstück ολος ἀπ' ἄλλων ("R"), durch welches man die aus Il. I, 562 übertragenen worte πρήξαι δ' έμπης ούτι δυνήσεαι zu einem verse zu ergänzen suchte (Cret .EILM), einem jüngeren gewährsmanne beigelegt wird, so dass das andere elvena zwide (mg. DM. είνεκε των γε C) durch den gegensatz und durch die aufnahme

<sup>6)</sup> Wolf scheint ihn Proleg. p. 27 glimpflicher zu beurtheilen. Es sei mir erlaubt, hier die siglen anzugeben durch welche ich in einem für die Odyssee geschaffenen apparate die handschriften bezeichnet habe, aus denen ich varianten erlangte: A Byzantinus Eustathii, B Vind. 133, C Harlej. nr. 5674, D Vind. 56, E August., F Vrat. A, G Vind. 50, H Vind. 5, I Vrat. a., K Vesp., L Meerm. (Phillipps), M Cant. (N Gonv. Caj. O. Aloys. Alem.), P Hamb., Q Vind. 307. Selbst habe ich verglichen ABFI; G liess ich vergleichen.

wenigstens den schein eines relativen alters gewinnt. In dem Byzantinus, den Eustathius gebrauchte, fand sich der vers noch nicht, p. 91, 29; unter den handschriften, welche ihn haben (C Cret. EILM), sind der Harlejanus und der Cretensis 7) als die ältesten zu betrachten, urkunden, die beide dem dreizehnten jahrhundert angehören. Am augenscheinlichsten zeigt sich sein später ursprung in der art, wie sich die zweite person unverändert (δυνήσεαι) in I und M erhalten hat, während in den übrigen nach dem bedürfnisse des gedankens die dritte an ihre stelle getreten ist. Wenn nun dasjenige complement, welches mit der ursprünglichen fassung der worte verknüpft ist, für das ältere angesehen werden darf; so ist es ολος ἀπ' ἄλλων, da wir es in jenen beiden handschriften (IM) lesen; ist jene annahme ungerechtfertigt, so muss man es wenigstens für ebenso alt halten, da es im Cretensis stand. Wie demnach hier überhaupt eine bezeichnung durch R unzulässig ist, da kein V angenommen werden kann, ohne die grenzen des alters bis auf die tage eines Moschopulus und Triklinius herab zu rücken; so sind wir durch das zeugniss der handschriften nur berechtigt, είνεκα τωνδε höchstens für gleichalterig mit ολος απ' αλλων zu erklären.

Da Bekker der frage über das alter und die urkundlichen beziehungen einer lesart nur einen untergeordneten werth beilegte; so hat er auch in der benutzung der scholien nicht darauf bedacht genommen, den aristarchischen text aus ihnen zu einer möglichst vollständigen anschauung zu bringen. Seine mittheilungen aus Didymus sind sehr beschränkt, nicht bloss darum, weil er die angaben der scholien nicht nach den grundsätzen ausgebeutet hat, die sich aus der bereits gewonnenen einsicht in seine berichte von selbst ergeben, sondern auch, weil er eine gleichmässige beachtung dieses punktes nicht für erheblich ansah. Indem er zum ersten gesange der Ilias Aristarchs lesart achtundzwanzig mal nach Didymus bemerkte, überging er sie fünfzehn mal und zwar ebenso an stellen, wo sie namentlich bezeugt wird 120, 423, 432, 524, 567 8), 593, wie in andern fällen, in welchen der bericht in einer weniger zuverlässigen quelle vorliegt oder eine unsichere beziehung auf Aristarch zu haben scheint. Gleichwohl

<sup>7)</sup> Ich bezeichne so einen codex der Odyssee, von welchem uns Michael Apostolius eine abschrift in Kreta anfertigte, welche die rehdigerische bibliothek besitzt S. I, 2, 18 (F), eine zweite, von Antonius Damitas geschrieben, ist eigenthum der kaiserlichen hofbibliothek in Wien Vind. 50 (G). — Dass beide nach demselben originale gegeben wurden, ist bei ihrer übereinstimmung in lücken u. s. w. unzweifelhaft.

<sup>8)</sup> Wenigstens scheint die bemerkung des Schel. αι πασαι αέπτους έχουσιν durch einen bericht des Didymus veranlasst. Aristarch las nach Herodian ἀάπτους; ob aber der fehler des scholions im Lips. ursprünglich war oder durch einen spätern irrthum entstanden ist, bleibt zweifelhaft.

konnte auch in den übrigen neun stellen die auctorität des grossen kritikers theils erwiesen, theils wahrscheinlich gemacht werden. Sicher ist sie für δ σφιν ἐνφρονέων 73 und δ σφῶι προίει 336. Für das erstere wäre schon die angabe des Didymus zu der stelle selbst hinreichend bezeichnend, wenn derselbe auch nicht XXIII, 281 den vers 73 zum beweise angeführt hätte, dass Aristarch bei dem dichter δ σφωῖν, wie δ σφιν, geschrieben hätte 9). Die bestätigung aber liegt in den Epim. Hom. 306, 28: ἔνθεν Αρίσταρχος, είδως, ὅτι ὁ ποιητής προτακτικοῖς χρῆται ἀντὶ ὑποτακτικοῖν, τὸ

δ σφωιν προίει δ σφιν έυφρονέων

δι έτος σ γράφει 10). Darnach ist die auffassung des berichtes auch 336 zweifellos. Ebenso darf es 608 als sicher betrachtet werden, dass Aristarch ποίησεν ίδυίησι πραπίδεσσιν schrieb. Die notiz des leipziger scholiasten είδυίησιν Ἰωνικῶς διὰ τοῦ τ, zu welcher allerdings nur das lemma ίδυίησιν passt, erscheint als fragment des Didymus, der dem Aristarch diese lesart XX, 12 in seiner weise vindicirt. Ein niederschlag seiner scholien, welcher aus unseren sammlungen verschwunden ist, veranlasste wohl den Eustathius II. XVIII, 482 und Od. VII, 92 zur erwähnung dieser variante, so dass wir in den worten des Byzantiners p. 1193, 27 ότι πανταγοῦ ἐν τῷ ἰδυίαις πραπίδεσσι διὰ τοῦ τ γράφει ὁ ποιητής την ἄργουσαν τοῦ ίδυίαις das gesetz des aristarchischen textes zu erkennen glauben. Wie Didymus Od. VI, 239 den Aristarch κλῦτέ μευ vindicirt; so dürfen wir auch die worte des leipziger scholiasten I, 37 κλυθί μεν έν γενική τὸ μεῦ, οὐχ ἐν δοτικῆ auf dieselbe quelle zurückführen und von dem urheber der diorthose verstehen. Aristarch las Od. IX, 73 προέρεσσαν, wie Eustathius nach Didymus berichtet. Sollten wir die worte dieses berichterstatters Il. 1, 435 nicht auf die ausgabe des meisters beziehen? Auf sie geht auch das scholion das. 531 διέτμαγεν αί πᾶσαι διά τοῦ ε, da diese collectivbezeichnung bei Didymus durchgehends Aristarchs ausgabe umfasst. Endlich glauben wir von keiner unbegründeten oder irrigen ansicht auszugeben, wenn wir selbst die einfachen berichte einer schrift über

<sup>9)</sup> Schol. Ven A. ουτως καὶ δι ένὸς σ̄, ως τὸ, ο σφιν ἐυφρονέων ἀγορήσατο.

<sup>10)</sup> Die wenigen verbesserungen, welche der text Kramers verlangte, sind theils durch das bedürfniss gerechtfertigt, theils durch den artikel des Et. M. 614, 22 gesichert, der aus den epimerismen genommen ist. Da ihr verlasser selbst unrichtigen angaben über Aristarch folgt; so scheint es bedenklich, sein δ σqιν προθεί, was schon mit der corruptel in das Et. M. überging, in δ σqιῶι zu verwandeln, um die lesart Aristarchs herzustellen. Cf. Ariston. z. St. Oder ist das ν nicht sowohl ein überbleibsel von der ursprünglichen lesart, als dadurch in die stelle gekommen, dass man σqιν aus dem zweiten beispiele in das erste übertrug? Dieses ist wahrscheinlicher.

Aristarchs diorthose, wo der name nicht genannt ist, immer auf diese beziehen, indem wir uns nur im hinblicke auf die möglichkeit, dass eine andere auctorität ausgefallen wäre, eine sorgfäl tigere prüfung der übrigen rücksichten zur pflicht machen, welche die wahrscheinlichkeit unserer voraussetzungen zu stützen geeignet sind. Darum schreiben wir I, 124 που, 332 οὐδέ τι, 340 άπηνέος (cf. Ariston.) dem Aristarch zu. In der that trägt auch Bekker wenigstens kein bedenken, angaben der scholien, die mit ούτως beginnen, als berichte über den aristarchischen text aufzufassen, wie wir aus seinen bemerkungen zu II. II, 801. VIII, 556. XII, 420 sehen. Wenn dieses aber nun richtig war, wie es richtig ist, warum lesen wir bei IV, 117 (μελαινέων) 129 (η τοι) VIII, 428 (νωϊ έω) ΙΧ, 455 (έφέσσεσθαι) Χ, 346 (παραφθαίησι) 477 οδτός τοι u. s. w. nicht seinen namen? Warum fehlt dieser bei den anonymen angaben, welche die scholien II, 420, 494, 671, 756, IV, 3, X, 130 u. s. w. bieten? 10).

Am wenigsten sind aber die mittheilungen über Aristarch aus dem Aristonikus ergänzt, obgleich diese quelle sicher und ergiebig und ihr gebrauch durch Friedländers verdienst erheblich erleichtert ist. Wir vermissen z. b. den namen Aristarchs bei folgenden lesarten, die ihm mit sicherheit beigelegt werden konnten: I, 3 ψυχάς (Aristonic. VII, 330) 8 σφωε 24 'Ατρείδη Αγαμέμνοτι 47 νυπτί έοικως 56 (10, 8) δράτο ... 60 εί κεν : 80 κρείσσων . 83 φράσαι 85 οίσθα 86 Κάλχαν 249 γλυκίων 260 ή έπες ήμῖν 270 ἀπίης Καλχαν 249 γλυκίων 260 ηεπες ημιν 270 απίης 271 κατ² εμ² αὐτὸν 336 σφῶι 340 ἀπηνέος 530 κρατὸς 609 πρὸς ὃν — II, 1 ἄλλοι 8 βάσκ ἴθι 12 ελοις 36 εμελλον 115 δυσκλέα 161 'Αργείην Έλένην 189 τὸν δ' 238 οὐκὶ 239 ε̃ο 258 κιχήσομαι 264 πεπληγώς 284 γὰρ 302 μάρτυροι 314 τετρυγῶτας 526 Πανοπῆα 527 'Οὶλῆος 532 Βῆσσαν 592 Θρύον 616 'Υρμίνη 625 Έχινάων 634 Σάμον 658  $^{\prime}$ Ηρακληείη 690 έκ  $^{\prime}$ Αυρνήσσου 697  $^{\prime}$ άγχίαλον, um andere dieser art und alle zu übergehen, deren beziehung auf Aristarch nicht unmittelbar durch die worte des Aristonikus gerechtfertigt erscheint.

Wenn die dargebotenen varianten nicht aus einer vollständigen sammlung gewonnen, sondern beim studium Homers oder bei der lecture der grammatiker u. s. w. nach maassgabe der wichtigkeit zusammengetragen wurden, welche sie augenblicklich für gewisse zwecke zu haben schienen 11), wenn der grund ih-

<sup>10)</sup> Nach namentlichen angaben konnten die varianten auch II,

<sup>196, 221, 225, 266, 278, 427, 516, 517, 665</sup> u. s. w. dem Aristarch zugeschrieben werden.

11) Madvig. Op. 11, p. 144 not. "Quae sit enim memorabilis scriptura, tum demum intelligi potest, cum et universi apparatus critici natura perspecta est et in singulis locis omnia momenta exquisita vel potius jam ve-

rer beglaubigung weder durch eine vollständige gruppirung ihrer handschriftlichen auctoritäten zur anschauung gebracht, noch durch citate controlirt wurde, wenn selbst die scholien nicht durchgängig zu rathe gezogen wurden; so konnten bei einem solchen verfahren unmöglich die erheblichsten mängel ausbleiben, welche den leser, der die rechtfertigung des textes in den annotationes sucht, noch mehr irre führen, als sie den grossen kritiker irre geführt haben. Das ist nämlich unausbleiblich nicht nur an stellen, wo die berichte irrig sind, sondern auch da, wo ihre angaben so allgemein gefasst wurden, dass man weder den urkundlichen charakter der lesart erkennt, noch den grund, der die wahl Bekkers bestimmte, und endlich da, wo die besser beglaubigte variante verschmäht, diejenige dagegen, welche in den urkunden nur eine schwache stütze hat, aufgenommen und über die abweichung unserer quellen nicht ein wort bemerkt ist. Indem wir beispiele dieser mängel betrachten, werden wir in umgekehrter reihenfolge zuerst von den lücken, dann von den mangelhaften berichten und endlich von den irrthümern reden.

Es war eine naive bemerkung Alter's, wenn er seine ausgabe der Odyssee, der er den text des Vind. 56 zu grunde legte, durch die versicherung empfahl 12), dass sich der codex unter allen wiener handschriften am weitesten von dem gewöhnlichen texte entferne; er sah darin nicht das werk einer diorthose, welche den zusammenhang der überlieferung an vielen stellen zerstört hat. Ein gelehrter grammatiker hat im jahre 1300, wie es scheint, einen text des dreizehnten jahrhunderts, der bei aller güte schon manche neuerung enthielt, nach handschriften, citaten und scholien verändert darin gegeben, so dass das zeugniss dieser urkunde nur da ein gewicht hat, wo ihr andere gute bürgen zur seite stehen. Das ist aber Od. X, 16 nicht der fall, obgleich Bekker αὐτὰρ ἐγώ aus dieser quelle aufnahm, ohne über die vulgata καὶ μὲν ἐγώ ABCEF(G)HIK ein wort zu verlieren. Denn dass die unzuverlässigkeit jener gewähr weder durch das zeugniss der meermannschen handschrift beseitigt wird, falls sie wirklich avrao έγω hat, wie man aus dem stillschweigen der collation schliessen möchte, noch durch das ansehen der edit. princ., ist für jeden einleuchtend, der die untergeordnete bedeutung jener handschrift und die unsicherheit der ausgabe kennen lernte, welche Demetrius Chalkondylas aus urkunden verschiedener art nach eigenem ermessen geschaffen hat. Ebenso wenig ist uns Il. 1, 342 gesagt, dass nicht das aufgenommene ολοιήσι (Ven.), sondern ολοήσι (Lips. Eust. Vind. Porphyr. zu Il. VI, 359 Quaest. Hom. 3) als vulgata zu betrachten sei. Zwar kennen Hesychius s. v. όλοιῆσιν und

ritas inventa. Damnum autem ista selectio habet non leve, quod homines ea confidunt omniaque in tuto posita putant, ubi nihil adscriptum est.

12) Praefat.p. VI: textus huius codicis LVI inter omnes codices bibliothecae Palatinae plurimum recedit a textu vulgato."

das Et. M. 622, 25 jene form; dagegen scheint sie von Eustathius (τινές μέντοι έτόλμησαν γράψαι όλοιζοι αρεσίν, ίνα ούτω άπαθής είη ὁ στίχος) als eine reine conjectur bezeichnet zu werden. Dazu kommt, dass sich auch XXII, 5 die besten und meisten handschriften (Syr. Ambr. Townl. Lips. Eust. u. s. w.) für ολοή vereinigen, während δλοιή nur im Ven. steht und die abweichung anderer in δλωή (Vrat. A) nur für jenes spricht. Nun bemerkt Bekker, nachdem er an der stelle geschwiegen, zu diesem verse ὀλοιή cf. A 342 ὀλοή R: alii ὀλοή. Wer würde nun nicht zu der annahme geneigt sein, dass ολοιή I, 342 nach der überlieferung feststehe, dass es ebenso XXII, 5 für die vulgata angesehen werden müsse, während όλωή eine jüngere variante und ολοή etwa nur eine glosse sei, von einem grammatiker in den text gebracht, der dem metrischen gewissen des griechischen dichters vielleicht eine freiheit zuschrieb, wie sie ihm bei Hesychius s. v. anéorzog in bausch und bogen mit den worten beigelegt wird: σύνηθες δε τῷ ποιητῆ, τοῦ μέτρου ένεκα χρησθαι τοῖς βραχέσιν άντὶ τῶν μακρῶν καὶ τοῖς μακροῖς άντὶ τῶν βραχέων? So mangelhaft ist der bericht über eine variante, welche Bentley, Valckenaer, Wolf und Thiersch für die richtige hielten. Ebenso ist Il. XVIII, 48 die lesart der besten handschriften 'Αμάθνια (Ven. Townl. Lips. Voss.), welche von den grammatikern (Cram. An. Ox. II, 326, 16 und 442, 5) unter den auf via ausgehenden wörtern angeführt wird, ganz unerwähnt geblieben, während ' Αμάθεια (Eust. Vind.) gelesen wird. Verdiente jene form, welche Valckenaer Animady. ad Amm. p. 166 nicht verwarf, darum keine weitere berücksichtigung, weil Eustathius p. 52, 37 ihr eine geringe verbreitung zuschreibt (οὖτω δὲ καὶ ᾿ Αμάθεια παρὰ την άμαθον, ην ού καλώς τινες 'Αμάθυιαν ετόλμησαν γράφειν πρός όμοιότητα τοῦ 'Ωοείθνιαν) und sie als eine conjectur betrachtet, der eine falsche analogie zu grunde liege? Il. V, 288 wird πρίν ἀποπαύσεσθαι mit der bemerkung gelesen γ' prius omittit Vind., utrumque Bentlejus. So erfahren wir nichts über die vulgata ἀποπαύσασθαι (Ven. Lips. Mosc. 1, 3. Cant. Baroic. tres Vrat.) und werden noch zu dem irrthume verleitet, als ob der Vind. 5 ein erhebliches gewicht hätte, obgleich er unsere voraussetzung nicht erschüttern darf, dass y' einen bestandtheil der vulgata bildet. Irren wir uns nicht, so liegt die schwächste seite unserer homerischen kritik in dem mangel einer methodischen benutzung der handschriften, welche sich auf eine bestimmte und zuverlässige kenntniss ihrer glaubwürdigkeit und eine dadurch bedingte klassificirung derselben stützen muss. Unbestritten nimmt unter allen handschriften der Odyssee diejenige die erste stelle ein, welche Eustathius seinem commentare einverleibt bat. Ihre lesarten verdienen also um so mehr berücksichtigung, je mehr sie durch andere momente der überlieferung gestützt werden. Ist dem nun so, warum wurde Od. I, 85 πολύφρονα (AEFP) und

XXI, 11 τόξον ἔχειτο (AB) nicht nur nicht aufgenommen, sondern nicht einmal mit einer silbe erwähnt? Warum blieb XIII, 6 κατωρυχέεσσι λίθοισι (ΑυΚ) unbeachtet, mochte περισχέπτω ἐνὶ χώρφ (B(C)DEIK Cret.) auch immerhin als die lesart der genaueren texte (Eust. 57, 35) den vorzug verdienen, zumal da sie von Didymus im commentare wahrscheinlich als die verbreitete erklärt war: s. Et. M. 664, 50.

Wir betrachten angaben als unvollständig, welche entweder den urkundlichen character der varianten nicht hinreichend erkennen lassen oder gar bald die vulgata, bald die aristarchische lesart mit stillschweigen übergehen, da weder in dem einen, noch in dem andern falle eine rechtfertigung der getroffenen wahl in ihnen gegeben oder auch nur angedeutet ist. So bemerkt Bekker Il. V, 778, al: 70 Schol. Soph. Electr. Hätte er hinzugefügt, dass diese lesart nicht nur von demselben scholiasten zu Oed. Col. 1676, sondern auch von dem des Euripides Alc. 902 (923) angeführt wäre, so würden wir einmal besser die sicherheit erkennen, mit der die grammatiker dieses beispiel für die verwechselung des geschlechts anführen zu dürfen glaubten, dann auf die begründete vermuthung gebracht sein, dass die lesart dem aristarchischen texte angehöre, da die aristarcheer, um eigenthümlichkeiten der sprache zu belegen, diejenigen stellen Homers vorzugsweise anzuführen pflegen, an welchen jene von ihrem führer hervorgehoben waren. Die vulgata kennt seit Herodian nur αί Ambros. Ven. Vindd. Herodian. Il. XXI, 493. Wer könnte Od. XXI, 16, wo Bekker 'Ορσιλόγοιο schreibt und 'Ορτιλόγοιο Schol. E, 542-3 bemerkt, zu der vermuthung kommen, dass die variante Oρτιλόχοιο nicht allein durch die handschriften ABCDHI, sondern auch durch die citate bei Strabo VIII, 5, Pausanias IV, 1, 3 und Hesychius II, p. 715 als vulgata hinreichend characterisirt sei? Wer erkennt Il. 1, 20, wo Bekker seine lesart παίδα δ' έμοι λύσαι τε φίλην, τα τ' αποινα δέχεσθαι mit der bemerkung begleitet sunt qui λύσαιτε et δέγεσθε legant, dass er weder die aristarchische lesart, noch die vulgata mittheilte, sondern jene durch eine conjectur veränderte, von der er nichts sagt, und abweichungen dazu anführte, von denen die zweite nichts als eine aristarchische glosse ist, die in der verbindung, in welcher Bekker sie bietet, nur in einem texte von geringer zuverlässigkeit anzutreffen ist? Nach Bekkers note ist man zu der voraussetzung berechtigt, dass τά τ' ἄποινα überliefert sei und dass denjenigen, welche λύσαιτε gelesen hätten, auch δέχεσθε zugeschrieben werden müsse. Nun wird aber τὰ δ' ἄποινα nicht nur in allen handschriften gefunden, sondern auch von Apollonius de Pron. p. 101, C, Synt. 78, 21 und Hesychius II, p. 1339 bezeugt. Wahrscheinlich las Aristarch λῦσαί τε - δέγεσθαι (Vrat. A. Cant. Mor.). was nach dem berichte des Apion und Herodorus (Eust. 25, 5) von einigen geschrieben wurde. Sollte auch die bemerkung des Ari-

stonikus im Schol. Ven. A zu v. 23 nicht hierher gezogen werden dürfen, Epim. Hom. 69, 32; so können wir das scholion (B. L.) το δε δέχεσθαι: αντί προστακτικού απαρέμφατον doch um so unbedenklicher auf jenen zurückführen, als Apollonius Synt, 71, 28 den gebrauch des infinitives für den imperativ mit dem beispiele τὰ δ' ἄποινα δέχεσθαι wohl nach Aristonikus belegt. Aber warum führt Apollonius an dieser stelle nicht den ganzen vers an, um in ihm gleichzeitig zwei beispiele dieser erscheinung zu geben? Warum knüpft der scholiast die bemerkung des Aristonikus an den zweiten infinitiv und nicht an den ersten, wenn er ihn wirklich las ! Beide scheinen bereits die vulgata λύσαιτε --δέγεσθαι (Ven. pr. Lips. Vatic. Florent.) vor augen gehabt zu haben. Wenigstens ist λύσαιτε bei Apollon. Synt. 14, 25 erhalten, das. 121, 17 dagegen in λύσατε verdorben 13). Den grund, der zur wahl des optatives führte, glaube ich in dem gesetze zu finden, welches Herodian bestimmte, Il. I, 65 είταο und 93 ούταρ zu schreiben, worüber er zur ersten stelle sagt: οὐ γάρ ἐστιν ό τε σύνδεσμος· έπεφέρετο γάρ αν έτερος σύνδεσμος sc. τε, da er ήδ' έκατόμβης las. Wer diesem grundsatze folgte, der musste sich bei der lesart τὰ δ' ἄποινα veranlasst sehen, λῦσαί τε in λύσαιτε zu verwandeln, oder letzteres vorzuziehen, wenn er es vorfand. Gerade hieraus sieht man aber, wie fest die adversative partikel im zweiten gliede sass: λύσαιτε - δέχεσθε (Vind. 39) enthält im zweiten theile nichts, als eine aristarchische glosse, wie sie bereits im zwölften jahrhunderte in beide glieder gedrungen war, so dass Eustathius sie in seinem codex (p. 25, 4 λύσατε - δέγεσθε) fand, wie wir sie in Vindd. 5 und 176 lesen. - Od. I, 88 ist die lesart Αὐτὰο ἐγῶν Ἰθάκην ἐσελεύσομαι mit der bemerkung , Ιθάκηνδ' R έπελευσομαι et διελεύσομαι R" gegeben. Der fehler dieser angabe ist ein doppelter, da einmal der lesart 'Ιθάκηνδ' der vorzug des alters und somit auch der ursprünglichkeit streitig gemacht zu werden scheint 14) und zweitens neben ἐσελεύσομαι die lesart ἐλεύσομαι nicht einmal angeführt ist, obgleich sie eine bessere beglaubigung für sich hat, als die angegebenen varianten. Ueberblicken wir nämlich, um den werth der Bekker'schen note zu prüfen, die abweichung der handschriften, so finden wir drei erhebliche lesarten 1) Ίθάκην δ' έσελεύσομαι CF Cret. er. I(KL) ab. 2) 'Ιθάκην' δε έλεύσομαι durch eine elision in Ἰθάκην δ' ελεύσομαι A pr. I verdorben. 3) Ἰθάκην ἐσελεύσομαι v. Sch. Harl., der zu Ἰθάκην δ' versichert: γράφεται καὶ χωρίς τοῦ δὲ Ἰθάκην ἐσελεύ-

<sup>13)</sup> Moschop, ad h. l. λύσαιτε: αντί τοῦ λύσατε· τὸ εὐκτικὸν αντί τοῦ στακτικοῦ.

<sup>14)</sup> Es scheint nur so, da Bekker in der that keinen anstand nimmt, varianten, die er mit einem R bezeichnete, für die ächten zu halten. So nahm er II. II, 511 Δοπληθον ἔναιον ("R") XIII, 22 παφαντόθι ("R") Od. I, 7 αὐτοί ("R") auf.

σομαι. Aus der zweiten entwickelte sich unter beseitigung des unangenehmen (?) hiatus Ἰθάκην δ΄ ἐπελεύσομαι (Ε), aus ihrer corruptel (Ιθάκην δ΄ ἐλεύσομαι) dagegen durch eine schlechte conjectur Ἰθάκην διελεύσομαι (D). Erst aus dieser entstand in H, einer handschrift, welche ihre abhängigkeit von der in D dargebotenen diorthose vielfach verräth Ἰθάκης δ΄ ἐλεύσομαι, indem νδ΄ ἐλεύσομαι

wahrscheinlich durch eine dittographie Ἰθάκης διελεύσομαι die monströse verschmelzung der alten lesart nr. 2 mit einem casus veranlasst wurde, der hier als das product einer jungen byzantinischen conjectural - kritik zu betrachten ist. Endlich hat der Vind. 307 '19 άκη έσελεύσομαι, eine augenscheinliche corruptel der variante nr. 3, da das v in i übergegangen ist: v. Porson. ad Eur. Med. 264. Also nur in einer handschrift von zwölfen mangelt das locale δ' oder de und zwar gerade in derjenigen, welche nicht bloss bei ermittelung der überlieferung unter allen die letzte stelle einnimmt, sondern auch hier noch obendrein verdorben ist. Referent glaubte bereits anderwärts die gründe für die wahrscheinlichkeit der ansicht beigebracht zu haben, dass Aristarch 'Ιθάκην δ' έσελεύσομαι, Aristophanes und Zenodot dagegen 'Ιθάκην δὲ έλεύσομαι schrieben. Mag sich diese vermuthung auch im lichte glücklicher combinationen als falsch erweisen lassen, mit welchem rechte wird hier, wo nur handschriften leiten können, die ansicht zu vertheidigen sein, dass die durch elf texte verbreitete lesart nur eine junge gewähr für sich habe, während die variante einer einzigen aus später zeit - "seculo XV, ut videtur, vitiose scriptus" Alter - und von geringer glaubwürdigkeit den schein des alters habe? Denn der umstand, dass der harlejanische escholiast 'Ioùκην έσελεύσομαι anführt, spricht doch ebenso wenig für die späte beglaubigung der einen, wie für die frühe der andern, zumal da in der schätzenswerthen urkunde bald glossen als varianten figuriren (Buttmann zu II, 40, 105, 169, 334), bald der ursprung solcher angaben aus interpolationen einer späten zeit nachgewiesen werden kann. Selbst Bekker ist soweit davon entfernt, lesarten, über welche der Schol. Harl. herichtet, durchgehends einem vetus grammaticus zuzuschreiben, dass er sie selbst dann einem auctor recentior beilegt, wenn sie nicht nur durch die auctorität mehrerer guten handschriften, sondern auch durch das zeugniss des Hesychius empfohlen werden. So Od. II, 77, wo προτιπτυσσοίμεθα ("R") in CHINQ Marc. Lem. Schol. gelesen wird, wie Hesychius II, p. 1058 es anführt, während für ποτιπτ. nur AD (E) Cret. Lem. Schol. Ambr. BE sprechen. Wie sollen wir uns diesen widerspruch zu deuten suchen? - Bekker liest 1, 41 οππότ αν ήβήση και ές ης ιμείρεται αίης

und bemerkt: ήβήση Augustanus, ήβήσειε Vind.: ήβήση τε. έξης: ής — ιμείρεται: έπιβήσεται R. Wir erfahren also nichts von

der lesart Aristarchs, der, wie ich (Dissert. Critic. I, p. 13 etc.) aus Lesbonax p. 79 und aus dem Schol. H. S. schloss,

όππότ αν ήβήσει τε και ης ίμείρεται αίης schrieb 15), nichts von der variante des Eustathius

όππότ ἄρ' ήβήσει τε καὶ ης ίμειρεται αίης,

die sich der Aristarch's nähert, nichts bestimmtes über die vulgata όππότ αν ήβήση τε και ής ίμείρεται αίης,

da einmal bei έξης das sternchen (\*έξης) fehlt, durch welches Bekker seine conjecturen bezeichnet, und ferner durch anführung zweier handschriften der sache ein schein gegeben ist, als ob die überlieferung in der that zwischen τε καί (ABCDFI Cret. (KL)) und dem einfachen xai (EH) schwankte. Für jenes spricht das citat des Lesbonax auch in der verdorbenen form, in welcher es Valckenaer in seinen manuscripten fand ὁππόταν ἡβήσεται καὶ ης ίμειρεται αίης; ohne eine entstellung lesen wir es aber beim Schol. zu Apollonius Rhod. I, 1348. In der that wäre es aber zur vermeidung jedes irrthumes besser gewesen, die auslassung des 78, wenn sie zur aufnahme des digamma nöthig schien, einfach durch diesen grund und nicht durch den schein einer handschriftlichen stütze zu empfehlen, da die beiden urkunden, in denen wir es nicht finden, weder im allgemeinen einen besonderen grad von glaubwürdigkeit beanspruchen können, noch in diesem falle eine rücksicht verdienen. Denn die sechs blätter, durch welche in der augsburger handschrift der anfang 1-271 ergänzt ist, haben ausser manchen andern eigenthümlichkeiten auch die, dass in verbindungen, in welchen die partikeln ze - καί vor einem mit einem vokale anlautenden worte stehen sollten, vor welchem xai verkürzt werden müsste, zur wahrung der länge wiederholt das ze ausgeworfen ist. Wie hier so fehlt es 93 in Σπάρτην καὶ ές Πύλον ἡμαθόεσσαν. Ferner schrieb die erste hand 246  $\Sigma \acute{a}\mu \varpi \times \alpha i \ \acute{v} \lambda \acute{\eta} \epsilon r \imath \iota^{16}$ ). In dem Vind. 5, ist die partikel augenscheinlich der conjectur gewichen, durch welche ein später grammatiker den optativ wahrscheinlich an die stelle des indic. futuri zu bringen suchte, welchen er, als lesart Aristarchs, im texte fand. - Bekker liest I, 110:

οἱ μὲν ϝοῖνον ἔμισγον ἐνὶ κρητῆρσι καὶ ὕδωρ, indem er hinzufügt: ϝοῖνον: ἄρ' οἶνον. Wir sind also wieder gefahr des irrthums ausgesetzt, als ob der ausfall des ἄρ'

15) Unabhängig von meiner combination gelangte Sengebusch Ari-

stonic. p. 29 zu derselben annahme.

16) Es bleibe dahingestellt, ob derselbe grund in andern handschriften sporadisch dieselbe veränderung hervorrief z. b. II. VI, 211 γενεῆς καὶ αἴματος in Cantabr., Od. X, 318 δῶκε καὶ ἔκπιον in der breslauer abschrift des Cretens., oder ob hier der ausfall durch paläographische momente bedingt war, die in anderen verbindungen nicht selten diesen fehler veranlasst haben: vgl. Porson. ad Aristoph. Av. 765, Eurip. Phoenis. 469, 1111, Hecub. 355, 579. Cobet. Nov. Lect. p. 768.

durch zuverlässige urkunden gestützt wäre, obgleich die handschriften (C-L) mit Porphyrius Quaest. Hom. 27 und dem Et. Havn. bei Bloch zum Et. M. 535, 40 ag' olvor einstimmig schützen. Ja, es ist das scholion zu XV, 319, in welchem οἱ μὲν ἄρ' οίνον ἔμισγον citirt wird, auf den Aristonikus zurückzuführen, so dass man die partikel nicht minder dem aristarchischen texte zuschreiben darf, wie sie einen bestandtheil der vulgata bildet. Nur Eustathius giebt p. 29, 33 scheinbar aus seinem Byzantinus οἱ μὲν οἶνον ἔμισγον, eine abweichung, die bei aller güte seiner handschrift hier, wo sie der übereinstimmung der übrigen handschriften und alten zeugnisse entgegentritt, um so bedenklicher erscheinen muss, da wir weder in den gedruckten exemplaren eine unverfälschte mittheilung des byzantinischen lehrers erblicken, noch dessen genauigkeit gerade in solchen dingen voraussetzen, noch endlich die handschrift, welche er uns grossentheils gerettet hat, von allen mängeln freisprechen dürfen 17). Höchstens fand also eine bemerkung, wie golvov: olvov, om. ao' solus Eust. ag' olvor Aristarch. Vulg. in den quellen ihre rechtfertigung.

Die versehen, welche theils zu falschen berichten geführt, theils bei der wahl der lesarten auf abwege geführt haben, sind vorzugsweise aus dem übelstande entsprungen, dass Bekker weder die varianten vollständig gesammelt, noch seine angabe durch methodische untersuchungen gewonnen und sicher gestellt hatte. So lassen die mittheilungen über Aristarch eine consequente anwendung derjenigen grundsätze nicht erkennen, welche sich für den kritiker aus der einsicht in die glaubwürdigkeit der quellen und ihr verhältniss zu einander von selbst ergeben: sie sind bald ungenau gefasst, bald aus schlechten berichten geschöpft und verwischen das bild, welches uns Lehrs von der diplomatischen genauigkeit des mannes entworfen hat, in einem grade, dass uns die stütze für unsere homerischen untersuchungen, die wir zu besitzen glaubten und noch glauben, momentan völlig aus den händen fällt. Wir wussten von Lehrs (de stud. Arist. I, c. 2), aus welchen hülfsmitteln und mit welcher vorsicht Didymus berichtet; die betrachtung seiner mittheilungen hatte jenen zu der überzeugung gebracht, dass selbst da, wo sich zwischen der angabe des Didymus und der des Aristonikus ein widerspruch herausstelle, die grössere glaubwürdigkeit dem ersteren zugestanden werden müsse. Obgleich Bekker II. VII, 452 zweifelt, ob Aristarch wirklich τὸ ἐγώ gelesen habe, was Didymus ἐν τοῖς

<sup>17)</sup> Wir finden bei ihm XIX, 62 ἐνθεν ἄνδρες ſ. ἔνθεν ἄο' ἄνδρες, 455 τὸν μὲν Αὐτολύχου ſ. τὸν μὲν ἄο' Αὐτολύχου, 468 γνω ἐπιμασσαμένη ſ. γνω δ' ἐπιμασσαμένη, XVII, 410 ῷ ἔπεχε ſ. ῷ δ' ἔπεχε, XVIII, 45 αἰεὶ δ' ἡμῖν, 141 μήτις πάμπαν ſ. μήτις ποτε πάμπαν. An manchen stellen ist seine ungenauigkeit durch die art bedingt, wie er den text nicht im zusammenhange, sondern stückweise giebt, wobei ihm die verbindung kein gegenstand einer besondern außmerksamkeit war.

Aριστάργου fand, oder το δ' έγω, was derselbe gewährsmann aus einigen kommentaren anführt; so tritt er doch an manchen stellen wie II. II, 111. IX, 18. XXI, 126 so entschieden auf die seite des königsberger forschers, dass er dem Aristarch nach des Didymus berichte die variante vindicirt, ohne die abweichung des Aristonikus zu erwähnen. Durch welchen grund sollen wir es nun zu erklären versuchen, wenn XX, 255 dem Aristarch gegen das zeugniss des Didymus die variante πολλά τ' εόντα, τὰ δ' ovai zugeschrieben wird, deren kenntniss wir der mittheilung eines jüngeren scholions im Ven. A verdanken, welches bei dem geringen vertrauen, das ihm gebührt, diese lesart noch jedem anderen eher zuschreibt als dem Aristarch. Freilich sind die worte des Didymus beim Sch. Ven. Α (ούτως 'Αρίσταρχος πολλά τά τε καὶ οὐκὶ, τά τε ταϊς άληθείαις όντα και μή, τὰ δὲ φαυλότερα τῶν ἀντιγράφων ἔτεα έχει, τουτέστιν άληθη) gerade in der angabe der aristarchischen lesart nicht minder verdorben, als der text der handschrift; allein theils ist das richtige im Townl., Vict. Eust. 1206, 63 πολλά τε ὄντα καὶ οὐκὶ erhalten, da die nöthige änderung von τε ὄντα in τ' ἐόντα nicht erheblich ist, theils ist die kopulative parataxis der lesart durch die erklärung, welche Didymus hinzufügt, augenscheinlich bezeugt. Die scholien im Townl. Vict. und bei Eustathius kennen aber sämmtlich ausserdem nur noch die zweite lesart πόλλ' ἐτεά τε καὶ οὐκί, die bereits Aristonikus (cf. v. 251) in seinem texte gehabt zu haben scheint. Nun steht im Ven. A άλλως · ούτως ' Αρίσταρχος. άλλοι δὲ πολλά τ' ἐόντα, τὰ δ' οὐκί. Man kann nicht lange über die unzuverlässigkeit eines scholions im zweifel sein, welches einerseits die variante πόλλ' έτεά τε καί ovxl verschweigt und andererseits eine neue vorlegt, die wir nur aus ihm kennen. In der verbindung mit dem Ven., in der es steht, kann sein ovzws nur auf die verstümmelte lesart Aristarchs gehen, die im texte steht, so dass es im gegensatze zu ihm anderen (ἄλλοι δὲ) ein πολλά τ' ἐόντα, τὰ δ' οὐκὶ vindicirt. Erheblicher für die bedeutung und glaubwürdigkeit Aristarchs ist der irrthum, in welchem Bekker XVI, 467 dem Schol. Victor. mehr glauben beigemessen hat, als dem Aristonikus und dem Didvmus zusammen. Homer erzählt, wie Sarpedon mit einem speerwurf den Patroklus verfehlt, sein ross Pedasus dagegen getroffen habe: δ δὲ Πήδασον ουτασεν ίππον

ἔγχει δεξιὸν ὧμον. Der gebrauch des wortes οὐτάζειν von einer verwundung durch einen wurtspeer steht hier nach Aristarchs beobachtung im Homer vereinzelt da: v. Lehrs de stud. Arist. p. 62. Darum soll der kritiker, wie der scholiast behauptet,

ό δὲ Πήδασον ἀγλαὸν ἵππον,
τόν ὁά ποτ Ἡετίωνος έλων πόλιν ἥγαγ ᾿Αχιλλεὺς,
δς καὶ θνητὸς ἐων ἔπεθ Ἰπποις ἀθανάτοισιν,
τὸν βάλε δεξιὸν ωμον

geschrieben haben, was Bekker durch seine aufnahme der worte in den kommentar für zuverlässig zu erklären scheint, ohne sich durch Lehrs a. a. o. p. 63 abhalten zu lassen oder dem scholiasten die vertretung seiner mähr durch nennung seines namens aufzubürden. So reichte also eine abnormität im sprachgebrauche hin, den Aristarch zu einem kritischen experimente zu verleiten, durch welches er nicht etwa nur das anstössige wort beseitigte, sondern aus XVI, 153, 4 zwei verse aufnahm, für das das. 152 angewandte attribut ἀμύμονα ein ἀγλαόν schrieb und für ἔγγει den anfang von 465 wiederholte selbst auf die gefahr hin, dass es so den schein gewinnen könnte, als ob der fall des trefflichen rosses bei dem glücke in betracht käme, welches die waffe von dem herzensfreunde des Achilles auf das thier ablenkte. Welcbes geschick, welche zuverlässigkeit dürften wir noch einem kritiker zutrauen, der uns eine solche probe seiner kunst gegeben hätte? Wo blieben die beweise seiner überaus grossen vorsicht (περιττης εθλαβείας Didym. z. Il. IX, 222), welche ihn nicht bloss von der aufnahme besserer ausdrücke abhielt, sondern auch von der veränderung einzelner silben und buchstaben? Lehrs a. a. o. p. 375. Wie könnten wir noch von einer grossen strenge in der beurtheilung homerischer wiederholungen reden (Lehrs p. 358), wenn er ihre zahl selbst in solcher weise vermehrt hätte? Aber ein gutes glück hat uns die beweise gerettet, um den trug des scholiasten ausser zweifel zu setzen. Wir wissen, dass Aristarch den anstössigen ausdruck nicht beseitigte, sondern sich darauf beschränkte, zu οὖτασεν die bemerkung zu fügen: ὅτι δοκεῖ συγκεχύσθαι τὸ οὔτασε· βεβλήκει γὰρ τὸ δόρυ. So Aristonikus. Didymus aber weiss so wenig von einer aristarchischen conjectur, dass er gerade aus der thatsache, dass Aristarch die verdächtige stelle nicht veränderte, den schluss zieht, dass ihm keine dem homerischen sprachgebrauche entsprechende variante vorgelegen habe: καὶ μήποτε γραφή τις ἐφέρετο, δι ἡς τὸ τῆς λέξεως σύνηθες εφύλασσεν Όμηρος οὐ γὰρ ὰν αὐτὸ ἀπαραμύθητον ὁ Αρίσταρχος άφηκεν. - Wollte Bekker mit seiner bemerkung zu Od. I, 337 (Εήδης: Ζηνόδοτος γράφει ήδεις, καὶ 'Αρίσταργος οὐ δυσχεραίνει τη γραφη· ceteri οίδας) sagen, dass Aristarch οίδας nicht in seinem texte gehabt hätte; so ist diese behauptung weder durch die worte des scholiasten zu rechtfertigen, noch mit den spuren der überlieferung in einklang zu bringen. Aristarch war so weit davon entfernt, alle lesarten aufzunehmen, die er nicht missbilligte, dass er nicht einmal diejenigen in seinen text brachte, welche ihm gestelen: Didym. z. Il. III, 262, Lehrs a. a. o. p. 376. Dass er aber hier keine veränderung vornahm, wird nicht allein durch die übereinstimmung sämmtlicher handschriften, welche ofδας haben, sondern auch durch das bruchstück eines scholions wahrscheinlich, welches, obgleich verschoben und entstellt, dennoch eine bemerkung des Aristonikus erkennen lässt, nach welcher

v. 337 mit einer diple zu bezeichnen sei, weil er das απαξ λεγόμενον οίδας (Eust. zur Od. II, p. 90, 12) enthalte. Der erste theil von der bemerkung dieses scholiasten ist in den worten bei Dindorf p. 61, 21 έθος Όμηρικον από τοῦ γάρ ἄρχεσθαι (cf. Ariston, ad II. II, 284) noch ziemlich unverändert; der zweite, nach dem verluste der ursprünglichen fassung nicht allein hinter die worte des Didymus gerückt, sondern sogar mit ihnen verbunden 18), lässt sich in έν οὐδετέρα των ποιήσεων έχρήσατο (sc. δ ποιητής) τω οίδας, διὸ σημειωτέον τὸν στίγον wiedererkennen. Ist der letzte theil (σημειωτέον) gut erhalten, so ist es eine bemerkung des Aristonikus selbst über den text, den er vor sich hatte, also doch wahrscheinlich über den aristarchischen, ist der ausdruck verändert, d. h. aus σημειουνταί τινες entstanden, so dürfen wir darin ein zeugniss des Aristarch über seine eigene lesart voraussetzen: Lehrs de Arist. st. 16, 10. Falsch ist die behauptung, dass Il. I, 106 nur Aristarch είπας geschrieben habe (είπας Aristarchus, είπες ceteri), da nicht nur Aristophanes 108 είπας — es giebt gute gründe, aus welchen wir das zeugniss des Didymus nicht auf den gebrauch der partikeln ovre - ovre beschränken, sondern auf das ganze lemma ausdehnen - und Od. III, 427 εἴπατε las, sondern auch die citate bei Erotian p. 234 und Porphyrius Quaest. Hom. p CVI ed. Barn. die weitere frage rechtfertigen, ob sich die lesart Aristarchs nicht selbst als vulgata behauptet habe.

Bei der beschränkten anschauung des handschriftlichen materiales war der irrthum selbst für den meister unvermeidlich, wenn ihn auch sein glücklicher takt, sein scharfsinn und seine grosse kenntniss der sprache und des dichters vor versehen geschützt haben, in welche andere ohne diese vorzüge bei gleichen bedingungen noch häufiger gerathen wären. Es ist uns z. b. II.

VII. 113

Καὶ δ' 'Αχιλεύς τούτω γε μάχη ένι κυδιανείοη "Ερρίν' ἀντιβολησαι

der zweisel gestattet, ob Bekker die aristarchische lesart τοῦτόν γε (v. Schol. Ven. A Mosc. 1), die er gar nicht erwähnt. mit vorbedacht verschmäht hat gegenüber der aristarchischen glosse τούτο γε (Ven. Lips. Vindd. Sch. BL zu IX, 356), welche Valckenaer für das produkt von halbwissern hielt, die mit der älteren lesart nicht hätten fertig werden können <sup>19</sup>). Dass Aristarch

19) Ad Lesbon. p. 182: dubitari autem non potest, quin olim τούτον fuerit lectitatum, quod postea a sciolis propter constructionis inso-

lentiam sit de pravatum.

<sup>18)</sup> Cramer giebt die worte εν οὐσενε γὰο τῶν ποιήσεων εχοήσατο τῷ οἰδας \* διὸ καί σημειωτέον τὸν στίχον aus dem Harlej., Dindorf berichtigt sie dahin, dass er εν οὐδετέοα τῶν ποιήσεων schreibt. Nach seiner versicherung hat die handschrift die partikel καί nicht; im Marc., in welchem das scholion von der zweiten hand nachgetragen ist, fehlt sogar διὸ καί.

τοῦτόν γε las und den accusativ für den dativ nahm, sind wir aus Lesbonax zu schliessen berechtigt, da er im ganzen dem Aristonikus folgt und gerade in dem hierher gehörigen artikel ein zweites beispiel II. 1, 299 nach ihm anführt und erklärt. Nicht zu billigen ist es, dass sich Il. XVIII, 86 die correctur Bekkers είθ' ὄφελες an die glosse αἴθ' schliesst, welche nur im Ven. eine stelle gefunden hat, während sich die übrigen handschriften mit Apollonius Synt. 249, 28 für ώς ὄφελες vereinigen. Unter den dreissig bedeutungen, welche Tryphon (Herm. de emend. rat. p. 463) der partikel ώς giebt, nimmt αίθε mit dem beispiele aus Il. III, 428 die dreizehnte stelle ein. Demgemäss wird es durch είθε Od. II, 183 (Schol. Q. V.) und Il. III, 428 (Sch. V.) erklärt. Vorläufig dürften wir also in der lesart des Venetus nichts, als eine glosse erblicken 20), die nicht in ele zu verwandeln, sondern mit ws zu vertauschen war. Ebenso wenig lässt es sich rechtfertigen, wenn unter verschweigung der vulgata lesarten geboten werden, die entweder reine conjecturen sind oder höchstens auf der zuverlässigkeit unbekannter handschriften beruhen, ohne dass die unsicherheit ihrer quelle angedeutet wird. So ist Od. X, 19 δωκέ μοι έκδείρας im texte, während die variante δωκε δέ μοι δείρας angeführt wird, lesarten, zwischen denen die ausgaben von H. Stephanus bis auf unsere tage geschwankt haben. Die erstere fand sich nach Clarke's versicherung nur in einem manuscripte Bentley's; die angabe Ernesti's, dass sie im Vrat. A (F) stehe, beruht auf einem reinen irrthum. Die überlieferung spricht nur für δώκε δέ μοι έκδείρας (BC'LP), was sich nicht nur im Cret. fand, aus welchen Damilas δώπε δέ μοι εκδείρας, Apostolius δῶκε δέ μοι ἐκδήρας aufnahm, sondern auch in δῶκε δέ μοι έχ δείρας (DE) und δώχε δέ μιν έχδείρας (I) unverkennbar ist. Selbst Eustathius giebt aus seinem byzantinus έκδείρας. Zunächst lag also das bedüfniss nahe, der überlieferung ihr recht durch eine elision widerfahren zu lassen, δωκε δέ μ' εκδείρας, welche dem homerischen sprachgebrauche angemessen ist: s. Bekker zu Il. I, 170. Für δωχε δέ μοι δείρας weiss ich augenblicklich keine andere bürgschaft anzugeben, als das divinationsvermögen des gelehrten (I. T. P), der den text von Stephanus im j. 1648 mit sorgfältigen verbesserungen zu Amsterdam erscheinen liess. Denn dass Tzetzes zu Lykophrons Kassandra 738, wenn er die verse 19-22 wirklich angeführt hätte, die Müller in seinen handschriften nicht fand, nicht δωκε δέ μοι δείρας würde geschrieben haben, wie man bei ihm liest, darf nach seiner bemerkung έάν τις δελφίνα ποιήση άσκον, έκδείρας αὐτον für ausgemacht gelten. Od. XIV, 89 liest Bekker οίδε δὲ καί τι μίσασι, indem er nichts bemerkt, als οίδε: οίδε. Nun ist nach dem zeugnisse der handschriften (AEI) die vulgata οίδε δέ τι ἴσασι. Sie miss-

<sup>20)</sup> Cf. Et. M. 824, 28. Choer. Epim. in Psalm. 42, 21.

fiel den Byzantinern wegen ihrer metrischen eigenthümlichkeit. Indem man zunächst an der verlängerung der ersten silbe in ἴσασι austoss nahm, ohne sich zu erinnern, dass diese bei Homer in der thesis wiederholt verlängert werde (Od. VIII, 559. 560. XI, 121, 123 21). XXIV, 188), schrieb man τι ἴσσασι, eine variante, die sich im dreizehnten jahrhunderte in den handschriften (BCCret.) verbreitete. Allein der verfasser der diorthose v. 1300 (D) begnügte sich mit dieser veränderung nicht; um die ungewöhnliche verlängerung des ze zu beseitigen, welche die neuere philologie bei ihrer kenntniss des digamma zu erklären vermag, Thiersch. gr. gr. §. 157, 1, b, schrieb er οίδε δέ τοι ίσσασι, rücksichtslos das object opfernd, welches wir ungern fallen sehen. Die conjectur von Barnes οίδε δε καί τι ίσασι ist bisher durch nichts gestützt, als durch das lemma des Schol. Ambr. Q und durch das stillschweigen der collation der meermannschen handschrift. Mit welcher sicherheit kann man aber der sorgfalt der beiden gelehrten trauen, welche über diese urkunden berichtet haben? Vorläufig steht der angegebenen vulgata jede andere lesart mit dem verdachte einer conjectur behaftet gegenüber, mit der sich, falls die metrische beschaffenheit eine änderung erheischt, jede andere passende verbesserung unbedenklich messen darf. Eine solche scheint mir aber nicht von Barnes gefunden zu sein, sondern in der lesart οί δ' ήδη τι ισασι zu liegen: Eumäus erklärt sich den beispiellosen frevelmuth der freier durch die annahme, "dass ihnen schon eine kunde vom untergange des Odysseus zugekommen sei, ehe die angehörigen des verunglückten und er, sein treuer, anhänglicher diener, eine mittheilung empfangen hätten". Hätte dieser vorschlag etwas für sich; so würde der fehler der vulgata durch ein versehen bei der übertragung der älteren schrift in die spätere entstanden sein, indem man es unterlassen hätte OIAE-ΔΕΤΙ in ΟΙΔΗΔΗΤΙ zu verändern.

Sagan.

W. C. Kayser.

21) Auch hier B τοὶ ἴσσασι.

## Zum SC. de Bacchanalibus.

Bernhardy röm. lit. gesch. p. 82 (erste ausgabe) note 140 sagt, in der structur sei nichts so merkwürdig in dem Senatusconsultum de Bacchanalibus, als der aorist bei velle wie fecisse velet. Er mag wohl die stelle bei Gellius (X, 3) übersehen haben, in welcher aus einer rede des Caius Gracchus angeführt wird: "Caleni edixerunt ne quis in balneis lavisse vellet, quum magistratus Romanus ibi esset.

Frankfurt a. M.

Konrad Schwenck.

#### III. MISCELLEN.

### A. Zu den griechischen inschriften.

36. Zu C. I. G. n. 666.

Die unter dieser nummer von Boeckh herausgegebene attische weihinschrift, p. 504 u. 916, ist neulich von O. Jahn, Pausaniae Descr. Arc. Ath. p. 44 n. 10, einfach wiederholt worden:

Παλλάς Έρεχθειδαν ἀρχαγ[έτι σό]ν κατά ναόν ἄδε το[ι ί]δρύθη φίλτερα ιρ . . . ος Βουταδέων ἐτύμων ἐξ αἵμ[ατος,] ὧς [γ]ενέτωρ μὲν τα[γό]ς ἔφυ στρατιᾶς πεντάκι παυσίμαχος: το[ὶ πρό]γονοι δ΄ ἄνθησαν ἐν Αἰγείδαισι Αυκοῦργος χώ χθονὶ τιμάεις 'Ατθίδι Διογένης, ὧν τῷ μὲν ἡητ[ὸς] λόγος ἄνδανεν, οὖ δὲ δὶ ἔργα

ών τω μεν όητ[ός] λόγος άνδανεν, οὐ δέ δι έργα έδρακεν άρχαίαν πατρὶς έλευθερίαν. Εὐ χειρ καὶ Εὐβουλίδης Κρωπίδαι έποίησαν.

Vor diesem abdrucke hat Meineke Callimach. Hymni et Epigr. p. 227 not. veranlassung genommen, den zweiten vers also herzustellen:

ἄδε τοι ἱδρύθη Φιλτέρα Ἰρ[οκλέ]ος. Man würde hiemit den sonst fehlenden namen der frau gewinnen, deren bildsäule der Pallas geweiht ist, und kann sich für Φιλτέρα (wofür gewöhnlicher Φιλωτέρα, auch in Attika ¹) vorkommt) auf die Philtera Terentius Heautonf. 662 Fleckeis. (IV, 1, 49) berufen. Allein weder Φιλτέρα noch Ἰροκλέος trifft das ursprüng-

1) S. meine Schedae Epigr., Numburgi 1855, p. 21. Den dort angeführten belegen werde ich in der kleinen schrift zur Sylloge Inscript. Boeot. noch mehrere zufügen. Den mannsnamen Φιλαίτερος bringt eine stele bei Rhangabis v. II. p. 895, n. 1775:

ΦΙΛΛΙΤΕΡΟΣ ΦΙΛΟΚΡΑ**Τ**ΟΥΣ,

da dieser jedoch Φιλέταιρος schreibt, ohne durch klammern eine änderung des überlieferten anzudeuten, so weiss ich nicht, ob etwa ΦΙ-ΛΛΙΤΕΡΟΣ bloss ein versehen des setzers statt ΦΙΛΕΤΛΙΡΟΣ ist. Natürlich hat auch Φιλαίτερος an und für sich nichts wider sich.

liche. Sondern es muss, wie Boeckh vortrefflich gesehen, φιλτέρα 'Ho[axλέ]os geschrieben werden. Lebas nämlich - und diess ist der belesenheit Jahn's wie Meineke's entgangen - hat vor wenigen jahren den im museum des Louvre befindlichen stein neu verglichen und mit einer sehr ausführlichen bearbeitung herausgegeben: Mémoires de l'Instit. impér. de France. Académie des Inscr. et belles Lettres. Tom. 23. Paris 1858, p. 145-65. Seine abschrift also giebt z. 2 a. e.  $HP \dots O\Sigma$ , wonach an  $\varphi \iota \lambda$ - $\tau \dot{\epsilon} \varrho \alpha \ H \varrho \alpha \times \lambda \dot{\epsilon} \circ \varsigma$  kein zweifel mehr sein kann. Vgl. über die innigen beziehungen der Athene zum Herakles Gerhard gr. myth. §. 263. 5. c, th. I, p. 254, O. Jahn archaeol. aufs. p. 83 fgde, Braun griech. gött. §. 656, p. 708, §. 655 ebdas., Welcker alte denkm. III, p. 38 fgde, Stephani der ausruh. Herakl. p. 130. Ist aber nunmehr die der göttin so werthe frau nicht mit ihrem eigennamen selbst angegeben, so hat dies weiter nichts auf sich. Denn ohne zweifel waren die personalien (name der frau) [vermuthlich einer priesterin], des vaters und des demos an einer andern jetzt verlorenen stelle des marmors verzeichnet.

Eine zweite erst durch Lebas hergestellte lesart findet sich v. 7, we die ergänzung  $\delta\eta\tau[\delta\varsigma]$  beseitigt werden muss. Jener hat:  $\Omega NT\Omega IME$ .  $PHT\Omega PAo\Gamma o\Sigma AN\Delta ANE$ 

ών τῷ μὲ[ν] ἡήτωρ λόγος ἄνδανε, und dieses όήτως λόγος ist eine sehr hübsche bezeichnung für den Lykurgos.

Pforte.

K. Keil.

# B. Zur kritik und erklärung der schriftsteller.

# 37. Ueber einen vers aus der Andromeda des Euripides.

Der von Plutarch (Mor. p. 22 E), wo er von dem gebrauch des verbum θυάζειν in der bedeutung von κινείσθαι spricht, aus Euripides angeführte vers:

κῆτος θυάζον έξ 'Ατλαντικῆς άλός,

wurde von Heath der Andromeda des dichters zugewiesen: eine ansicht, der sich mein gelehrter freund Nauck, in dessen fragmentensammlung der vers noch unter den Fragmentis incertarum fabularum (949), wenn auch mit hinweisung auf die Andromeda, steht, ohne weiteres hätte anschliessen können. Um jeden zweifel für immer zu beseitigen, bemerke ich dass ein ungedruckter bald erscheinender scholiast die worte κῆτος θυάζον ausdrücklich aus der Andromeda anführt. Ich bediente mich dieses verses in einem früher im Philologus (XII, 189) mitgetheilten aufsatze, um denselben mit einem verse des Γλαύκος πόντιος des Aeschylus zu vergleichen, der uns nicht seinem wortlaut, sondern nur dem inhalt nach in dem

excerpt des Phrynichus erhalten ist in Bekker's Anecdotis p. 5, 21: 'Ανθρωποειδές θηρίον ύδατι συζών: έπὶ τοῦ Γλαύκου αναφανέντος έχ της θαλάσσης. Αἰσχύλος. Ich bemerkte dass das ursprüngliche lemma wahrscheinlich ἀνθρωπόμορφον κήτος gewesen sei und dass aus den worten αναφανέντος έκ της θαλάσσης auf einen vers des Aeschylus ἀνθοωπόμουφον κῆτος έξ άλδς garér mit ziemlicher wahrscheinlichkeit geschlossen werden könne, die jetzt als lemma dienenden worte aber, ἀνθρωποειδές θηρίον νδατι συζων, offenbar nichts anderes als die erklärung des wie nicht selten bei grammatikern, am häufigsten bei Hesychius ausgefallenen lemma enthalten, und Aeschylus, wenn er die wahl zwischen ἀνθρωπόμορφον und ἀνθρωποειδές hatte, ohne zweifel das erstere vorgezogen haben werde, aus den dort weiter von mir entwickelten gründen. Ich hätte hinzufügen können dass das von Phrynichus in seiner erklärung substituirte ανθοωποειδές mit der von demselben grammatiker p. 30, 6 gebrauchten redensart ανθρωποειδές κατασκεύασμα zu vergleichen sei, und dass die versuche verschiedener kritiker die scholiastenartigen worte ανθρωποειδές θηρίον ὕδατι συζών — die an sich betrachtet nicht den leisesten verdacht einer verderbniss erregen - in einen aeschyleischen vers umzugestalten schon deshalb als verfehlt erscheinen müssen, weil das wort 3noior - wie ich bereits zu Aesch. Choeph. 232 bemerkte - einen verstoss gegen den sprachgebrauch der tragiker enthält, der eben so stark ist als wenn man παιδίον in einen tragiker bringen wollte: wogegen es ganz untadelhaft war dass Plato in seiner prosa Rep. 10, p. 611 D in bezug auf Glaukos sagte, ώστε παντί μαλλον θηρίω έσικεναι ή σίος ήν φύσει, während Strabo 9, p. 405 das ohne zweifel auch von Aeschylus gebrauchte κήτος beibehielt, Γλαύκον ον φασιν είς κήτος μεταβαλείν. Dass Casaubonus und Barnes dem Euripides einen vers οίω μ' ὁ δαίμων θηρίω συνώκισεν andichteten, verdient nach dem was Meineke (Com. IV, p. 549) darüber bemerkt hat, kaum noch erwähnt zu werden. Die tragiker müssen übrigens in solchen dingen ein feineres gefühl gehabt haben als die heutigen philologen haben können. Denn hätten wir nicht im wege der beobachtung ermittelt dass die tragiker nie, selbst nicht im satyrdrama, Onoior und παιδίον gesagt zu haben scheinen, so wüsste ich nicht was uns bestimmen könnte diese beiden wörter, die nach unserem gefühl durchaus nicht das gepräge gemeiner volkssprache haben, für untragisch zu erklären. Dasselbe gilt von manchen anderen eigenthümlichkeiten des tragischen sprachgebrauchs wie z. b. dass nach der von mir im Philologus XVI, 229 gemachten bemerkung — die drei tragiker den gebrauch von θηρεύειν und dessen derivatis mit unverkennbarer absichtlichkeit vermieden und sich dieser form nur in wenigen stellen, wo die andere, gnoar, dem silbenmaasse nicht bequem war, bedient haben, analog manchen ebenfalls nur subsidiarisch gebrauchten, dem attischen dialect

fremden wortformen, wie z. b. Aeschylus einmal im trimeter "uus statt ύμας und Euripides έροτις statt έροτή gesagt haben, aus blosser metrischer bequemlichkeit, ungeachtet es beiden dichtern nicht sehr schwer gefallen sein würde ihre worte so zu gestalten dass ύμᾶς und έρρτή in jenen versen platz finden konnte. Eine ähnliche bewandtniss hat es auch mit dem was ich über den gebrauch von είδος und εὐειδής im verhältniss zu μορφή und dessen compositis in dem oben erwähnten aufsatze bemerkte, wo ich einer auffälligen bemerkung über das adjectivum  $\varepsilon \dot{v} \varepsilon \iota \delta \dot{\eta} \varsigma$  hätte gedenken können, die sich bei dem antiatticisten in Bekker's Anecdotis p. 92, 26 findet, Εὐειδής: ούτω φασὶν ἀδόκιμον εἶναι τὸ ὅνομα. ἀλλ' ὁ καλὸς Ξενοφῶν ᾿Απομνημονευμάτων τρίτφ, Ἡρόδοτος πρώτφ δὶς καὶ τρίς, καὶ ἀπειράκις οἱ κωμικοί. Hat auch der antiatticist gegen seinen älteren vorgänger insofern recht als er für das schon von Homer gebrauchte adiectivum εὐειδής den vorwurf des ἀδόκιμον ablehnt, so scheint doch εὐειδής in etwas beschränktem gebrauch gewesen und bei einer grossen anzahl von schriftstellern nie vorgekommen zu sein. Die versicherung des antiatticisten, dass es die komiker ἀπειράκις gebraucht haben, leidet, wenn sie nicht völlig irrig ist, wenigstens an einer starken übertreibung, wie daraus abgenommen werden kann dass sich weder bei Aristophanes noch in den sehr zahlreichen fragmenten der komiker auch nur ein einziger beleg für ενειδής findet, ungeachtet zu dem gebrauch desselben nicht selten gelegenheit war 1). Leipzig. W. Dindorf.

## 38. Emendationes ad grammaticos graecos.

Choerobosc. 749, 11 Gaisf.: οὐ δύναται τὸ προςτακτικὸν διὰ τοῦ α συνεσταλμένου ἐκφέρεσθαι, ἐπειδὴ τὰ εἰς α λήγοντα προςτακτικὰ, μὴ ὅντα κατὰ ἀποκοπήν, μακροκαταληκτεῖν θελουσιν οἶον βόα πέρα γέλα ὅρα φύρα σίγα σιώπα τίμα κυβέρνα: — πρόςκειται ,,μὴ οὐσα κατὰ ἀποκοπὴν' διὰ τὸ οὕτα, τοῦτο γὰρ συνεσταλμένον ἔχει τὸ α. ἀλλ' οὐκ ἀντίκειται ἡμῖν, ἐπειδὴ ἀπὸ τοῦ οὕτασε γέγονε κατὰ ἀποκοπήν. Quum sermo sit de apocope imperativorum, non de abscisione indicativi, sub quam οὕτασε οὕτα cadit, imperativum substituendum esse apparet. Quare ἴστα et ἴσταθι scribendum esse iudico ex Ε. Μ. 477, 56.

E. M. 436, 36: ἠρήκαμεν ἤρημεν διὰ τοῦ ἢγράφεται. Ἡρωδιανὸς περὶ παθῶν. Sylburgius ingenue se nihil extricare posse confessus suspicatur ἤρημεν per syncopen ex ἠρήκαμεν dictum esse, quo virum doctissimum duxit sine dubio subscriptio  $\pi$ ερὶ  $\pi$ αθῶν.

<sup>[1]</sup> Die handschriftliche lesart in den ersten worten des verses aus Aesch. Glaukos habe ich zu schützen gesucht in Ersch und Grub. Allg. encyclop. s. I, th. LXIX s. Glaukos p. 205. — E. v. L].

Sed eiusmodi syncope prorsus inaudita foret ob eamque rem coniicio titulum libri per socordiam epitomatoris aut librarii ut saepe in E. M. factum est, corruptum et pro περὶ παθῶν substituendum περὶ ὀρθογραφίας et collatis Hesych. et Zon. sub v. ἡρηκώς scribendum esse: ἡρήκαμεν: ἥρημαι διὰ τοῦ η γράφεται, post quae fortasse exciderunt: εἰρήκαμεν: εἴρημαι διὰ τῆς εῖ διφθόγγου.

Ε. Μ. 134, 52: ἀραριημένος ἔστιν ὅνομα παρὰ τῷ ποιητῆ ἀρειή ἀφ' οὖ ἑῆμα ἀρειῶ. τούτου ὁ παθητικὸς παρακείμενος ἡρείημαι ἡ μετοχὴ ἡρειημένος καὶ κατὰ ἀναδιπλασιασμὸν ὰραριημένος καὶ κατὰ συστολὴν ἀραριημένος. Post haec verba excidisse καὶ κατὰ ἀποβολὴν ἀριημένος sumendum est, ut ἀριημένος cum α correpto ad versum (e. g. Od. ζ, 2) quadret.

Ε. Μ. 529, 15: κλίσιον σημαίνει τον τόπον, ένθα ίσταται τὰ ζεύγη· ὁ μὲν τεχνικός διὰ τῆς ει γράφει· ὁ δὲ Ἡρωδιανὸς διά τοῦ τ λέγει, ὅτι παρά τὸ κλίνω ἐστὶ καὶ σημαίνει τὸ περιέχω. In E. Gud. 328, 29 pro δ 'Howdiards scriptum est δ δε 3Ωρος item atque in Cod. Par. 2638, in quo etiam nomen Χοιροβοσκός subiicitur. Ritschelius de Or. et Orion. p. 46 Et. Gudiani et cod. Parisini scripturam amplectitur. Sed locum accuratius inspicienti mihi dubitatio oritur. Nam in verbis διὰ τοῦ τ λέγει, ὅτι παρὰ τὸ κλίνω και σημαίνει τὸ περιέγω vitium inest, κλίνω enim non per περιέχω explicari potuit, sed scribi debet ὅτι παρά τὸ κλείω έστί, δ σημαίνει το περιέγω (sic etiam Schol. ad Od. ω, 208) et tum καὶ ἐκεῖθεν κλισιάς (pro κλίσις, quod propter sententiam et etymon ab hoc loco alienum est), καὶ κλίσιον τὸ ὑποκορυστικόν. Sic loco restituto habemus Herodiani sententiam ex E. M. 500. 39 et E. Gud. 312, 24 comparatis perspicuam. Illis enim locis traditur Herodianum κεκλιμένος κέκλιτο non a κλίνω, sed a κλείω τὸ περιέγω detracto ε ortum et δικλείς ac δικλίς ab eadem stirpe provenire posse existimasse. Unde apparet eum etiam in κλίσιον scripturam per ι origini a κλείω non absonam iudicasse. Equidem censuerim hoc loco E. M. verum nomen habere et in E. Gud. et Cod. Par. id in Doog perversum esse praesertim quum ea, quae sequentur, cum Arcadio p. 119 prorsus congruant. Quis autem, si Hoωδιανός rectum est, technicus sit, elicere non possum. Nam in Choerobosci orthographia, unde Ritschelius locum desumptum putat, apud Cram. II hoc adnotamentum deest; neque tamen incredibile est epitomatorem Etymologici, quamquam postea Choerobosci nomen addidit, ipsum Choeroboscum hoc nomine designasse et verba Choerobosci, quae sic fere procedebant: xliotor onuairet τον τόπον, ένθα ισταται τὰ ζεύγη διὰ τῆς ει διφθόγγου. ὁ δὲ 'Hρωδιανός etc. in ea, quae nunc habemus, mutasse.

Graudentiae.

A. Lents.

#### 39. Zu Horatius.

Epist. I, 11, v. 7-10:

Scis, Lebedus quid sit: Gabiis desertior atque Fidenis vicus; tamen illic vivere vellem, Oblitusque meorum obliviscendus et illis Neptunum procul e terra spectare furentem.

Diese worte im munde des Horaz geben kaum einen erträglichen sinn; v. 9 spricht eine misanthropische stimmung und v. 10 eine naturschwärmerei aus, die unserm dichter sehr fern lag. Auch brauchte ein vernünftiger mensch wie Horaz nicht nach Lebedus zu reisen, um das schauspiel des Neptunus furens zu geniessen; als Römer hatte er es in der nähe. Diese vier verse sind vielmehr nach meiner überzeugung die antwort des durch die spöttische frage des dichters (v. 6) gereizten Bullatius und seinem etwas blasirten charakter (vgl. v. 4) ganz angemessen. Verdriesslich, dass Horaz über seine leidenschaft sich lustig macht, möchte er gern dem dichter zeigen dass er rücksichtlich seines aufenthaltortes nicht so wählerisch und von der reisewuth nicht so geplagt sei, als jener glaube. Obgleich, meint er, Lebedus ein erbärmlicher ort ist, wie du am besten weisst, könnte ich sogar dort zu leben mich entschliessen; und er motivirt diese seiner natur widersprechende äusserung durch eine andere liebhaberei, deren er sich weniger schämen zu dürfen glaubt, die aber, wie er im augenblicke nicht bedenkt, eben so thöricht ist als jene. Die gegenbemerkungen des dichters werden dann ganz passend v. 11 mit sed eingeleitet und erhalten durch die äusserung des Bullatius ein ganz anderes licht.

Carm. III, 19, 13 ff.: Qui Musas amat impares,
Ternos ter cyathos attonitus petet
Vates; tres prohibet supra
Rixarum metuens tangere Gratia.

Nauck erklärt: "dreimal drei cyathi, d. h. neun theile wein darf der dichter nach der zahl der Musen verlangen, über drei cyathi oder drei theile wein aber nicht hinausgehen wer sich den drei Grazien zu eigen gab." Diese erklärung scheint mir, offen gesagt, etwas nüchtern: schon das "darf" ist kaptiös. Den vates attonitus möchte ich sehen, der, wenn er insanire (v. 18) will, erst neun cyathi verlangt und dann nur drei — und obenein mit wasser versetzt — geniesst. Während nach Nauck unser dichter aus furcht die drei Grazien zu beleidigen zu ängstlich mässig erscheint, lässt Dillenburger's auslegung — aut novem cyathis vini tres addantur aquae, quae mixtura poetis grata et ipsi Horatio, aut tribus vini novem aquae, quae ratio decentioribus potoribus gratior erit — ihn nicht zu den decentioribus potoribus gehören und bringt ihn dadurch mit den Grazien und, was noch übler ist, mit seinen ei-

genen worten in conflict. Beide einander entgegenstehende erklärungen genügen nicht; es muss also ein anderer weg eingeschlagen werden, welcher sowohl dem attonitus vates als dem freund der drei Grazien sein recht lässt. Dies scheint mir aber nur möglich, wenn wir annehmen, dass in unserer strophe nicht mehr von den mischungsverhältnissen (v. 11. 12) die rede ist, der chiasmus hat die ausleger zu dieser ansicht verleitet - und dass supra nicht präposition sondern adverbium ist. offenbar die bei einem symposium zulässige trinkgrenze bezeichnen, ohne sie zu enge zu ziehen; neun cyathi, meint er, ist genug, und diese zahl - ich erinnere an die unter allen völkern herrschende sitte für jedes neu zu leerende glas gründe vorzubringen (vgl. I, 27, 19) - entspricht der der Musen. Da aber die unmässigen für fernere cyathi leicht gründe finden und wohl gar die Grazien dann heranziehen könnten, so begegnet dem der überall maasshaltende dichter durch die erklärung, dass gerade die huldgöttinnen ein überschreiten der angegebenen becherzahl nicht gestatten, indem er auf die aus einer derartigen extravaganz sich ergebenden übeln folgen hinweist.

Carm. I, 11, 4 flg.:

Seu plures hiemes seu tribuit Juppiter ultimam, Quae nunc oppositis debilitat pumicibus mare Tyrrhenum.

In der erklärung dieser stelle herrscht unter den herausgebern eine althergebrachte übereinstimmung: "der winter, entkräftet, lässt sich brechen die wuth des meeres durch das entgegenstehende bimssteingeklüft des wellenbrechenden ufers" (Nauck): und einige denken dabei noch an die bajanischen prachtbauten, für die nach Vitruy der pumex Pompeianus ein sehr brauchbares material lieferte. Dass nun Horaz das, was von einem sehr kleinen theile der am Tyrrhenischen meere gelegenen italischen küste gilt, auf das ganze überträgt, mag der licentia poetica hingehen; unpassend wäre es auch einem dichter gegenüber den physikalischen standpunkt geltend zu machen, wonach das brechen der meereswellen an steilen ufern die wuth derselben eher verstärkt als schwächt; nicht gut abzusehen ist aber, warum Horaz das gerade dem winter zuschreiben sollte, was in den übrigen jahreszeiten ebenso sehr, ja vielleicht noch in höherem grade stattfindet. Was ist es denn aber, wodurch der winter eine "entkräftende" wirkung auf das meer in einer weise ausübt, deren keine andere jahreszeit fähig ist? Die antwort, glaube ich, kann nicht zweifelhaft sein; es ist der frost und die damit eintretende eisbildung, welche auch unter italischen breitegraden das meer in seine schranken zurückweist, es wahrhaft "entkräftet" (was also hier mit "sich brechen lässt" nicht identisch ist); und von gefrieren des wassers scheint mir unsere stelle verstanden werden zu müssen. Wie angemessen und hochpoetisch bei dieser auffassung der ausdruck debilitare ist, leuchtet ein. Und die oppositi pumices? Ich möchte darunter die in folge der kälte sich bildenden, dem wasser sich entgegenstellenden, eiskörperchen verstanden wissen, und halte die bezeichnung derselben durch den dichter für eben so kühn wie glücklich. Dazu kömmt, dass Horaz gern specialisirt; auch von dem damaligen winter wollte er nicht etwas aussagen, was von jedem gilt, sondern ihn charakterisiren, und das thut er, indem er ihn als einen kalten darstellt, der sogar das meer zum stehen bringe. Passend schliesst sich auch hieran das der Leuconoë gegebene recept an: Sapias, vina liques: auch dem Thaliarchus empfiehlt er (1, 9, 5 flg.) unter denselben umständen dasselbe probate mittel.

Epist. II, 1, 161 sq. Zweierlei ist es was in dieser stelle anstoss erregt. Zu Serus . . . admovit soll ein wort subject sein (ferus victor), welches ganze fünf zeilen vorher und im accusativ vorkam. Aber schwerer als dies sprachliche wiegt das sachliche bedenken, dass von dem ferus victor dinge ausgesagt werden, die nicht einmal auf den winzigsten theil, geschweige denn auf das ganze der nation anwendung finden, mit der wir es hier zu thun haben. Besonders gilt dies von den vv. 165. 166. Die ganze beschreibung passt nur auf einen einzelnen und zwar wort für wort auf den schon früher von Horaz erwähnten (vgl. v. 69 flg.) begründer des römischen schauspiels Livius Andronicus, der an unserer stelle, wo von den anfängen der römischen poesie die rede ist, als vater derselben nicht leicht übergangen werden durfte. Da er aber schon vorhin genannt war, so bedurfte es nur einer andeutung; ich vermuthe, dass servus statt serus gelesen werden müsse. Durch die bekanntschaft mit der griechischen poesie, meint Horaz, ward endlich jener abscheuliche numerus Saturnius beseitigt; doch konnten seine spuren nicht sobald verwischt werden, zumal ein sclave, also ein nur halb gebildeter mann, der vermittler zwischen griechischer und römischer literatur ward.

Ibid. v. 170:

Quo pacto partes tutetur amantis ephebi,

Ut patris attenti, leonis ut insidiosi,

Quantus sit Dossennus edacibus in parasitis,

Quam non adstricto percurrat pulpita socco.

Offenbar enthalten die ersten worte eine anerkennung, während in v. 174, ein vorwurf der nachlässigkeit in der behandlung (Krüger) liegt. Wie ist dies nun zusammen zu reimen? Die ganze schwierigkeit hebt sich, wenn man mit einer leichten änderung quum statt quam liest, eine verwechslung, die auch sonst nicht selten ist und in unserer stelle durch das vorhergehende quantus erklärlich wird.

Frankfurt a. d. Oder.

W. Kraffert.

#### 40. Zu Cicero.

Cicero pro Milone 9, 25 sagt, Clodius habe die wahlumtriebe zum nachtheil des Milo in die hand genommen: Contulit se ad eius competitores, sed ita, totam ut petitionem ipse solus etiam invitis illis qubernaret, tota ut comitia suis, ut dictitabat, humeris sustineret: convocabat tribus, se interponebat, Collinam novam dilectu perditissimorum civium conscribebat. Halm bemerkt dazu: "wie Clodius eine neue eintheilung der Collina bewerkstelligen konnte, lässt sich nicht sicher nachweisen." Er habe wahrscheinlich viele tribulen, vielleicht auch nichtbürger, in die Collina eingeschmuggelt. Aber was sollte ihm denn das bei den wahlen grosses nützen? Höchstens gewann er doch dadurch den fünfunddreissigsten theil der stimmen; ja auch diese schwerlich. Denn so viel vermögende und angesehene männer wird er doch wohl nicht haben einschmuggeln können, dass er auch in den ersten classen der Collina die maiorität hatte: und an solche männer zu denken verbietet selbst Cicero's ausdruck delectu perditissimorum hominum. Einfluss konnte die Collina haben, wenn sie zufällig nach dem loose die praerogativa war; aber das ist nirgends überliefert. So hilft auch nicht Mommsen's auskunftsmittel (Röm. tribus p. 14): "jede stadttribus bestand aus einer anzahl vici und compita, und insofern konnte Cicero vom Clodius, dem erneuerer der compitalicischen collegien, wohl sagen: Collinam novam conscribebat, nämlich die in den vicis der Collina wohnenden". Vielmehr wird sich Clodius die perditissimos aus verschiedenen tribubus ausgesucht haben. Er vereinigte sie zu gemeinsamen wahlumtrieben; jeder sollte seine tribus zu gunsten der mitbewerber des Milo bearbeiten: und diese vereinigung nennt Cicero mit boshaftem scherz eine neue Collina, weil diese tribus die verachtetste war und die wenigsten angesehenen und vermögenden bürger enthielt.

Auch 14, 36 hat Halm die art der ironie verkannt. glaublich zu machen, dass man Clodius nach seinen antecedentien zutrauen könne, dem Milo aufgelauert zu haben, führt Cicero die früheren gewaltsamkeiten des Clodius gegen ihn an: Diem mihi, credo, dixerat, multam inrogurat, actionem perduellionis intenderat. Dazu bemerkt Halm: "Clodius hatte während seines tribunats gegen Cicero eine perduellionsklage zwar noch nicht wirklich erhoben, aber ihn mit einer solchen durch den gesetzesvorschlag bedroht: qui civem Romanum indemnatum interemisset, ei aqua et igni interdiceretur". Aber schon das credo konnte auf die ironie hinweisen, und unmittelbar vorher sagt der redner iudiciumne timui, non servos, non arma, non vim? Gleich nachher: Servorum et egentium civium et facinorosorum armis . . obiici nolui. So spricht er sich überall aus. Pro Sestio 17: Erat mihi contentio cum operis conductis et ad diripiendam urbem concitatis . . . Nec mihi (Clodius) iudicium populi, nec legitimam aliquam contentionem, nec disceptationem aut causae dictionem, sed vim, arma, exercitus, imperatores, castra denuntiabat. Und weiter sagt Cicero auch an unserer stelle nichts. Clodius konnte ihn bei einer quaestio perpetua de vi belangen (diem dicere), er konnte ihn vor die tributcomitien fordern (multam inrogare: denn nur auf geldstrafen konnten damals jene comitien erkennen), endlich konnte er ihn gar wegen perduellio vor die centuriatcomitien bringen. Nichts von alle dem versuchte Clodius, denn Cicero hätte nach den bestehenden gesetzen freigesprochen werden müssen, sondern er wandte gewalt an.

Cap. 25, §. 67 haben die handschriften: Omnia falsa atque insidiose ficta comperta sunt (die beschuldigungen gegen Milo). cum tamen si metuitur etiam nunc Milo, non iam hoc Clodianum crimen timemus, sed tuas, Cn. Pompei, . . suspitiones perhorrescimus. Wenn Milo noch gefürchtet wird, so fürchten wir nicht die beschuldigung, welche ihn in bezug auf die ermordung des Clodius trifft, sondern deinen verdacht. Dass hier kein zusammenhang ist, haben die herausgeber erkannt. Halm: "tametsi metuitur etiam nunc Milo schreiben wir in der schlimm überlieferten stelle, um wenigstens eine leidliche gedankenverbindung zu geben. Eine befriedigende verbesserung ist noch nicht gefunden" Ich schreibe einfach Miloni für Milo: also comperta sunt, cum tamen, si metuitur etiam nunc Miloni, non iam . . : wenn wir, nachdem die verdachtsgründe gegen Milo sich als nichtig erwie-sen haben, dennoch für ihn-besorgniss hegen, (wenn wir, seine freunde, einen schlimmen ausgang dieses processes fürchten), so geschieht das nicht, weil seine sache in diesem process schlecht ist, sondern weil der allmächtige Pompeius gegen ihn argwöhnisch ist.

In Verrem IV, 3, 5: Is (Hercules) dicebatur esse Myronis, ut opinor, et certe. Letzteres stimmt nicht zu opinor, auch nicht, wenn man es wie Halm zu dicebatur zieht; "es wurde bestimmt behauptet" legt dem künstler eine wichtigkeit bei, welche gegen die angenommene gleichgültigkeit des Cicero streitet. Und wie abrupt ist die rede! Offenbar hört der satz mit opinor auf. Es folgt: item ante hos deos erant arulae, quae cuivis religionem sacrarii significare possent. Man könnte demnach schreiben Et certe ibidem, besser aber Certe autem. War einmal der punkt hinter certe gekommen, so folgten jene änderungen von selbst.

Ib. 47, 104: Hic nunc iste reus aut ego accusator aut hoc iudicium appellabitur? Criminibus enim coarguitur aut suspitionibus in iudicium vocatur!.. nullam sibi iste neque infitiandi rationem neque defendendi facultatem reliquit: omnibus in rebus coarguitur a me, convincitur a testibus, urgetur confessione sua.. Ciceros eigene erklärung zeigt, dass er sagen will, dies sei eigentlich gar keine untersuchung, da nur offenkundige frevel auszusprechen seien, keine kunst der beweisführung, kein urtheil aus

schlüssen nöthig sei. Aber eben diesen gegensatz enthält der satz crimini vocatur; wie kann dies mit aut verbunden werden? Es ist offenbar zu schreiben coarquitur, haut . . vocatur.

In Verr. V, 30 78. Verres sagte aus, er habe den gefangenen seeräuberhauptmann bei sich im hause in verwahrsam. Ihm wirft Cicero ein, die hinrichtung eines feindes werde nur aufgeschoben, um ihn im triumph zu zeigen, und auch 'da werde er gleich vom forum aus zum tode geführt. Et nunc cuiquam credo esse dubium, quin tu id commissurus non fueris, . . ut ille archipirata non potius securi feriretur quam . . tuo periculo viveret. Hier fehlt der bedingungsvordersatz zu fueris, und wird von Zumpt und Halm mühsam aus dem lange nachher folgenden ergänzt. Und was soll hier et nunc? Auch quisquam ist anstössig Es scheint hier eine lücke zu sein, die etwa so ausgefüllt werden könnte: Et nunc sin ipsa urbe vivit populi Romani hostis. Neque uero nisi lucri causal cuiquam . . Vielleicht ist die lücke aber noch grösser und aus derselben non nimium dura archipiratae entlehnt, was Quintilian 9, 4, 64 als anfang einer periode des Cicero citirt; beispielsweise zwischen hostis und neque in meiner ergänzung: Non nimium dura archipiratae, non nimis cruenta potuit esse poena, qui etc. At vivit, inter nosmet ipsos versatur, iste domi tenet.

Rhet. ad Herenn. 4, 4, 7. Ut si de tragoediis Ennii velis sententias eligere aut de Pacuvianis nuntios et, quia plane rudis id facere nemo poterit, cum feceris, te literatissimum putes, ineptus sis. Halm schlägt Rhein. mus. XV, 561, als einen nothbehelf' vor nuntiforum dialogjos. Vielleicht ist notationes zu schreiben, (vgl. 4, 50, 63), die gerade aus einem drama am passendsten entlehnt werden konnten.

Berlin.

G. Wolff.

#### 41. Zu Tacitus.

Ann. IV, 62. Coepto apud Fidenam amphitheatro, Atilius quidam, libertini generis, quo spectaculum gladiatorum celebraret, neque fundamenta per solidum subdidit, neque firmis nexibus ligneam compagem superstruxit: ut qui non abundantia pecuniae nec municipali ambitione, sed in sordida mercede id negotium quaesivisset. Der erste theil dieser stelle ist meines, wissens in kritischer hinsicht nie verdächtigt worden, und doch scheint mir der zusammenhang die änderung von celebraret in celeraret zu fordern. Nicht "um spiele zu feiern", sündigte Atilius gegen alle regeln der baukunst, — so konnte Tacitus unmöglich sich ausdrücken sondern um möglichst bald und viel geld zu verdienen, baute er schnell und schlecht und führte dadurch ein entsetzliches unglück herbei. So entsprechen sich vorder- und nachsatz, und der leichtsinn des mannes ist durch die art und weise

wie durch die eile seines baues hinlänglich characterisirt. Eine bestätigung für die vorgeschlagene lesart liegt auch darin, dass mit ihrer annahme ein nicht unerhebliches bedenken, welches schon von Lipsius zu der vorliegenden stelle geäussert wurde, fallen würde. Der genannte gelehrte macht nämlich darauf aufmerksam, dass aus Sueton. Claud. c. 28 deutlich hervorgeht, dass dieser kaiser die aufführung von spielen einem freigelassenen als ein zeichen besonderer gunst bewilligt habe, während die lectio recepta unserer stelle nur die deutung zulässt, dass dieses recht den freigelassenen ohne weiteres zugestanden habe. Lesen wir dagegen celeraret, so ist kein zwingender grund den freigelassenen Atilius für den editor muneris zu halten; weit wahrscheinlicher ist es, dass er der redemptor des baues war. Hierfür scheinen die von Tacitus gebrauchten ausdrücke zu sprechen; in sordida mercede, oder wie Ernesti will in sordidam mercedem, ist nicht von einem sehr problematischen eintrittsgelde zu verstehen, sondern von dem "lohn", welchen Atilius für seine arbeit erwartet. Dass aber Tacitus von dem redemptor eines so grossartigen bauwerkes wie ein amphitheater war, nicht minder als von dem editor muneris einen gewissen grad von vermögen und ambitio municipalis verlangt, wird hoffentlich niemand befremden. - Ueber die entstehung der lectio recepta brauche ich wohl kaum ein wort hinzuzufügen; celebrare, das in der verbindung mit ludus eine schon den anfängern des lateinischen bekannte redensart bildet, lag den abschreibern näher als celerare, das bei Tacitus nur vereinzelt sich findet; z. b. Ann. II, 5 victoriam celerare; XII, 46 oppugnationem.

1V, 69. Titius Sabinus, ein edler römischer ritter, wird von Latinius Latiaris und einigen andern vornehmen, welche die gunst des Sejan durch ein verbrechen zu erlangen suchen, umgarnt; seine vertraulichen expectorationen sollen eine später zu begründende anklage auf hochverrath stützen. Latiaris soll nach verabredung dolum struere, die übrigen versteckt als zeugen dienen. Loco, fährt Tacitus fort, in quem coibatur, servanda solitudinis facies; et, si pone fores adsisterent, metui visus, sonitus aut forte ortae suspiciones erant. Ich gestehe, dass ich suspiciones nicht verstehe; ich erlaube mir dafür suspirationes vorzuschlagen und erkläre: die senatoren fürchten, sie könnten, wenn sie hinter der thür stehen, gesehen, gehört oder schon durch ihr athemholen

verrathen werden.

Frankfurt a. d. Oder.

W. Kraffert.

C. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Archäologisches institut in Rom, 18. jan. 1861: P. Garrucci

legt die copie einer metrischen griechischen inschrift im besitz des herrn Guidi vor, deren epicureischen inhalt er mit dem einer andern aus den scheden von Zaratini vergleicht. Derselbe spricht über ein mithraisches amulet des h. Magnussen, auf dessen einer seite die asiatische Venus umgeben von sonne, mond und den sieben planeten steht, zur seite zwei begleiter des Mithras und das ganze eingefasst von zwei schlangen. Auf der andern seite sieht man die dreiförmige Hekate umgeben von verschiedenen symbolen. - Dr. Conze legt die zeichnung einer Athenestatue im Theseum zu Athen vor, einer replik des colossalen torso der villa Medicis, jetzt in Paris, dessen ursprung er gegen die ansicht Braun's, er sei aus guter kaiserzeit, vielmehr einem atheniensischen künstler aus der epoche des freien Griechenlands zuschreiben will. Derselbe giebt die restauration eines reliefs aus der pinakothek der propyläen zu Athen, auf der er die anbetung der Minerva erkennt, hinter der Kekrops, scepter tragend und in einen schlangenschweif endend, erscheint. - Dr. Michaelis bespricht verschiedene eigenthümlichkeiten des arkadischen dialects auf grund einer neuen copie des neuerdings von Kyprianos und Bergk (archäologischer anzeiger 1860 nr. 136) publicirten tegeatischen steines. - Pellegrini zeigt eine lampe mit dem unzweifelhaften brustbilde des L. Verus. -- Rosa giebt nachricht von der durch die arbeiten der neuen eisenbahn an der via Appia gemachten entdeckung des clivus Martis.

25. jan. P. Garrucci bespricht eine sepulcralinschrift des kircherschen museums, die er wegen der form des E = ||, so wie wegen der vorsetzung des cognomen Veneria vor das gentilicium Seia und aus andern gründen für republicanisch erklärt; weiter theilt er die bisher verloren geglaubte andere hälfte des korfiniensischen steins bei Orelli 6625 mit. - Lovatti legt einen gemmenabguss vor, der lupiter auf einem throne sitzend zeigt, in der rechten eine patera haltend, auf der ein widderkopf liegt. --Dr. Herzog handelt auf grund zweier jüngst in der villa Negroni gefundenen terminalcippen des Anio vetus, von August gesetzt, über den lauf und die geschichte dieser wasserleitung (s. Bullet. 1861, 12 ff.). — Dr. Michaelis zeigt eine silbermünze von Helike in Achaia, von ihm und dr. Conze in der nähe dieser stadt erworben, das einzige bisher bekannte exemplar solcher münze. Sie zeigt auf dem avers den kopf des Neptun, von wellen umgeben. Der cult dieses gottes daselbst war schon im alterthum berühmt. - Derselbe legt die zeichnung eines spartanischen reliefs vor, das sich im stil den selinuntischen anreiht. Ein cippus, oder eine ara zeigt auf zwei seiten eine sich ringelnde schlange, auf der dritten einen mann im begriff eine frau zu tödten, auf der vierten einen mann mit einer sichel, oder harpa, auf eine frau zuschreitend. Letztere darstellung könnte man auf Perseus und die Medusa beziehn. -- Derselbe bespricht andre reliefs ebenfalls spartanischer herkunft, auf denen die Dioskuren dargestellt sind und zwischen ihnen ein archaisches bild, das er auf die Helena bezieht (s. Annali 1861).

1. febr. P. Garrucci theilt die copien zweier terminalcippen des Anio vetus aus der nähe von Gallicano mit, ferner copien von drei bleiröhren aus Falerii, auf denen sclaven dieses municipiums genannt werden. Weiter will er in Mommsen's I. N. 5628 z. 5 maRSISANXATIBVS lesen auf grund der antinorischen scheden. - Rosa bespricht die kürzlich vor porta maggiore, in der nähe des tempels der Spes vetus gemachte entdeckung einer aus peperin gebauten unterirdischen wasserleitung, die er für die Appia erklärt, und theilt weiter mit, dass es ihm gelungen sei den wirklichen verlauf der via Collatina auf ihrer letzten strecke aufzufinden. Statt dass Nibby u. a. ihrer scheinbaren richtung nachgehend glaubten, sie führe auf Castel dell' Osa in der nähe des alten Gabii, und desshalb jenen punkt für Collatia nahmen, fand Rosa, dass sie eine schroffe wendung machend und mehrere hügelketten durchschneidend auf Lunghezza zuführe, und erkannte in der beschaffenheit des hügels, auf dem dieser ort liegt, noch mannigfache spuren einer alten ansiedelung. Er steht daher nicht an in Lunghezza am Anio das alte Collatia wieder zu erkennen. - Detlefsen bespricht mehrere kürzlich in Trastevere gefundene republicanische inschriften, die des bisher unbekannten pagus laniculensis erwähnung thun und für die ältere stadtgeschichte von grosser wichtigkeit sind (s. Bullet. 1861, 48 ff.). Ferner theilt er einen ebenda gefundenen stein mit, der der Bona Dea das eigenthümliche beiwort Oclata giebt, und bespricht die geschichte des ursprünglich auf dem Aventin gelegenen tempels der Bona Dea.

8. febr. P. Garrucci bespricht eine der in der vorigen sitzung von Detlefsen vorgelegten inschriften aus Trastevere. Letzterer hatte dort poSTVMIO.A.F M gelesen und Mag. pagi ergänzen wollen, wogegen jener bemerkte, dass vielmehr Al auf dem steine sich fände, was Detlefsen ebenfalls bestätigte. Beide ergänzten diese buchstaben zu Ald.; mit der ansicht des ersteren indessen, dass hier Aidilen eines pagus zu verstehen seien, wie sie öfter auf inschriften erscheinen, erklärte der letztere sich nicht einverstanden, der sie vielmehr auf wirkliche Aidilen der stadt bezog. - P. Garrucci gab dann eine erklärung der inschrift bei Mommsen, I. N. 5567, in der er VECOS SVPN lesen will, indem er an die Supinates ebenda 5618 erinnert und ein mittelalterliches document bei Constanzo, atti di G. Rufino p. 364) citirt, in dem noch derselbe name für den ort erhalten ist. Prof. Henzen macht aus einem briefe dr. Huebners die mittheilung, dass sich im museum zu Madrid eine büste Cicero's befinde mit der unterschrift M.CICERO AN, LXIIII; sie würde die frage nach

dem portrait Cicero's endgültig entscheiden. — Brunn legt verschiedene von Pervanoglu aus Athen übersandte zeichnungen vor, von sculpturen, die sich in der nähe des jetzt ausgegrabenen gymnasiums des Ptolemäus fanden. In einem vielmehr ausländischen als griechischen kopfe, eigenthümlich mit tänien geschmückt, wollte er den könig luba II erkennen, dessen einstige existenz an jener stelle durch Pausanias bezeugt ist. Eine andre zeichnung giebt eine gruppe von Amor und Pan wieder, eine dritte aus Megara den archaïschen torso eines Apoll. — Detlefsen legt eine an der via latina bei den arbeiten der eisenbahn noch an ihrem alten platze gefundene inschrift vor, die einen Bostar Sillinis f. aus Caralis auf Sardinien nennt, offenbar einen Karthaginienser oder Numidier dem ursprung nach.

15. febr. P. Garrucci bespricht die bedeutung des in der zuletzt mitgetheilten inschrift hinter dem namen folgenden wortes SVLGVIVM, in welchem er den namen desjenigen erkennen wollte, der dem Bostar die inschrift gesetzt habe. Weiter bemerkt er, dass in der inschrift C. I. G. 5992 das O nicht vom namen ABAAA-1AO zu trennen sei, wie bisher geschehen, sondern der etymologie des wortes nach demselben gern angehören könne. - Detlessen legte einen kleinen in die hände des h. Magnussen gelangten münzfund vor, der aus Palombara in den corniculanischen bergen stammt, aber leider nicht vollständig erhalten zu sein scheint. Seinem inhalte nach wird er etwas später als 742 der stadt vergraben sein. - Prof. Henzen berichtet aus einem briefe von Michaelis und Conze, über kleinere inschriften aus Cività Castellana, sowie nach mittheilungen von Wescher in Athen über eine in der nähe dieser stadt entdeckte meilensäule, auf der sich inschriften von Valentinian und Valens, Arcadius und Honorius befinden. Die meilen werden darauf von Athen aus,  $E\Xi A\Sigma TE\Omega\Sigma$ , gezählt. - Brunn legt die restitution einer kleinen satyrstatuette im Vatican, von Conze gemacht, vor, nach welcher der satyr im tanzschritt sich mit dem kopf umwendend nach seinem schwanze sieht, den er mit der hand fasst. Dieselbe darstellung weist Brunn auf einem vaticanischen relief nach. Ausserdem bespricht er einen an der via Latina gefundenen satyrtorso, der zu einer auch sonst bekannten darstellung gehört, in der ein älterer satyr einem jüngeren zu trinken giebt.

22. febr. Prof. Henzen weist einem von Fea gefundenen bruchstück (n. 7) der capitolinischen fasten, in dem ein Claudius in verbindung mit den Galliern erwähnt wird, seinen richtigen platz neben einem schon früher bekannten bruchstück an, so dass daraus triumphe eines Claudius Marcellus über die Gallier, so wie eines Cornelius Blasio über spanische völkerschaften, dem sechsten jahrhundert angehörig, fixirt werden. — Brunn legt eine lampe vor, die das relief einer mänade zeigt ganz in der stellung derjenigen des Scopas, die Kallistratos beschreibt, nur dass sie

in der rechten noch ein schwert trägt. Auf einer von François entdeckten tasse erkennt er ausser einer kampfscene zwischen Herakles und Geryoneus noch die darstellung des auszugs von Achill und Antilochus nach Troja. Weiter lenkt er die aufmerksamkeit auf eine urne aus Volterra, die einen kampf zwischen Italern und einem durch die haartracht deutlich als Gallier bezeichneten volke wiedergiebt (vgl. Bull. 1860, 191). — P. Garrucci will die in der mehrbesprochenen mosaikinschrift von Trastevere vorkommenden buchstaben ASTOS durch pASTOS ergänzen und durch die neben  $\pi \alpha \sigma \tau \acute{\alpha} \varsigma$  sich findende form  $\pi \acute{\alpha} \sigma \tau o \varsigma$  erklären.

1. März. Dr. Petersen legt die zeichnung eines im museum zu Neapel befindlichen reliefs am henkel einer bronzevase vor. auf dem er Aias dargestellt findet unter den getödteten schaafen sitzend, während man bisher Polyphem und seine heerde darin erkannte. - Prof. Henzen bespricht eine von Wescher aus Athen übersandte griechisch-lateinische inschrift, die einen freigelassenen der Antonia, der gemahlin des Drusus nennt. Er erklärt sich mit Borghesi gegen Tacitus für Sueton dahin, dass von den beiden Antonien die minor mit Deusus, die maior mit Dromitius Ahenobarbus vermählt gewesen. Der obige freigelassene wird durch den beisatz Παιανιεύς noch als bürger von Athen und einem Demos eingeschrieben bezeichnet. - Derselbe bespricht eine sepulcralinschrift, neuerdings an der via Latina gefunden, auf der ausser der gewöhnlichen angabe der ausdehnung des grabes in frontem und in agrum noch die in subsecivum mit kleineren raumverhältnissen vorkommt. - Endlich legt Dr. Brunn die zeichnung einer campanaschen vase aus Gross · Griechenland vor (Mus. Camp. XIV, n. 16), auf der nach der meinung Dr. Conze's die scene dargestellt sei, wie Jupiter den Mercur mit den drei göttinnen zum Paris sende; neben ihnen sei in einer geflügelten aufgeschürzten göttin, die zwei speere trage, eine Eris zu erkennen.

8. März. Prof. Friedrichs bespricht eine marmorgruppe im garten des Vatican, die eine stehende frau zeigt, die ein kind mit füllhorn auf dem arme trägt. Trotz der mässigen ausführung erkennt er in dem werke attische erfindung. Er erklärt den knaben als Plutos, in der frau sieht er ein diesem verwandtes wesen, und bezieht die gruppe entweder auf Kephisodotos den älteren, oder auf Xenophon, von welchen künstlern jener die Eirene, dieser die Tyche mit dem Plutos darstellte. — Dr. Petersen erklärt die darstellung eines marmordiscus im museum zu Neapel (Mus. Borb. XIII, 12): Hercules gewaffnet und auf der linken schulter einen grossen zweig tragend, begleitet von der hindin, finde seine deutung aus Pindar. Olymp. III, wonach er bei der stiftung der Olympien von den Hyperboräern die olive dorthin gebracht habe, von der dann auch der siegerkranz genommen wurde. — Dr. Detlefsen theilt mehrere fabrikmarken von ziegelsteinen mit, die sich noch auf ihrem alten platze in den kaiser-

palästen befinden. Sie scheinen den ersten dekaden des zweiten jahrhunderts anzugehören, um welche zeit daher wohl dieser theil unter der kirche von S. Anastasia gebaut sein wird. -Prof. Henzen bespricht eine lampe bei Depoletti (seitdem nach München verkauft), auf der eine triumphalquadrige dargestellt ist, in der die Victoria mit dem kranz in der hand sichtbar, während eigenthümlicher weise der wagenlenker neben dem wagen steht. Darunter findet sich die acclamation: C . ANNIVS LA-CERTA NICA und CORACI NICA, erstere auf den wagenlenker, diese auf das linke deichselpferd, dem vorzugsweise der sieg zugeschrieben wurde, bezüglich. - Dr. Brunn rectificirt eine angabe im catalog des Mus. Campana (IV, 643), indem auf einer dort beschriebenen vase nicht ein Hercules mit dem löwenfell, sondern Dolon mit dem wolfsfell zu erkennen sei, sodass auf demselben gefässe zweimal die Doloneia vorkomme mit dem unterschiede, dass in der einen darstellung Diomedes und Odysseus beide den petasos, in der andern beide den pileus tragen. Dagegen will Brunn aus der reihe der darstellungen dieses kampfes die beispiele bei Overbeck, Gall. her. bildw. p. 414 n. 39, vielleicht auch n. 40 und Gerhard, trinksch. und gef. I, taf. c. streichen.

15. März. Dr. Detlefsen theilt einige neu gefundene inschriften von der via Latina mit, unter denen durch den namen interessant ist: M. PINARI. P. L || MARPOR. — Prof. Henzen legt eine sammlung von copien antiker tabulae lusoriae vor, marmorplatten, auf denen verschiedene legenden der art in drei zeilen zu zwei columnen angeordnet sind, dass in jeder zeile jeder columne sich je sechs buchstaben finden, wie z. b. in einem exemplar des Kircherschen museums:

CIRCVS PLENVS
CLAMOR POPVLI
gaudia CIVIVM

Ueber das spiel selbst geben die mannigfach verschiedenen inschriften einige auskunft; sie zeigen dass es ein würfelspiel war, bei dem indess nicht das glück allein, sondern mehr noch die geschicklichkeit des spielers die entscheidung herbeiführte, was z. b. die folgende (bei Murat. 661, 4) beweist:

VICTVS O LEBATE LVDERE O NESCIS DALVSO O RILOCV

— Weiter werden inschriften vorgelegt, die der architekt Guillaume im theater zu Verona copirte. Sie enthalten die namen von vermuthlichen besitzern gewisser theaterplätze und zeichnen sich durch archaische formen aus, obgleich die buchstaben dem zweiten jahrhunderte anzugehören scheinen. — Dr. Brunn legt eine vom P. Bruzza übersandte zeichnung eines aus Philippopolis in Thracien stammenden reliefs vor, jetzt im collegio Carlo-Al-

berto zu Moncalieri befindlich. Dargestellt ist Ceres und vor ihr ein mädchen, welches das denkmal nach aussage der inschrift ὑπὲρ τῆς ὁράσεως widmete; ausserdem in kleineren proportionen

zwei gottheiten, wie es scheint, Jupiter und Juno.

vorigen jahre an der via Appia entdeckten jüdischen katakomben, die im ganzen mit den christlichen übereinstimmen. Die inschriften sind zum grösseren theile griechisch, zeigen aber doch manche hebräische namen. — Prof. Henzen theilt zwei inschriften aus den Fea'schen scheden mit, deren erste in der nähe der Titusthermen im j. 1812 gefunden von einer restaurirung der castra Misenatium (s. Prellers Reg. p. 127) handelt und vermuthlich sich auf den kaiser Gordian bezieht. Die andere spricht von der station des collegiums der peregrinen an der via Appia. — Dr. Brunn legt die zeichnung einer Campanaschen vase vor, ausgezeichnet durch die vollständigste bisher bekannte darstellung der Iphigenie auf Tauris.

5. April. Dr. Petersen spricht von einer früher in der gallerie Giustiniani, jetzt im palast Rondanini befindlichen runden ara, die Pluto und Proserpina mit dem gebundenen Cerberus zeigt, den Hercules wegführen will. Vollkommen derselben grösse und desselben stils ist eine ara des vaticanischen museums, ursprünglich auch dem giustinianischen angehörig, auf der Charon mit seiner barke dargestellt ist. Dazu gehört vielleicht auch noch eine andere vaticanische ara, auf der sich Oknos und die Danaiden befinden. Alle beziehen sich also auf sagen der unterwelt. — Dr. Detlefsen besprach die früher vorgelegte lampe Depoletti's, deren eigenthümliche darstellung er aus Plin. N. H. VIII, 160 erklären wollte, wogegen P. Garrucci einwandte, dass der gebrauch des zurufes NICA sich erst in ziemlich später zeit finde.

12. April. Dr. Dellefsen legt einen stein vor, der kürzlich vor der porta maggiore gefunden, indess als fast nur aus siglen

bestehend unverständlich ist:

C · N · M · A · LC · S · P · S · (statt L steht vielleicht D da)
PIGRA · PATETOPERCIA

FRvV . V . A . A . R . . ATIO

Dr. Petersen erklärt ein pompejanisches gemälde, das man sonst als Venus am grabe des Adonis ausgiebt, der sich Mercur mit einer botschaft vorstelle, vielmehr als die scene, wo Mercur zur Kalypso kommt. — Prof. Henzen theilt aus den scheden Fea's eine inschrift aus Civita Lavigna mit, interessant dadurch, dass sie angiebt, es seien dort unter Septimius Severus thermen errichtet aus den geldern, die zusammenkamen von den zahlungen derer, die der ehre öffentlicher priesterthümer theilhaftig wurden, sowie aus den zinsen der städtischen schuldner (ex usuris centesimis kalendarii). — Dr. Brunn legt die zeichnung ei-

nes basreliefs der Villa Medicis vor, mit ungewöhnlicher darstellung der Musen, die durch verschiedene bäume von einander getrennt sind, sowie eines zweiten von eben daher auf den La-

rencult bezüglich.
26. April, schlusssitzung. Prof. Henzen bespricht die anordnung und eintheilung der capitolinischen fasten in tafelu. v. Reumont hält einen necrolog des verstorbenen königs Friedrich Wilhelm IV von Preussen, des stifters und protectors des instituts, und giebt eine übersicht der diesjährigen leistungen der anstalt wie der neuesten archäologischen entdeckungen. — Dr. Brunn erklärt zwei schöne peperinsarcophage aus Vulci mit darstellungen von amazonenkämpfen, scenen die offenbar griechischen vorbildern entnommen sind. [D. Detlefsen.]

Revue archéologique 1860, 10: Goodwin, sur les papyrus hiératiques traduit par Chabas, p. 223-41. - de Saulcy, guerre des Helvètes, première campagne de César II, p. 242 - 59: es wird die besprechung und erklärung der betreffenden capitel aus Cäsar fortgesetzt, die lächerlichkeiten des französischen offiziers ·de Warnery bekämpft, der unter anderm dem verfasser des bellum Gallicum unkenntniss in der geographie hat nachweisen wollen. Es wird festgestellt, dass der von Cäsar angelegte graben auf dem linken ufer der Rhone gewesen sein muss, wo auch die entfernung der 19000 schritt vom ausfluss der Rhone aus dem see bis zum Mont Vuache stimmt: murus sei nicht mauer, sondern wall: beides dinge, die von den deutschen interpreten Cäsars schon lange anerkannt sind, wie überhaupt vieles als neu, wenigstens für das französische publicum, vorgetragen wird, was diesseits des Rheins lange bekannt ist. Spuren jenes dammes hat übrigens de Saulcy bei Genf selbst gefunden. Für die zeitbestimmung ist zu erwähnen: nach den idus des april lässt der verfasser die Helvetier vierzehn tage lang nonnumquam interdiu, saepius noctu die versuche zum übergang über die Rhone machen, in den folgenden vierzehn tagen die verhandlungen mit Dubnorix führen, so dass sie etwa am 13. Mai wirklich aufbrachen und der übergang über die Saone etwa am ersten Juni begonnen haben muss, der nach Cäsars worten achtundzwanzig tage in anspruch nahm. Während der zeit, schon im april, geht Cäsar nach Italien, wie der verfasser meint, nur nach Mailand, um die von Aquileja dahin berufenen legionen abzuholen: sein hin- und rückweg wird auch verfolgt, dann der übergang über die Saône bis zum gespräch zwischen Divico und Caesar. Im text wie er citirt wird, findet sich mehres wunderliche, reliqui fugae se mandarant, vorher agressum. - Ruelle, le philosophe Damascius, etc. p. 260-74.

11: de Rougé, notice de quelques fragments de l'inscription de Karnak, p. 287 — 312. — de Saulcy, guere des Helvètes III (schluss), p. 313—44: Caes. 1, 15 sqq. die Helvetier ziehen wegen der gewaltigen menschenmenge und um zusammenbleiben zu

können, möglichst in ebenem terrain, desshalb an der Saone hinauf, bis nach Cabillonum, wo sie sich von der Saone abwenden, namentlich auch desshalb, weil auf diesem flusse die zufuhr für Caesar kam; darnach wird ausführlich das schlachtfeld, die schlacht selbst und das verbleiben der Helvetier behandelt. Wir heben insbesondere hervor, was über die lage von Bibracte (= Augustodunum = Autun), über die tabulae litteris Graecis confectae und über die in der gegend des schlachtfeldes gefundenen gräber gesagt ist. Auffallender weise wird nicht der geringste anstoss genommen an nullam partem noctis itinere intermisso in dies Lingonum quarto die pervenerunt (c. 26). - Le Blant und Renan, sur une inscription trilingue découverte à Tortose, p. 345-350: die inschrift ist eine hebräisch-griechisch-lateinische grabschrift auf eine jüdin aus dem 6. (?) jahrh. - Thurot, quelques observations philologiques à propos des Choéphores d'Eschyle et de la nouvelle édition qu'en vient de donner M. Weil, p. 351-58, beschränkt sich im ganzen auf die anerkennung dieser ausgabe und bekämpft nur das, was Weil auch sonst über die gliederung des chorgesanges ausgesprochen hat.

- 1860, 12: Cerquand, les Harpyies I, p. 376-82, behandelt zunächst abstammung, zahl und namen der Harpyien, dann die erklärung von Il. XVI, 148 sqq. mit etwas vergleichender mythologie (die Marouts der Veden), die Harpyien als böse wesen, endlich als dienerinnen des Zeus (Val. Fl. IV, 520. Verg. XII, 845), daher beflügelt. — de Koutorga, les villes de Cyrtones et de Corsia, les ruines d'Halae, p. 390-95. Pausanias folgend hat Koutorga die genannten orte aufgefunden, Halae (wie Leake) nicht unmittelbar am Euripus, sondern an einer bucht, die durch einen schmalen arm mit dem meere in verbindung steht, auf dem rechten ufer eines kleinen flüsschens, des von Pausanias erwähnten Platanios: es sind ruinen vorhanden, auch die stelle noch zu sehen wo die schiffe an's land gezogen wurden. Eine stunde von da jenseits des baches scheint Corsia gelegen zu haben, der von Pausanias erwähnte hain ist noch zu erkennen, der ort heisst jetzt Mellenitsa, südöstlich von Marlini finden sich rujnen, die Ross (Königsreisen I, p. 98) beschreibt; in ihnen erkennt der verfasser Cyrtones. - Lacour, Ventia et Solonion, p. 396-416: Ventia, von Dio Cassius (lib. 37) bei gelegenheit des Allobrogischen krieges erwähnt, lag - die anderen meinungen werden widerlegt - in der nähe von Saint-Nazaire, am linken ufer der Isère; Solonium (Dio Cass.) oder Solo (Epit. Liv.) auf dem grenzgebiete der cantons Romans und Saint-Marcellin, bei den dörfern Saint - Antoine, Montagne, Montmiral. Die betreffenden stellen der schriftsteller sind sorgfältig erklärt. - Ruelle, le philosophe Damascius etc. p. 417 - 27, behandelt die verschiede-

Revue Germanique, T. XII, p. 573: Dollfuss, M. le baron Philologus, XVII, Jahrg. 4.

de Bunsen: kurzer nekrolog. - T. XV, p. 80, B. de Ronchaud, du stile de Phidias, et de son rôle dans l'histoire de la sculpture antique: es ist der abdruck des schlusses eines eben erschei-

nenden werkes über Phidias (s. unten p. 739).

Revue numismatique 1860, 5: de Saulcy, lettres à M. de Longpérier sur la numismatique gauloise X. p. 345-58 stellt die den Meldern zugeschriebenen münzen (mit ROVECA, CRICIRV, und EPENVS) zusammen. — Cohen, notice sur sept médailles romaines, p. 359-63: 1) denar wie die gewöhnlich der gens Allia zugeschriebenen, mit C. AL, hier ohne C., 2) legionsmünze des Antonius mit LEG. PRI. (wirklich echt ?), 3) goldmünze mit CAESAR und dem gallischen tropaeum, wiegt 8,40 gr., 4) Av. ANTONIA AVGVSTA R) TI. CLAV. CA. AVG. P. M. TR. P. S. C. im lorbeerkranze, AE. 2. grösse. 5) Restitutionsmünze des Trajan in gold auf Vespasian: der revers ist merkwürdig, 2 kleine köpfe über einem stern, von denen der eine hinter sich den caduceus hat, Cohen denkt an Mercur und Hercules, es sind aber ohne zweifel portraitköpfe. 6) AE 2. IMP. T. AEL. CAES. AN-TONINVS. AVG. PIVS, kopf. R) darstellung der Salus an einem altar mit der inschrift SALVS, ohne S. C., wird vom herausgeber für eine probemünze gehalten. 7) Goldmünze des Probus mit HERCVLI INMORTALI, Hercules den Cerberus hinter sich her schleppend. - Robert, notice nécrologique sur M. le marquis de Lagoy. p. 396-408.

- 1860, 6: de Saulcy, sur la numismatique gauloise XI, p. 409-24 bespricht die gallischen quinare mit pallaskopf und reiter, mit verschiedenen legenden, die er einem bunde der gallischen völker gegen Ariovist unmittelbar vor Caesar zutheilt, die einzelnen legenden werden ausführlich besprochen und erklärt. — De Longpérier, note sur les noms Voluntillius et Ambillius, p.425 -31, stellt die inschriften zusammen welche die namen Voluntillius, Voluntilius, Voluntilla, Voluntilia zeigen: Ambillius und Ambilo widerlegen de Saulcy, der im vorhergehenden aufsatze gemeint hatte, dass AMBIL auf münzen = Caesars Ambiorix sei. -Waddington, études de numismatique asiatique, p. 432-55. sind münzen der persischen Satrapen Tiribazus, Pharnabazus, Datames und Abdsohar nebst einigen autonomen münzen von Tarsus behandelt; übrigens ist vieles noch controvers, da die buchstaben leicht zu verwechseln sind, so dass sie bald so bald anders gele sen werden; was über Datames und seine provinz beigebracht wird, ist auch in anderer als numismatischer rücksicht ganz dankenswerth. - Nécrologie du colonel W. M. Leake, von Waddington) p. 490-92.

- 1861, 1: Waddington, études de numismatique asiatique (fin) p. 1-22; zuerst eine silberdareike von Sinope mit dem namen des Datames, dann andere auch in Sinope geprägt mit dem namen Ariarathes, satrap von einem theile Cappadociens unter Darius Codomannus und Alexander († 322), mit demselben typus und dem namen Abdemon. Andere münzen des Ariarathes haben einen ganz verschiedenen typus: A) sitzender Baal mit aramäischer legende Baal Gazor [oft anders gelesen: Baal-Phegor oder Baal-Pharnouk] R) greif und hirsch mit dem namen des satrapen; in Gazor sieht Waddington den namen der stadt Gazioura (Strab. 547), ähnlich wie es einen Baal von Tarsus gab. - Dann folgen zwei dem dynasten, Abd. Hadad von Hierapolis in Syrien zugeschriebene münzen, welche jahre einer aera tragen, der verfasser bezieht sie auf die jahre des Artaxerxes Mnemon, dargestellt ist die göttin Atergatis (Derketo) mit beigeschriebenem namen. Die den lycischen Satrapen oder fürsten Artopara und Ddenefele zugewiesenen münzen sind bei Fellows abgebildet: dass dieser Artopara oder Arttoapara nicht derselbe ist, wie Waddington meint, den das felsengrab von Limyra feiert, s. Gött. gel. anz. 1857, p. 16 i. 67. Endlich werden drei münzen des perserkönigs wahrscheinlich Artaxerxes Mnemon mitgetheilt, von schöner arbeit, offenbar in griechischen städten geprägt, alle drei haben auf dem av. den kopf des königs, im rev. die eine (goldm.) das halbe seepferd von Lampsakos, die zweite leier mit BAZAE (Kolophon ?), die dritte könig mit bogen und schiff (der verfasser denkt ohne grund an Jasos). - Miller, bulle byzantine inédite du musée du Louvre, p. 23-29: A) Χριστε βοήθει τω σω δούλω. R) Ανδρέα Μαδδάτορι. - Evans, lettre à M. Adr. de Longpérier p. 62-64 lehnt die von diesem dem Arviragos zugewiesene münze (Phil. XVI, 746) ab. - de Witte, vertheidigt p. 67-73 die von Cavedoni angegriffene authenticität der von ihm Rev. num. 1857 p. 205 ff. publicirten römischen münzen.

Correspondance littéraire, 1861, Nr. 8: Ronchaud, Phidias au Musée britannique, — Histoire les marbres du Parthénon: ein capitel aus einer unter diesem titel nächstens erscheinenden schrift: begeisterte betrachtungen über die schönheit der werke des Phidias und geschichte der zerstörung des Parthenon nach Laborde [s. Philol. XIV, p. 686 flgg., wo alles genauer]. — Nr. 9: fortsetzung und schluss von Ronchaud's artikel. — Nr. 12: G. Servois, Notes sur la bibliothèque du Cardinal Mazarin: bemerkungen aus und zu dem buche von A. Franklin, Histoire de la bibliothèque Mazarin depuis sa fordation jusqu'à nos jours. 8. Paris 1861.

Séances et travaux de l'Académie des sciences mor. et pol. 1860, aug. sept.: Reynald: sur ce qui manquait à la liberté dans les républ. Grecg. Péricles p. 245—285. — Octbr. Fortsetzung derselben abhandlung: Culte des pactis; décedence d'Athènes, p. 61—89. — Guizot: bericht über das werk von Béchard: droit municipal des anciens, p. 141—143.

# Bibliographische übersicht. 1)

(S. Philol. XV, p. 743).

#### A. Griechische schriftsteller.

Bergk, kritische analekten XVI, 577-647. Bücheler, conjectanea critica Rh. Mus. XV, 289-315. Cobet, novae lectt., rec. v. Schenkl O. Z. XI, 843-67. Haase, miscellaneorum philol. liber II. Breslau (58). 28 S. 4. Meineke, kritische Miscellen XVII, 558-61. Nauck, remarques critiques I. Bull. de l'Acad. de Pétersb. II, 318-

40 [XVII, 573—74].

Urlichs, zerstreute Bemerkungen XVII, 347-50. Wolff, kritische Bemerkungen XVI, 527-30.

Aeschinis oratt. iterum ed. Fr. Franke. L., Teubner. XXVIII u. 230 S. 8.

— Reden, griechisch und deutsch von G. E. Benseler. 3 Bdchn. Rede

gegen Ktesiphon. L., Engelmann. 198 S. 12. Aeschylus ex novissima recensione F. A. Paley. New York (Philadelphia, Schäfer u. Koradi). VIII u. 272 S. 16.

-Choephori recensuit, adnot. crit. et exeg. adj. H. Weil. Giessen, Ricker. XVI u. 132 S. 12.
Rec. v. Ludwig, O. Z. XI, 711-18.

gefesselter Prometheus, übers. und erklärt v. A. Arnold. Halle, Pfeffer. 76 S. 12.

- Sieben gegen Thebai, deutsch v. A. S. Vögelin. Zürich, Höhr. 25 S. 8. Ahrens, Studien zum Ag. des Aesch. III. Phil. Sppl. Bd. I, 535-640. Dindorf, Aesch. Septem v. 369-710. XVI, 193-233. Enger, zu Aesch. Agam. XVI, 356-59. XVII, 120. Rh. M. XV.

319-21.610-13.

Haupt, observationes Aeschyleae. Ind. lectt. Berlin 1860,61. 7S. 4. Keck, die neueste Litteratur über Aesch. Prom. J. J. 81, 459-86; Litteratur über den symmetrischen Bau des Recitativs bei Aesch. 81, 809-64.

Kupfer, adnotatt. ad Aesch. Persas. Gymn.-Pr. Cöslin (59) 10 S. 4. Lowinski, zur Kritik der Botenscene in den Sieben gegen Th. des Aesch. J. J. 81, 694-701.

Ludwig, zur Kritik des Aesch. Wien (Gerolds Sohn) 76 S. 8. [XVII, 183-85].

Marcellus, comte de, sur les Perses d'Esch. Rev. arch. 1860, 285-88. [XVI, 376].

1) Die in [ ] beigefügten zahlen beziehen sich auf die excerpte aus zeitschriften im Philologus.

T. Mommsen, Bemerkungen zu Aesch. Ag. Rh. M. XV, 584-95. Ribbeck, qua arte Aesch. in Prometheo diverbia comp., rec. von Keck, J. J. 81, 839-42.

Rossbach, A., commentatio de Eumenidum parodo. Breslau (59).

17 S. 4.

Schmidt, L., de glossematum in Aesch. fabulis ambitu. Progr Demmin. 24 S. 4.

Schmitt, observ. in Aesch. Ag. rec. v. Enger, Z. G. XIV, 859-64. Schömann, Aesch. Prom. XVII. 228.

Vischer, über die Prometheustragödien des Aesch. Basel (59). 26 S. 4.

Weil, über die Parodos in Aesch. Eumeniden, J. J. 81, 543-49. - de la composition symmétrique du dialogue dans les tragédies d'Esch. Paris, Dupont. 27 S. 8.

Rec. v. Keck, J. J. 81, 843—53. Wiel, observatt. in locos aliquot Aesch. Bonn (58) 58 S. 8. Wieseler, schedae critt. in Aesch. Prom. vinctum. Göttingen (Vandenhoeck u. Rupr.) 25 S. 4.

Aesop.

Mommsen, Ty., Aesop XVI, 721-22.

Anthologia gr.

Meineke, krit. Bemerkgn. zur griech. Anthologie XVI, 154-59.

Antiphon.

Pahle, die Reden des Ant. Jever, Mettcker u. S. 16 S. 4.

Apollonius D.

Schömann, emendatt. aliquot locorum corruptorum in Ap. libro de adverbiis. Ind. lectt. 1860 61. Greifswald, Koch. 16 S.

Apollonius Rh.

Meineke, kritische Bemerkgn. zu Ap. v. Rh. XVI, 159-61.

Appian.

Wollenberg, zu App. de rebus gallicis (1, 39, Teubn.) Z. G. XIV 425—26. [XVII, 187].

Arcadius.

Schmidt, M., zu Arcad. XVI, 730-31.

Aristaenetus.

Cobet, ad Arist. quem vocant epistolas, Mn. IX, 148-70.

Aristides Quintil.

Cäsar, Arist. Q. und die Solmisation d Griechen, J. J. 81, 871-77. v. Jan, zu Arist. Q. J. J. 81, 549-55.

Aristophanis comoediae ed. A. Meineke, 2 voll. L., Tauchnitz. CVIII u. 654 S. 8.

- pax, ed. J. Richter. B., Nicolai. VII u. 312 S. 8.

Fritzsche, de nova Arist. recensione spec. II. Rostock (L., Fritzsche). 8 S. 4.

Goram, Arist. Nubb. XVI, 40. 717. XVII, 148. 287.

Heidelberg, in conscribenda avium fabula quod sit secutus consilium Arist, Celle (Schulze). 20 S. 4.

Helbig, über die Responsion gewisser Dialogpartien im Arist. Rh.

Mus. XV, 251-64.

v. Heusde, de wolken v. Arist. tegenover den histor. Socrates, versl. d. Nederl. Ak. IV, 310—56. [XVI, 566. 67]. Shilleto, Arist. Vesp., Pac. Journ. class. ph. XII, 308—17. Teuffel, Arist. Rann. Rh. M. XV, 472—74.

Wieseler, Arist. Thesm. XVII, 548.

Aristoteles Werke griech. und deutsch und mit sacherkl. Aumkgn. 3. Bd. (5 Bücher von der Zeug. und Entwkl. der Thiere v. H. Aubert und Fr. Wimmer), L., Engelmann. XXXVI und 440 S. 12. Anton, de hominis habitu naturali quam Arist. in Ethicis Nicom. proposuerit doctrinam. Erfurt (Körner). 27 S. 4.

Bendixen, die aristotelische Ethik und Politik (Jahresber.) XVI, 465-522.

Bernays, zur Katharsis - Frage. Rh. Mus. XV, 606-607.

Dressel, Brief des Arist. XVI, 353-354.

Hampke, das 5. B. der nikom. Ethik des Arist. XVI, 60 84. Laas, εὐδαιμονία Arist. in ethicis principium quid velit et valeat. Berlin (59) 60 S. 8.

Schrader, die Unsterblichkeitslehre des Aristot. J. J. 81.89-104. Schütz, de fundamentis rei publ. quae primo Politicorum libro ab

Arist. posita sunt. Potsdam (Gropius). 18 S. 4. Spengel, L., über die κάθαρσις τῶν παθημάτων, ein Beitrag zur

Poetik des Arist. München (Franz) 59. 50 S. 4.

zur "tragischen Katharsis" des Arist. Rh. Mus. XV, 458-62. Teichmüller, zur Frage über die Reihenfolge der Bücher in der Arist. Politik. XVI, 164-66.

Thurst, observatt. crit. in Arist. Polit. libros, J. J. 81, 749-59; de la méthode d'exposition suivie par Arist. Paris, Dupont.

Wolff, aus unedirten Scholien zu Aristoteles de partt. animall. XVI, 523.

#### Aristoxenus.

Hirsch, Aristoxen. und seine Grundzüge der Rhythmik. Gymn.-Pr. Thorn (59). 30 S. 4.

Arrians Anabasis erklärt von C. Sintenis. 1. Bdchen. 2. Aufl. B., Weidmann. 219 S. 8.

#### Athenaeus.

Paessens, de nonnullis parodiarum scriptt, Gr. Athen. XV, 698 adnotatt. Gymn.-Pr. Kempen (59). 18 S. 4.

#### Babrius.

Cobet, Babrii fabulae, impostoris Graeculi fraus deprensa. Mn. IX, 278-87.

Dindorf, über die Original-Handschrift der Fabeln des Babrius im Britischen Museum XVII, 321-37.

Mommsen, Ty., zu Babrius XVI, 722-27. Sauppe, über die neuen Fabeln des B. Gött. gel. Anz. Nachricht. 1860, 23 [XVII, 182].

#### Callimachus.

Göttling, commentariolum de Callim. epigr. XXV. Ind. lectt. Jena 1860—61. 7 S. 4.

Lentz, Callim. ap. Athen. VII, 106 p. 318, Z. G. XIV, 348.

Meineke, kritische Bemerkungen zu Callim. J. J. 81, 41-60.
Pohl, ad Call. hymnos et ad graeca illorum scholia Parisin. codd. duorum variae lectt. Gymn.-Pr. Posen. 24 S. 4.

#### Crates.

S. Wachsmuth unter Homer.

Demosthenes Werke griechisch und deutsch mit kritischen und erklär. Anmerk. 8. Theil. Rede gegen Leptines. L., Engelmann, 162 S. 12.

ausgewählte Reden. erkl. von A. Westermann. 1. Bdchen. 4. Aufl.

 Bdchn. 3. Aufl. B., Weidmann. XXXII und 189 und 240 S. 8.
 erkl. v. Rehdantz. 1, Thl. L., Teubner. VIII u. 389 S. 8. Cobet emblema e Demosth. sublatum, Mn. IX, 394-96. Frohberger, zu Dem. XVI, 532-37.

Haupt, O., das Leben und staatsmännische Wirken des Demosth. nach den Quellen dargestellt. Posen, Merzbach. VIII u. 192 S. 8. Löfstedt, in Demosth. et Aeschinis de Philocratea pace contentione uter utrum melioribus rationibus impugnaverit. Upsala. 35 S. 8. Schäfer, zum Geburtsjahr des Dem. J. J. 81, 864.

Schmidt, L., die Politik des Dem. in der Harpalischen Sache, Rh.

M. XV, 211-38.
Schultz, F., de codd. quibusdam Dem. ad orat. Phil. III, nondum adhibitis. B., Nicolai 38 S. 4.

Rec. v. Vömel, Z. G. XIV, 409-13. Spengel, die δημηγορίαι des Dèm. 1. Abth. München (Franz) 74 S. 4; zu Demosthenes Reden XVII, 606-26.

Telfy, das προςκατάβλημα (Dem. Tim. 25. 96-98) XVI, 365-68.

Diodorus.

Sauppe, Handschrift des Diodor XVII, 149. Dionysii Byzantii anaplum Bospori ex Gillio exc. ed. et illustr. O. Frick. Accedit tab. geogr. Gymn.-Pr. Wesel. 38 S. 4.

Dionysii Halic. antiquit. Roman, quae supersunt recensuit A. Kiessling. Vol. I. L., Teubner. XLVIII und 318 S. 8.

Kluegmann, de Eph. historico graeco. Göttingen, Vandenhocck und Ruprecht. 46 S. 8.

Epici.

Struve, Bemerkgn. zu den spätern Epikern XVII, 167-69.

Euripidis tragoediae, recens. et commentariis instr. R. Klotz. Vol. III, sect. 2. 3. (Iphigeniae). Gotha, Hennings. 183 und 191 S. 8.

— ex recensione F. A. Paley; accessit verborum et nominum index. Vol. 3. Cambridge, Bell. 303 S. 16.

sämmtliche Tragödien, metrisch übertragen von Fr. Fritze. 14 und 15 Lfg. (Elektra, Troerinnen). B., Schindler. 3. Bd. S. 81-

256. 8.

Brant, Eur. mulierum osor num recte dicatur. B. (59), 38 S. 8. Dindorf, über einen vers aus der Andromeda des Euripides XVII,

Enger, Eur. Heracl. XVII, 28. 58.

Jan, L. v., Anmrkgn. zu Eur. Iph. T. Gymn.-Pr. Schweinfurt, Giegler. 34 S. 4.

Kvicala, Beiträge zur Erkl. v. Eur. T. rec. von J. Klotz, J. 82. 15 - 26.

- zu Eur. Iphig. Aul. et Taur. O. Z. XI, 181-85.

Linder, Eur. Hippol. XVII, 169-70.

Merschmann, über den Geist und die Kunst des Eur. Gymn.-Pr. Fraustadt (59). 20 S. 4.

Müller, Alb., scenische Fragen zur Alkestis des Eur. Gymn. - Pr.

Hannover. 19 S. 8.

Rauchenstein, disputatio de locis aliquot Eur. Iph. Taur. Aarau (Sauerländer), 18 S. 8.

Reuscher, annotatt. ad locos aliquot Ionis Eurip. Gymn. – Pr. Pots-

dam (59) 16 S. 4.

Ribbeck, O., Eur. und seine Zeit. Bern. 33 S. 4.

Heliodorus.

Lipsius, der Metriker Hel. J. J. 81, 607-12. Wachsmuth, der Metrtker Hel. XVI, 648-66.

Heraclitus.

Cobet, Heracliti Ephes. locus restitutus Mn. 1X, 437.

Herodiani ἐπιτομὴ τῆς καθολικῆς προςφδίας. Recogn. M. Schmidt. Jena, Mauke. VII und 300 S. 8.

La Roche, zu Herodian. O. Z. XI, 480.

Lentz, Herodian J. J. 81, 117-30.

#### Herodianus

Nauck, note relative au texte de l'hist. des empereurs par II. Bull. de l'Acad. de Pétersb. II, 142-52 [XVII, 571-72].

Volckmann, de Herodiani vita scriptis fideque. Königsberg (59). 30 S. 8.

Herodotus. New English version, by G. Rawlinson, Sir H. Rawlinson and Sir J. G. Wilkinson, Vol. IV. London, Murray, 570 S. 8.

recens. J. W. Blakesley. 2 vols. Cambridge, Bell. 720 S. 16. Cobet, Herodotea, Mn. IX, 287-98.

Schwenck, Her. IV, 128. Ph. XVII, 605.

#### Hesiod.

Hetzel, de carminis Hes. quod opera et dies inscribitur compositione et interpolationibus. Disput. I. Gymn.-Pr. Hadamar 19 S. 4. Köchly, de diversis Hes. Theogoniae partibus diss. Zürich (Meyer und Zeller). 38 S. 4.

Merkel, die Gedichte des Hes. (Jahresb.) XVII, 121-48. 307-20. Roth, R., über den Mythus von den fünf Menschengeschlechtern bei Hes. und die indische Lehre von den 4 Weltaltern. Tübingen, Fues. 33 S. 4.

Hesychii Alexandrini lexicon rec. M. Schmidt Vol. II. Fasc. 6-8. Vol. III, Fasc. 1. 2. Jena, Mauke. S. 361-566. u. S. 1-144. 4.

Schmidt, M., Hesychius XVI, 269. Schwenck, zu Hes. XVII, 626.

Hipponax.

Schmidt, M., zu Hipp. XVI, 522.

Historici gr.

v. Gutschmid, ein Beitrag zu den Fragm. der griech. Historiker. J. J. 81, 703—8.

Herwerden, spicilegium vatic. continens novas lectt. in histor. gr. excerpta, etc. Leiden, Brill. XII und 232 S. 8.

Homeri carmina ed. Bekker, rec. v. La Roche O. Z. XI, 532-52. v. Rumpf, J. J. 81, 577-99; 665-90. v. Kayser XVII, 683 flgg. Odyssee für den Schulgebr. erklärt von K. F. Ameis. 2. Bd. 2.

Hft. L., Teubner. 175 S. 8.

erklärt von J. U. Fäsi. 1. Bd. 4. Aufl. B., Weidmann. 329 S. 8. Bäumlein, die Factoren des gegenwärtigen Bestandes der homerischen Gedichte. J. J. 81, 532-43.

Bekker, Bemerkungen zu Homer. Berl. Mon. Ber. 1860, 1-3, 62-64.95 - 103.161 - 72.316 - 24.456 - 60.563 - 73. [XVI, 181.

543. XVII, 179. 181. 82.]

Bertrand, essai sur les dieux protecteurs des héros grecs et troyens dans l'Iliade. Rennes (59). 184 S. 8.

Bonitz, über den Ursprung der hom. Gedichte (O. Z. XI, 241-76). Wien, Gerolds Sohn. 48 S. 8.

Buttmann, Lexilogus od. Beiträge zur griech. Worterklärung, hauptsächlich für Hom. u. Hesiod. 2. Bd. 2. Aust. B., Mylius. VI u. 250 S. 8.

Cobet, Hom. II. IX, 230. Mn. IX, 392-93.

Döderlein, de aliquot deorum Hom. nominibus et cognominibus. Erlangen. (59). 11 S. 4.

Düntzer, das 1. Buch der Ilias in seiner Untheilbarkeit, Z.G. XIV, 329 - 46.

Friedländer, vindiciae Nicanoreae. Königsberg. 7 S. 4.

Funk, über den Gebrauch der Pronomina ovros und ode bei Hom. Gymn.-Pr. Fiedland. 22 S. 4.

Gieseke, videri Hom. commemorare res bello Trojano inferiores. Gymn.-Pr. Rossleben (59) 14 S. 4.

Göbel, zu Hom. II. Z. G. 260-71; 417-19. [XVI, 371]. Göttling, carmen Homeri fornacale. Jena, Bran. 10 S. 4.

Hennings, zur homerischen Frage (Abwehr gegen Bäumlein) J. J. 81, 795-805.

Hicche, über Lachmanns 10. Lied der Ilias. Gymn .- Pr. Greifswald (59). 20 S. 4.

Hoffmann, C. A. J., hom. Untersuchungen II. Die Tmesis in der Ilias. 3. Abth. Clausthal, Grosse. 27 S. 4.

Kayser, Bemkgn. zu Hom. XVII, 350-54; der Text der homer. Gedichte, Jahresb. XVII, 683-717.

Kirchhoff, hom. Excurse. IV. Rh. M. XV, 329—66.
Köchly, Hectors Lösung. Zürich (59). 18 S. 4; de Iliadis carmin.
V. VI. VII. Ind. lectt. Zürich 1858—60. 26, 13, 38 S. 4.

Kopp, über die Worte, mit denen Hom. das Meer bezeichnet.

J. J. 82, 516-21.

La Roche, über d. Hiatus und die Elision in der Cäsur des dritten Fusses und der bukolischen Diärese bei Homer (O. Z. XI, 749—79). Wien, Gerolds Sohn 31 S. 8; über das 7. und 8. Buch der Ilias, O. Z. XI, 153—72 [XVI, 372]; über die hom. Vergleiche XVI, 531—32.

Lentz, emandatt. ad schol. Odysseae XVII, 491. 518.

Nitzsch, die Apostrophe in Ilias und Odyssee XVI, 151-54; die Angriffe auf die belobte Einheitlichkeit der Od. XVII, 1-28; der Apolog des Alkinoos in Od. .- u als Selbsterzählung, J. J. 81, 865-70.

Pappenheim, über drei den Lokrer Aias betreffende Stellen der Ilias. Phil. Sppl. Bd. II, S. 1-74. Rüdiger, zu Hom. Od., Z. G. XIV, 894.

Schürmann, de genere dicendi atque aetate hymni in Apollinem

Hom. Gymn.-Pr. Arnsberg (59). 12 S. 4.

Schuster, über die homer. Fpitheta des Schiffes Z. G. XIV. 451 -67; der neueste englische Homeriker (Gladstone) und seine Stellung zur hom. Frage Z. G. XIV, 513-35. [XVII, 188].

Wachsmuth, C., de Cratete Mallota disputavit adjectis eius reliquiis. L., Teubner. 78 S. 8.

Weber, Uebersicht der neuesten Leistungen für hom. Sprache XVI, 667-717; das Wort ἐνέωρος XVII, 163-67.

Hyperides.

Fritzsche, F. V., De Hyp. laudatione funebri. Rostock (L., Fritzsche). 8 S. 4.

Lissner, zur Krasis in Hyp. O. Z. XI, 648-49; über das v eqelx. bei Hyp. O. Z. XI, 836-39.

S., Hyperides, Journ. of cl. phil. XII, 318-24.

Westermann, indicis graecitatis Hyp. part. 1. 2. L., Dürr. 34 S. 4. Josephus.

Bekker, Varianten zu Jos. Berl. Monatsber. 1860, 231-41.

Isaei orationes cum aliquot deperditarum fragmentis; ed. C. Scheibe. L., Teubner XLIX und 167 S. 8.

Cobet, Isaei locus restitutus Mn. IX, 396-98; Isaei orat. I, non-

nullis locis emendata Mn. IX, 438-45. Isocrates ausgewählte Reden, für den Schulgebrauch erkl. von O. Schneider. 2. Bd. (Panegyr. und Phil.) L., Teubner. VIII u. 163 S. 8.

Rec. v. Benseler, J. J. 82, 121-33. Rauchenstein, die neuere Litt. des Isokr. J. J. 81, 729-43.

Julian.

Cobet, ad Juliani συμπόσιον ή Κρόνια vulgo Caesares. Mn. IX, 249 - 77.

Koluthos Raub der Helena, v. F. Torney. Mitau, Reyher. XII und 128 S. 8.

Lucianus Samos. Fr. Fritzschius recensuit I, 1. Rostock, Leopold. XVI und 152 S. 8.

ausgew. Schriften erkl. v. J. Sommerbrodt, 1. Bdchn. B., Weidmann XXXV und 100 S. 8.

Guttentag, de subdito qui inter Lucianeos legi solet dialogo Toxaride. B., Reimer. III und 106 S. 8.

Sommerbrodt zu Luk. J. J. 81, 256 - 59; die Luc. Handschriften

auf der Markus - Bibl. in Venedig, Rh. Mus. XV, 596-605.

Lycophronis Alexandra. Ad optima exemplaria recogn., praefatus est, comm. instruxit A. Th. Lysander. III. Commentarii. Lund, Berling (59). 53 S. 8.

Lycurg.

Heurlin, de Lyc. oratoris Attici vita et rebus gestis dissertatio. Lund (59). 61 S. 8.

Jacob, specimen emendationum. Gymn.-Progr. Cleve. 17 S. 4.

Lyrici poetae.

Bergk, meletematum lyricorum spec. II Ind. lectt. Halle 1859-60. 13 S. 4.

Lysias v. Rauchenstein rec. von Frohberger J. J. 82, 405-31.

Bake, ἄταχτα (zu Lys.) Mn. IX, 189-90.

Meutzner, commentatio de Lysiae oratione π. τ. σηχοῦ. Plauen (L., Teubner) 26 S. 4.

Rauchenstein, die neuere Litt. des Lysias J. J. 81, 319-33; 743-48.

Mathematici gr.

Müller, J. H. T., Beiträge zur Terminologie der griechischen Mathematiker. L., Teubner. 40 S. 8.

Nonnus I. II. ed. Köchly, rec. von Lehrs J. J. 81, 214-22.

Onosandri de imperatoris officio liber. Rec. et commentario critico instruxit A. Köchly L., Teubner. Ll und 63 S. 8.

Oracula.

Volkmann, emendantur duo oracula. J. J. 81, 612. Wolf, griech. Orakel XVII, 551-52.

Pausaniae descriptio arcis Athenarum in usum scholarum ed. O. Jahn. Accedit forma arcis ab A. Michaelis descripta. Bonn. Marcus. 54 S. 8. m. 2 Steintaf.

Brause, commentat. criticae in Paus. Periegeten. H. Gymn.-Pr. Freiberg (59). 21 S. 4.

Krüger, G., theologumena Pausaniae. Bonn. 71 S. 8.

Philosophorum graecorum fragm. collegit, recensuit, vertit, annotationibus et proleg. illustravit, indicibus instruxit A. Mullach. Paris, Didot. XXVII und 579 S. 8.

Philostratus.

Müller, J. P. E., commentationis qua de Phil. in componenda me-moria Apoll. Tyan. fide quaeritur part 1. Gyma. - Prog. Ansbach (58). 16 S. 4. - Part. II, Gymn.-Progr. Zweibrücken (59)

Schenkl, Ausgaben des Philostr. O. Z. XI, 791-806.

Volkmann, Philostratea J. J. 81, 702.

Phocylides.

Goram, zu Phocyl. XVI, 647.

Photius.

Cobet, ad Photii lexicon. Mn. IX, 399-437.

Pindar's Siegesgesänge, deutsch in den Versmassen der Urschrift von J. J. C. Donner. L, Winter. VIII und 341 S. 8.

Rec. von Ludwig, O. Z. XI, 627-32.

v. Furtwängler, rec. von Ludwig, O. Z. XI, 632. — 36.

Ahrens, conject. Pindar. XVI, 52-59.

Dronke, über die religiösen und ethischen Anschauungen Pindars. Z. G. XIV, 68-79. [XVI, 370].

Goram, zu Pindar XVI, 59.

Heimsoeth, Pindars I. pythische Ode. Bonn, Henry und Cohen (59). IV und 26 S. 8.

v. Leutsch, Pind. Nem. VI, 55, XVII, 320; Pindar und die Beredtsamkeit XVII, 357-60.

Mommsen, Ty., scholia Germani in Pindari Olympia e cod. Caes. Vindob. edidit, aliorum scholiorum specimina adjecit, epistolarum criticarum praemisit triadem. Kiel, Homann. XXVIII und

Montée, quis et qualis Pindarus mortalium auctor exstiterit. Paris,

Durand 98 S. 8.

Schmidt, M., zu den Scholien des Pind. XVII, 360-61.

Platons ausgewählte Schriften für den Schulgebrauch erklärt von Chr. Cron und J. Deuschle. 3. Thl. (Laches von Cron). L., Teubner. V und 73 S. 8.

Philebos oversat af det graeske og uplyst ved anm. af C. J. Heise.

Kjöbenhavn, Reitzel 106 S. 8.

polit. et leges ed. Stallbaum, rec. von Bähr, Heid. Jahrb. 1860,

278-88.

Bonitz, Platonische Studien II. Wien (Gerolds Sohn). 89 S. 8 [XVI, 545]. Erwiderung (auf Deuschle's Antikritik) O. Z. XI Beibl. 20-28.

Cholava, zu Plat. Lach. 187 E. O. Z. XI, 416.

Cobet, Platonica Mn. IX, 337-89. 398.

Deuschle, zu Plat. Gorg. J. J. 81, 486 – 500; Disposition der Apologie des Sokrates Z. G. XIV, 353-76; Erläuterungen zu der Recension des Plat. Gorgias v. Deuschle, v. Bonitz, O. Z. XI, Beibl. S. 9-20.

Grote, Platos doctrine respecting the rotation of the earth, and Aristotle's comments upon that doctrine. London, Murray. 40 S. 8. Janet, études sur la dialectique dans Platon et dans Hégel. Paris,

Ladrange. LVI u. 400 S. 8.

Justi, die ästhet. Elemente in der Plat. Philosophie. Marburg,

Elwert. VIII u. 196 S, 8.

Kranichfeld, Platonis et Aristotelis de ήδονη sententiae quomodo tum consentiant tum dissentiant perquirendo inter sese comparatae. Berlin (59). 52 S. 8.

Kroschel, de temporibus rerum quae in Plat. Protagora habentur, constituendis commentatio. Gymn.-Pr. Eisleben (59). 24 S. 4.

Linder, περί τῶν ἰδεῶν ᾶς ὁ Πλ. λέγει, ex cod. Ups. XVI, 523--26. Michelis, die Philosophie Platons in ihrer innern Beziehung zur geoffenbarten Wahrheit kritisch aus den Quellen dargestellt. 2. Abth. Münster, Aschendorff. III u. 360 S. 8.

Schenkl, zu Plat. Charm. Lach. Euthyphr. O. Z. XI, 173-78

[XVI, 373].

Schmidt, difficiliores aliquot Gorgiae Plat. loci accuratius explicati. Gymn.-Pr. Wittenberg. 12 S. 4.

Schultze, R., de dialogi Plat. qui inscribitur Lysis argumento et consilio. Gymn.-Pr. Brandenburg. 18 S. 4.

Schwanitz, am Meere. Plat. Skizzen. Jena, Mauke, 82 S. 8.

Stallbaum, de usu quorundam vocabulorum in legibus Pl. injuria suspecto. Gymn.-Pr. Leipzig (59). 26 S. 4.

Susemihl, die griechische Entwickelung der Plat. Philosophie einleitend dargestellt. II, 2. L., Teubner. XXVIII S. u. S. 313-696. 8; Platonische Forschungen. Philol. Suppl. Bd. II, S. 75 - 132.

Tüllmann, de Plat. qui vulgo fertur Menexeni consilio et ori-gine. Greifswald (59), 84 S. 8.

Volquardsen, Plat. Idee des personl. Geistes und seine Lehre über Erziehung, Schulunterricht und wissenschaftliche Bildung. B. (Hertz). VIII u. 192 S. 8.

Plotin, les Ennéades, traduites pour la première fois en français, accompagnées de sommaires, de notes et d'éclaircissements, par N. Bouillet. Paris, Hachette et Ce. T. III. LII und 700 S. 8.

Plutarchi vitae parallelae. Iterum recogn. C. L., Teubner. XXIII u. 461, XII u. 330 S. 8. Iterum recogn. C. Sintenis. Vol. I. et V.

udvalgte biographier, til skolebrug udgivne af C. Berg. Afdeling

II. Kjobenhavn, Steen. 125 S. 8.

v. Siefert, I, rec. v. Bähr, Heid. Jahrb. 1860, 42-45; v. Hartmann Z. G. XIV, 864-66.

Bolze, zu Plut. de defectu oracul. c. 11. Z. G. XIV, 430. [XVII, 188].

Kappes, Plut. Cim. 10. XVII, 306.

Lipsius, de Aristidis Plut. locis quibusdam commentatio. L., Dürr. 21 S. 4.

Polyaeni strategicon libri VIII. Recensuit, auctiores ed., indicibus instruxit E. Wölfstin. L., Teubner. LXXXII & 360 S. 8.

Polybius.

Brandstäter, zu Polyb. J. J. 82, 760-64.

Hultsch, quaestiones Polybianae. Gymn.-Pr. Zwickau (59) 25 S.4. Richter, Polyb. Leben, Philosophie, Staatslehre. Landshut, Tho-mann. XVI u. 427 S. 8.

Porphyrii philosophi Plat. opuscula tria recogn. A. Nauck. L., Teubner. XLIV u. 223 S. 8.

Sappho.

Westphal, zwei Strophen der Sappho J. J. 81, 690-94.

Silenus.

Bujack, de Sileno scriptore Hannibalis. Königsberg (59). 37 S. 8. Sophoclis tragoediae superstites et perditarum fragmenta ex recensione et cum commentariis G. Dindorfii. Editio tertia. 2 vol. London, Parker. 12.

erklärt v. Fr. W. Schneidewin. 1. Bdchn. (Ajas, Phil.). 4. Bdchn. (Antigone). 4. Aufl. besorgt v. A. Nauck. B., Weidmann. 230

u. 164 S. 8.

deutsch von O. Marbach. Nebst einführender Abhandlung: die griech. Tragödie u. Soph. u. mit erläuternden Einleitungen und Anmerkuugn. L., Lorck. XXIV und 470 S. 8.

Ajax v. Wolff. rec. v. Bonitz, O. Z. XI, 33 - 48, v. Piderit, J. J.

232—38.

im Versmasse der Urschrift übers. v. J. Zastra. Neisse, Graveur. 59 S. 8.

Antigone, with annotations etc. by E. Wunder. 2d edit. London. Williams u. N. 8.

Oedipus rex, with annotations, introduction etc. by E. Wunder. 2d edit. Ebd. 8.

Abeken, die tragische Lösung im Philoklet des Soph. Berlin, Hertz. 26 S. 4.

Braun, zu Soph. Trach. 689 J. J. 81, 701-02.

Cholava, zur Erklärung des Soph. O. Z. XI, 833--36.

Cobet, Soph. Oed. Col. 378-81. Mn. 1X, 445-48.

Geyer, Studien über tragische Kunst (I. die aristotelische Katharsis erklärt und auf Shakspeare u. Soph. angewandt). L., Weigel. 48 S. 8.

Lange, L., de locis nonnullis Soph, emendandis commentatio. Gie-

ssen. 30 S. 4.

Lindner, cothurnus Sophocleus. B., Vogel. XII u. 96 S. 8.

Lipsius, de Soph. emendandi praesidiis disputatio. Gymn.-Pr. Meissen (L., Dürr) 27 S. 4.

Rec. Centr. Bl. [XVI, 761].

Nobbe, Antigonae Soph. carmina lyrica chori senum Thebanorum versibus latinis expressa. Gymn.-Pr. L., (59). 29 S. 8.
Ritter, 7 unechte Schlusstellen in Soph. Tragödien XVII, 322-36.

Schenkl, Beiträge zur Erklärung und Kritik des Soph. Oedipus auf Kolonos XVII, 29-37; 229-47; zu Soph. Oed. Tyr. O. Z. XI, 178-80.

Schmalfeld, die beiden Oedipus-Tragödien und die Antigone bilden keine Trilogie Z. G. XIV, 273 - 87; etwas über den sittlichen Character des Oedipus im Oed. auf Kolonos 288-95

[XVI, 371]. Schmidt, Dir. Dr., Bemerkgn. zu einigen Stellen des Soph. Gymn.-

Pr. Herford (59). 6 S. 4.

Schmidt, M., Beiträge zur Kritik in Soph. Oed. Tyr. XVII, 409-21. Welcher, der 1. Monolog des Soph. Aias Rh. Mus. XV, 419-27. Wieseler, zu Soph. XVII, 561-62.

Ziel, in Soph. fabula Electra quae fuerit cum scenae dispositio tum argumenti tractatio explicatur. Gymn.-Pr. Hildesheim. 17 S. 4.

Soterichos.

Schmidt, M., zu Soterichos, XVI, 352. 359-61.

Stobaei eclogarum physicarum et ethicarum libri duo, rec. A. Meineke. Tom. I. L., Teubner. XV u. 368 S. 8. Cobet, ad Stobaei florilegium Mn. IX. 113-48.

Dindorf, über eine alte Handschrift des Stob. im Escurial XVII, 337-40.

Strabo.

Piccolos, zu Strabon XVI, 727-30.

Themistius.

Cobet, Them. aliquot loci emendati Mn. IX, 170: 243-48.

Theocrit.

Bücheler, vier Idyllen des Theocri.t J. J. 81, 334-72. Fritzsche, zu Theocrit und Virgil I. L. (Teubner) 35 S. 8.

Gebauer, de poetarum gr. bucolicorum inprimis Theocr. carminibus in eclogis a Vergilio expressis libri duo. L., Mendelssohn. 8.

Theognis.

Meineke, Theognidea XVII, 355-57.

Theophrasti characteres ed. E., Petersen. L. Breitkopf und Härtel (59). VI und 181 S. 8.

Rec. v. Kayser, H. Jahrb. 1860, 610 ff. Christ, über eine Münchener Handschrift der Charact. d. Theoph. Münchener Sitz.-B. 1860, 635-38.

Hanow, in Theophr. characteres symbolae criticae Gymn.-Pr. Züllichau. 26 S. 4.

Rec. v. Kayser H. Jahrb. 1860, 610 ff.

Schenkl, zu Theophr. Char. c. 3. O. Z. XI, 180-81

Thucydides. Mit erklärenden Anmerkgn. hrsg. v. K. W. Krüger. I, 1. 3. Aufl. B., Krüger. 278 S. 8.

Bake, ataxxa Thuc. VIII, 49-97) Mn. IX, 171-89.

Girard, essai sur Thucydide. Paris, Charpentier 332 S. 16.

Herbst, Jahresbericht über Thuc. XVI, 270-352.

Kirchhoff, Thuc. Graecorum ingeniosus rerum gestarum scriptor atque inter omnes qui similes exstiterunt antiquitatis historicos princeps. Freiburg (Brilon). 22 S. 4.

Niemeyer, Beiträge zur Erklärung und Kritik des Thuc. Anklam

(Dietze). 18 S. 4.

Griechenlands alte Zeit nach der Darstellung des Thuc. Ebend. 15 S. 4.

Schaefer, zu Thuc. III, 38, 4. Z. G. XIV, 943. Stahl, zu Thuc. Rh. M. XV, 474-77.

Timon.

Wachsmuth, de Timone, rec. v. Kayser. H. Jhrb. 1860, 623-24.

Tragici gr.

Bergk, tragic. gr. aliquot versus depravati ad suos numeros revocantur. Halle (59). 32 S. 4.

Hoppe, de comparationum et metaphorarum apud tragicos gr. usu. Gymn.-Pr. B. (59). 8 S. 4.

Schmidt, M., zu den Tragikern XVI, 161-63.

Seyffert, zu Naucks Fragm. der gr. Trag. Rh. M. XV, 614-23.

Tyrtaeus.

Lejourdan, les chants de Tyrtée. Paris. 67 S. 16.

Xenophons Cyropädie erkl. v. K. F. Hertlein. 2. Aufl. 2. Bdchn.

B., Weidmann. 235 S. 8.

griechische Geschichte, für den Schulgebrauch erklärt von B.

Büchsenschütz. L., Teubner. IV und 356 S. 8.

Bake, ἄτακτα (Xen. Hell.) Mn. IX, 191—204.

Cobet, Xen. Hell. VI, 5, 39. Mn. IX, 393—94.

Κυπριάνου περὶ τῶν Ἑλλην. τοῦ Ξενοςῶντος. Athen (58). 138 S. 8.

Schneeberger, quaest. Xenophonteae. Gymn. - Pr. Münnerstadt (59). 19 S. 4.

#### B. Lateinische Schriftsteller.

Bergk, kritische Analekten XVI, 577-647. Urlichs, zerstreute Bemkgn. XVII, 347-50. Wolff, krititsche Bemkgn. XVI, 527-30.

Ampelius.

Jacob, specimen emendationum. Gymn.-Pr. Cleve. 17 S. 4.

Anthologia latina.

Oehler, zur latein. Anthologie XVI, 355-56.

Wollenberg, zur Anthol. lat. II, CCXX. Z. G. XIV, 718 [XVII, 190].

Apulejus.

Friedländer, dissertatio qua fabula Apul. de Psyche et Cupidine cum fabb. cognatis comparatur. I. II. Königsberg, 13 u. 7 S. 4. Hertz, zu Apul. XVII, 178-79.

Aquila Romanus.

Mähly, zu Aq. Rom. XVI, 172-75.

Caesaris commentarii de bello Gall. Zum Schulgebrauch mit Anmerkgn. herausg. von Ch. Stüber und H. Rheinhard. Stuttgart. Oetinger. IV u. 264 S. 8.

Rec. v. Planck, Z. G. XIV, 926-29.

comm. de bello civili. erkl. von Fr. Kraner. Mit 1 K. v. H. Kiepert. 2. Aust. B., Weidmann. IV u. 304 S. 8. Clerc, étude complète sur Alaise. Alaise n'est pas l'Alesia de Cé-

sar. Besançon, Turbergue. VIII und 136 S. 8.

Delacroix, Alesia, Besancon, 52 S. 8.

Detlefsen, zu den Handschriften von C. Bell. Gall. (cod. Vatic. 3864) XVII, 649-61 (m. Zus. v. Leutsch).

Eichert, vollständ. Wörterbuch zu den 7 Büchern des C. vom gall,

Kriege. Mit 1 K. Breslau, Kern. 466 Sp. 12.

Endler, quaestionum Caesarianarum specimen. Gymn.-Pr. Nürn-

berg (59). 20 S. 4.

Frigell, kommentarier till Caesar. 1. u. 2. häftet. Upsala (58) 40 S. 8. v. Göler, Cäsars gall. Krieg in dem J. 52 v. Chr. Nach Caesars B. G. lib. VII bearbeitet. Mit 3 Taf. Carlsruhe, Braun (59). VII u. 92 S. 8; Cäs. gall. Kr. im J. 51 v. Chr. Nach des Hirtius B. G. lib. VIII bearbeitet, mit 1 K. u. 1 Pl. Heidelberg, Mohr. VII u. 80 S. 8.

Rec. v. Dinter. J. J. 82, 383-93; 455-85.

Heller, de nominibus Celticis in Caes. commentariis traditis XVII. 270-87; de comment. Caes. codicibus XVII, 492-509.

Hug, die consecutio temporum des praes. hist. zunächst bei Cä-sar. J. J. 81, 877-87; Caes. B. G. Rh. M. XV, 477-82. Kindscher, emendationes Caesarianae. Zerbst (Lappe). 18 S. 4; Caes. B. G. VII, 35, 3. Z. G. XIV, 426.

Koch, Caes. B. C. 1, 22, 48, III, 48, B. G. VII, 62, Z. G. XIV. 349 [XVI, 371].

Lenormant, mémoire sur l'Alesia des commentaires de César et sur les antiquités d'Alise Ste.-Reine. Paris. 58 S. 4.

Müller, L., die neuere Litteratur des Caes. J. J. 81, 424-37.
Reinhardt, über die Lehre von den Tempora u. Modi bei Caesar.

Gymn.-Pr. Heilbronn (59). 41 S. 4.

de Saulcy, les expéditions de César en Gr.-Bretagne (Revue arch. 1860, I, 1-25; 101-10; 133-40). Paris, Didier u. Ce. 42 S. 8. [XVI, 373, 74]. — Guerre des Helvètes, le campagne de César, Rev. arch. 1860, II, 165-86; 242-59; 313-44 [XVI, 745]. - Sur la numism. gauloise à propos de la question d'

Alesia. Rev. arch. 1860, I, 261—74 [XVI, 375]. Schneider, loci Caes. de b. c. commentariorum nonnulli explicati et

emendati. Breslau (59). 75 S. m. 1 Taf. Tittler, zu Caes. B. G. VII, 23. J. J. 81, 504-7.

Cassiodor.

Spengel, die subscriptio der institutt. des Cassiodor. XVII, 555-57. Catonis praeter librum de re rustica quae extant, H. Jordan recensuit et prolegomena scripsit. L., Teubner. CIX u. 135 S. 8. Klussmann, additamenta ad Catonis rell. XVI, 150.

Catulli liber. Recogn. A. Rossbach. Editio II. L., Teubner. XXIII u. 76 S. 8.

Bergk, 2 Gedichte Catulls, Rh. M. XV, 507-13.

Munro, Catullus XI. XXIX. Journ. of class. phil. XII, 289-90.

Cicero's Cato d. Ac. v. Greisenalter. Lat. mit deutscher Uebersetzung, Einleitung und erläuternden Anmerkgn. L., Engelmann. 98 S. 8.

ed. Lahmeyer, rec. v. Kämpf, Z. G. XIV, 228-34.

Reden, lat. mit deutschen Uebersetzungen, Einltgn. u. erkl. Anmkgn. Reden für Marc. u. Ligar. v. E. Jenicke L., Engelmann. 84 S. 8.

ausgewählte Reden, erkl. v. K. Halm, 5. Bdchn. (für Milo, Ligarius u. Dejotarus. 4. Aust. B., Weidmann. 154 S. 8.

- - 2. Bdchn., rec. v. Pischer, Z. G. XIV, 471-77.

ausgewählte Briefe, herausg. v. Fr. Hofmann, 1. Bdchn. B., Weidmann. IV u. 256 S. 8.

Rec. v. Koch, Z. G. XIV, 881-84: v. Lenhoff, Z. G. XIV, 870-81. Bake, ἄτακτα (Cic. Reden und Rhetorica) Mn. IX, 204 - 42; 299-307; over de method v. onderzoek naar de echtheid of de onechtheid van de op naam v. Cicero gestelde 1e Catilinaria. Amsterdam, v. d. Post. 44 S. 4.

Baumstark, zu Cic. de oratore, J. J. 81, 764-66.

Berger de Xivrey, sur les relations littéraires entre Cicéron et César. Paris, Didot. 20 S. 4.

Cobet, Cic. pro Murena S. 29. 40. 46. Mn. IX, 335-36.

Du Rieu, schedae Vaticc. rec. v. Bähr, Heid. Jahrb. 1860, 459-67. Enger, Cic. de invent. I, 6. XVII, 110.

Engstrand, de libris Cic. Academicis. Upsaliae. 32 S. 8.
Fechner, zur Erklärg. v. Cic. Verr. 1, 50-56. XVI, 234-69.
Fränkel, Nachträge und Berichtigungen zu Ellendts Commentar über

Cic. de oratore. 2. 3. Dorpat (Gläser, 56-59). p. 51-231. 8. Friedländer, de nonnullis locis Cic. in quibus verba poetarum latent. Königsberg. 4 S. 4.

Funck, über den Gehalt von Cic. Character u. Schriften. Schul-

Pr. Züllichau. (59). 12 S. 4.

Halm, zur Texteskritik der Rhetorik ad Herennium. Rh. M. XV, 536-73.

Jeep, zu Cic. Reden. J. J. 81, 613-23; aliquot loci et oratt. Cic. in usum scholarum editis. Wolfenbüttel. 15 S. 4.

Kayser, zur Liter. v. Cic. Reden, J. J. 81, 768-87.

Kindscher, die Verbalsubstantiva auf tor und trix bei Cic. Z. G. XIV, 427-29.

Kleyn, observatt. critt. in Cic. epp. ad famm. Leyden, Brill. 57 S. 8.

La Roche, Cic. in Pis. IV, S. XVII, 672 Müller, C. F. W., Conjecturae Tullianae. Gymn.-Pr. Königsberg 26 S. 4; zu Cic. XVII, 103-10. 510-18.

Muther, zu Cic. de off. u. de amic. J. J. 81, 624-28; zu Cic. in Catil. I u. II. J. J. 81, 766-67. Ochler, zu Cic. pro Sestio XVI, 411.

Passow, zu Cic. pro Sestio 32, 69. Z. G. XIV, 349-50.

Piderit, über den Kunstwerth der rhetorischen Schristen Cie J. J. 82, 503-16.
Pluygers, lectt. Tullianze. Mn. 1X, 323-35.

du Rieu, schedae Vaticanae in quibus retractantur palimpsestus Tullianus de re publica, C. Jul. Victor, Julius Paris, Jan. Nepotianus, alii ab Angelo Majo editi. Leyden, Brill. XII u. 220

Rec. v. Bähr, Heid. Jahrb. 1860, 459-67. Scheibe, coniecturae Tullianae J. J. 81, 372-76.

Schulz, B. A. de Ciceronis consolatione. Greifswald. 102 S. 8. Seyffert, zu Cic. Briefen (ad. Att, IV, 2) Rh. M. XV, 628-34. Vahlen, krit. Bemkgn. zu Cic. de legibus, O. Z. XI, 1-32 [XVI, 371 - 72].

Cornelius Nepos. Mit Anmkgn. u. einem vollständ. Wörterbuche v. F. W. Hinzpeter. Bielefeld, Velhagen und Klasing. V u. 226 S. 8.

 vitae excellentium imperatorum. In usum scholarum ed. O. Eichert. Editio IV. Breslau, Kern. 103 S. 12. Fleckeisen, zu Corn. Nep. J. J. 81, 285—87. Pontow, Corn. Nep. als Schulbuch. Z. G. XIV, 897—925.

Curtius.

Hug, zu Curtius. Rh. M. XV, 325-27.

#### Ennius.

Bergk, quaestionum Ennianarum specimen novum. Halle (Hendel). 11 S. 4.

#### Frontinus.

Wachsmuth, über die Unächtheit des 4. Buches der Frontinischen Strategemata Rh. M. XV, 574-83.

Mähly, zu Fronto XVII, 176-78.

#### Gellius.

Mercklin, die Citiermethode und Quellenbenutzung des Gell. in den Noctt. Att. L., Teubner. 78 S. 8. — Laelius Felix (Gell. XV, 27, 1) XVI, 168—72.

Grammatici latini ex recensione H. Keilii. Vol. III. Fasc. II (Priscian. ed. Keil). L., Teubner. S. 385-602. 8.

Hegesippus qui dicitur sive Egesippus de bello Judaico ope cod. Cassellani recognitus. Edidit C. F. Weber. Fasc. 4. Marburg, Elwert. S. 169-220. 4.

### Historici latini.

Dräger, Untersuchungen über den Sprachgebrauch der röm. Hi-

storiker. 1. Hft. Güstrow, Opitz & Co. 29 S. 4.
Reifferscheid, die communes historiae des Q. Lutatius Catulus; Atticus im 2. Jahrh, n. Chr. Rh. M. XV, 609-10.

Horatii opera omnia. Recogn. et commentariis in usum scholarum instruxit G. Dillenburger. Editio IV. Bonn, Marcus. XX und 635 S. 8.

v. Ritter. rec. v. Kämpf, Z. G. XIV, 642-69. [XVII, 189].

Gedichte in versgetreuer Ueberstzg. v. J. S. Strodtmann. 2. vielf. verb. Ausg. L., Engelmann. XIV u. 316 S. 8.

Oden und Epoden, für den Schulgebrauch erkl. v. C.W. Nauck. L., Teubner. 3. Aufl. XIII u. 253 S. 8. Satiren und Episteln, für den Schulgebrauch erklärt v. G. T. A.

Krüger. L., Teubner. 3. Aufl. XIII u. 346 S. 8.

Satiren, lat. u. deutsch mit Erläutrgn. v. L. Döderlein. L., Teubner XX. u. 298 S. 8.

Episteln, lat. u. deutsch mit Erläutrgn v. F. S. Feldbausch. L.,

Winter. XII u. 540 S. 8. die Dichtkunst oder der Brief an die Pisonen. Urschrift, Ueber-

setzung, Erklärung von A. Arnold. Halle, Pfeffer. 83 S. 8. Scholia Horatiana quae feruntur Acronis et Porphyrionis post G. Fabricium nunc primum emendatiora ed. F. Pauly. Edit. II. Fasc. 1. Prag, Bellmann. 1. Bd. VI S. u. S. 1-144. 8.

Arnold, das Leben des H. und sein philosoph., sittl. u. dichterischer Character. Halle, Pfeffer. XVI u. 180 S. 8.

Buttmann. zu H. (C. I, 1, 7), Z. G. XIV, 817-44.

Currie, notes on Horace, explanatory, critical, and grammatical, from the best commentators. London, Griffin. 12. Dillenburger, zu H., Z. G. XIV, 154-70, [XVI, 370].

Döderlein, Horat. Sat. I, 3 übersetzt, J. J. 82, 273-76.
Fröhner, Hor. C. I, 14 keine Allegorie, XVII, 172-73.
Funkhänel, Hor. C. I, 24, 5, J. J. 81, 788-89.
Garche, Horatii carminum libr. I. collatione scriptorum gr. illustravit. Halle, Buchh. d. Waisenh. XXX u. 240 S. 8.

Göttling, commentariolum de loco Hor. od. 111, 4, 10. Jena. 6 S. 4. Heller, Hor. C. I, 28. XVI, 731-36.

Horaz, als Aesthetiker in seinem Brief an die Pisonen, mit Be-

rücksichtigung seiner übrigen Gedichte u. der Poetica des Hie-

ron. Vida. Einsiedeln, Benzinger. 4.

Kirchhoff, einige Grundsätze und Regeln des antiken Melos mit besonderer Berücksichtigung des H., nebst einer Analyse von C. II, 14. 17; I, 5; IV, 13; II, 8; IV, 10; III, 30. Z. G. XIV, 81-106.

Kloucek, zur Erklärung des H., O. Z. XI, 481-84.

Kolster, zur Litt. v. H. Satiren u. Episteln J. J. 81, 64-74; 130

Krüger, Bemerkgn. über die v. Döderlein in seinen Berichtigungen und Zusätzen zur Heindorfschen Erklärung zu verschiedenen Stellen empfohlenen Veränderungen in der Interpunction, Z. G. XIV, 721-39 [XVII, 190]. Mähly, zu H. Sermonen XVII, 173-75.

Martin, de Hor. epodorum ratione antistrophica et interpolationibus. Gymn.-Pr. Posen. 20 S. 4.

Obbarius, grammatische Studien zu Hor. Z. G. XIV, 422-25;

937-43.

Ritter, Berichtgn. zu seiner Ausgabe. Rh. M. XV, 640.

Roth, zu Hor. Sat. II, 4, 81 ff. J. J. 82, 323-25.

Rührmund, über Horat. ep. ad Pisones v. 265 — 68. Z. G. XIV, 170 - 74.

Schwenck, Interpolationen in Hor. Rh. M. XV, 239-50.

Seyffert, zu den Oden des Hor. Z. G. XIV, 576 - 87 [XVII, 188. 89].

Supfle, zu Hor. ep. ad Pisones 265 - 68. Z. G. XIV, 587 - 90. [XVII, 189].

Teuffel, zur Horazfrage O. Z. XI, 390-93.

Trompheller, über Hor. C. II, 13; Z. G. XIV, 801 - 09. [XVII,

Winkler, de primo carmine Hor. Gymn.-Pr. Breslau (59). 16 S. 4. Jordanis seu Jornandis de rebus Geticis libr. c. 1—3. ed. C. Stahlberg. Hagen (Butz 59). 24 S. 4.

de Getarum sive Gothorum origine et rebus gestis. Recogn., adnotatione critica instruxit et cum varietate lectionis ed. C. A. Closs. Stuttgart, Fischhaber. 8.

Jurisconsulti.

Fitting, übex das Alter der Schriften römischer Juristen von Hadrian bis Alexander. Basel (Schweighäuser). IV u. 55 S. 4 mit 1 Tab.

Justini historiae Philippicae. Zum Gebrauch für die Schüler der mittleren Gymn.-Kl. bearb. v. G. H. Th. Hartwig. Braunschw., Vieweg u. S. XV u. 294 S. 8.

Müller, J. F., de casuum apud Just. usu. Gymn.-Pr. Budissin (59), 20 S. 4.

Reifferscheid, Just. 11, 7, 9. Rh. M. XV, 484.

Juvenal.

Elwert, Bmkgn. über Crispin in der 1. Satir. Juv. J. J. 82, 181-84. Göbel, Juvenaliana u. Persiana aus einer Wiener Pergament-Handschrift des 10. Jahrh. Gymn.-Pr. Conitz (59). 18 S. 4.

Häckermann, zur Kritik und Erklärung Juvenals J. J. 82, 259-64; 325-330: der pith. Codex Juvenals XVI, 412-49; XVII, 481 -90; die 2. Satire des Persius übers. J. J. 82, 341-43.

J., nochmals Juv. 111, 107-08. J. J. 82, 432-34.

Roth, Juv. I, 115. J. J. 81, 437-39.

Leges.

Hänel, corpus legum ab imperatoribus Romm, ante Justinianum

latarum quae extra constitutionum codices supersunt. Accedunt

etc. Fasc. II. L., Hinrichs. S. 275-82 u. Indices 278 S. 4. Mommsen, Th., codicis Vatic. N. 5766, in quo insunt iuris anteiustinianei fragmenta quae dicuntur Vaticana. B., Dümmler. 144 S. 4.

#### Licinianus.

Fröhner, zu Licin. XVII, 102.

Livi ab urbe condita libri, erkl. von W. Weissenborn. 7. Bd. Buch 31-34. B., Weidmann. 358 S. 8.

iterum recognovit W. Weissenborn. Pars l. lib. I-VI. L.,

Teubner. CXXXV u. 358 S. 8.

edidit M. Hertz. Vol. II. Editio ster. L., Tauchnitz. XCVIII u. 530 S. 8. Cobet, Liv. XXII, 34. XXII. 6 extr. Mn. IX, 298.

Halm, zu den Periochae des Livius J. J. 81, 507-09.

v. Heusde, over eene vermoedilige oorzak v. het grootendeels verloren gaan der annales v. Liv. Versl. d. (Holl.) Akad. V, 374 -387.

Koch, A., emendationes Livianae. Brandenburg. IV u. 19 S. 4.

Ladewig, Liv. XXV, 8. 8. XVII, 682.

Lents, Liv, V, 34, 8. VI, 19, 4. Z. G. XIV, 346-48; 174-75.

Madvig, emendationes Livianae. Haunize (L., Weigel). 638 S. 8.

Michael, in wie weit hat Livius den Polybius als Hauptquelle benutzt? Gymn.-Pr. Torgau (59). 16 S. 4.

Sartorius, quaestiunculae Liv. Gymn .- Pr. Bayreuth. 20 S. 4.

Taine, essai sur Tite-Live. 2e edit. Paris, Hachette u. Ce. VHI u. 352 S. 16.

Tillmanns, disputationis qua ratione L. Polybii historiis usus sit part. I. Bonn. 64 S. 8.

Wesener, de periodorum Liv. proprietatibus. Gymn.-Pr. Fulda. 26 S. 4.

#### Livius Andronicus.

Günther, zu Liv. Andr. Z. G. XIV, 809-14 [XVII, 190].

#### Lucanus.

Genthe, de Lucani vita et scriptis. Berlin (59). 88 S. 8.

Weber, de duplici Pharsaliae Lucaneae exordio. Marburg. 26 S. 4.

#### Lucilius.

Haupt, disputatio de versibus nonnullis Aetnae carminis, Berlin (59), 11 S. 4.

Klussmann, coniect. quaedam Lucil. XVI, 166-68.

Lucreti de rerum natura libri VI. C. Lachmannus recensuit et emendavit. Editio III. B., Reimer. 252 S. 8.

Göbel, zur Texteskritik des L., Rh. M. XV, 401-08.

Montée, étude sur L. considéré comme moraliste. Paris, Durand. 179 S. 8.

Munro, Lucr. III, 198. IV, 822, 1125. 30. V, 1341-47, 91. Journ. of cl. phil. XII, 287-89.

Patin, de Lucr. et du poëme de la Nature. Paris. 19 S. 8.

Proll, de formis antiquis Lucr. Breslau (59). 60 S. 8.

### Minucius Felix.

Roeren, Minuciana i. e. annott. critt. ad Minucii dialogum qui inscribitur Octavius, praemissa commentatione de ipsius scriptoris aetate. Gymn.-Pr. Bedburg (59). 26 S. 4.

#### Naevius.

Berchem, de Gn. Naevii poetae vita et scriptis. Münster, Coppenrath. III u. 112 S. 8.

Nonius.

Vahlen, analectorum Non. libri duo. L., (Teubner). 40 S. 8.

Orosius.

Köhler, zu Orosius, XVII, 552-55.

Ovid.

Cavallin, ad libros Ovidii prolegomena. Lund (59). 52 S. 8. Schenkl, Ovid. u. Livius, O. Z. XI, 401-06 [XVII, 191].

Panegyrici.

Roth (Wölfflin), zum carmen panegyr. in Calp. Pis. XVII, 340-344. Weber, adnott. ad carm. paneg. Pisonis. Marburg. 12 S. 4.

Petronius.

Bücheler, Petron. c. 89 Rh. M. XV, 482.

Phaedri fabulae. Für Schüler mit erläut, und eine richtige Uebersetzung fördernden Anmkgn. versehen v. J. Siebelis. 2. verb. Aufl. L.. Teubner. XIV u. 77 S. 8.

Plautus, die Gefangenen, lat. u. deutsch, hrsg. v. C. E. Geppert B.,

(59. L., Violet). IV u. 112 S. 8. Bergk, Plautin. Studien XVII, 38-58.

Bucheler, coniectanea critica. Rh. M. XV, 428-57.

Ladewig, Plaut. Studien XVII, 248-69; 452-80.

Spengel, zu Plaut. Amphitruo; XVII, 562-65.

Umpfenbach, meletemata Pl. Giessen (Ricker). IV u. 67 S. 8.

Plini naturalis historiae libri XXXVII. Recogn. et indicibus instruxit L. Jan. Vol. V. L., Teubner. CX u. 180 S. 8. Detlefsen, Epilegomena zur Silligschen Ausg. v. Plin. N. H., Rh.

M. XV, 265 - 88, 367 - 90.

Grasberger, de uso Pliniano. Würzburg, Stahel. 128 S. 8.

Keller, ad Plin. N. H. XIV, 4 (de fenore vinario) disp. critica. B., (Hertz 59). 9 S. 4.

Kiessling, Calpurnius Piso der Annalist (Plin. N. H. 33, 17-19). Rh. M. XV, 608.

Vorhauser, die religiös - sittl. Weltanschauung des älteren Pl. Gymn.-Pr. Innsbruck. 32 S. 4.

Plinius II.

Reifferscheid, zu Pl. Briefen. Rh. M. XV, 635-36.

Quintilian.

Bahlmann, quaest. Quintilianeae. Freiburg (59). 33 S. 4.

Rec. v. Meister, J. J. 81, 789 ff.

Meister, quaest. Quintill. Gymn.-Pr. Liegnitz, 23 S. 4.

Törnebladh, de elocutione Quint. quaestt. Upsaliae, Wahlström (58) 34 S. 8.

Unger, sollemnia quibus in aula gymn. Friedlandensis subrector designatus munus auspicaturus est. Gymn.-Pr. (59). 4 S. 4. Rec. v. Meister, J. J. 81, 789 ff.

Ravennatis anonymi cosmographia et Guidonis geographica. Ex libris mscr. edidd. M. Pinder et G. Parthey. B., Nicolai. XXIII

u. 677 S. 8.

Sallusti libri de Catilinae coniuratione et de bello Jug. Accedunt oratt. et epistulae ex historiis excerptae. Edidit R. Dietsch. Edit. III. emendatior. L., Teubner. 122 S. 8.

Kappes, Sall. Jug. 35. XVII, 287.
Putsche, zur Texteskritik des Sall. XVI, 361-64.

Wölfstin, Handschriften zu Sallust XVII, 154 - 69; Jahresbericht über Sallust XVII, 519-48.

Scriptores historiae Augustae.

Peter, H., historia critica scriptorum hist. Aug. Leipzig, Teubner. 43 S. 8.

#### Senecae.

Hause, animadversiones ad Sen. libros de rem. fort. et nat. quaest. Breslau (59), 12 S. 4.

Reifferscheid, Sen. controv. II, 13. Rh. M. XV, 483.

Wollenberg, bibliogr. Notiz. zu den Tragöd. des Sen. Z. G. XIV, 716-18.

#### Statius.

Imhof, de silvarum Stat. condicione critica. Gymn. - Pr. (59). 44 S. 4.

Rec. v. Queck J. J. 81, 639-44.

Volckmar, specimen novae silvarum Stat. editionis. Gym.-Pr. IIfeld. 18 S. 4.

Suetoni praeter Caesarum libros rell., ed. A. Reifferscheid. Inest vita Terenti a Fr. Ritschelio emendata atque enarrata. L., Teubuer. XX und 566 S. 8.

Rec. v. Bähr, H. Jahrb, 1860, 907-20.

Reifferscheid, quaestionum Sueton. particula. Bonn (59). 34 S. 8. Ritschl, zu Suet. vita Terentii. Rh. M. XV, 628.

Symmachus.

Schenkl, die Excerpta aus den Briefen des Sym. im Speculum historiale des Vincentius Bellov. O. Z. XI, 412-16 [XVII, 191]. Taciti Germania, ex Hauptii recensione recogn. et perpetua annota-

tione ill. Fr. Kritz. B. Schneider. XII u. 119 S. S. Agricola ed. Kritz, rec. v. Pahle, Z. G. XIV, 536-40.

Dirksen, die römisch-rechtlichen Mitthlgn. in des Tac. Geschichtsbüchern. B. (Dümmler). 11 S. 4.

Göbel, de poetico Tacitei stili colore. Berlin (59). 42 S. 8.

Heinisch, de nonullis Tac. locis disputatio. Gymn.-Pr. Glatz (59). 14 S. 4.

Kloucek, Tac. Agr. c. 9. O. Z. XI, 185-86.

Kritz, zu Tac. Agr. I, 4. J. J. 81, 645-48.

Latham, on the authority of the Germania of Tac. for the ethnology of Germany, Journ. of cl. phil. XII, 324-46.

Meister, üher den Schluss des 1. Cap. im Agric. des Tac. O. Z. XI, 96—102.

Reifferscheid, zu Tac. Agr. Rh. M. XV, 634-35. Ritter, der cod. Mediceus des Tac. XVII, 662-72.

Schenkl, zu Tac. Agr. I. II. O. Z. XI, 406-12.

Schweizer - Sidler, Bemkgn. zu Tac. Germania. Schul - Pr. Zürich 24 S. 4.

Weinkauff, de Tac. dialogi qui de oratt. inscribitur auctore. Part. II. Gymn..-Pr. Köln (59). 30 S. 4.

#### Terentius.

Fritzsche, lectiones Terentianae. Rostock (L., Fritzsche). 26 S. 4. Humbert, le Phormion de Tér. et les fourberies de Scapin de Molière. Elberfeld (59). Schul.-Pr. 18 S. 4.

Wollenberg, Collation der Andria u. des Phormio aus Handschr. d. Bibl. zu Tours. Z. G. XIV, 711-16; 888-93 [XVII, 189. 90].

Tibulls Elegien u. Lieder ins Deutsche übertragen v. Fr. Frölich. Hamburg, Hoffmann u. Campe. XXVII u. 170 S. 8.

Oestling, de Tib. vita et carminibus quaestiones. Upsala. 21 S. 8.

Valerius Maximus.

Reifferscheid, Val. M. V, 3 extr. 3. Rh. M. XV, 483-84.

Varro. Christ, Beitr. zur Kritik der Bücher Varro's de l. l., XVI. 1808AR 64: XVII, 59-63.

OF WASHINGTON UNIVERSITY ST. LOUIS, - MO.

Lüttgert, theologumena Varroniana a S. Augustino in iudicium vocata. Pars II. Gymn.-Pr. Sorau (59). 30 S. 4.

Mercklin, de Varrone coronarum Rom. militarium interprete praecipuo quaestt. Dorpat (59). 15 S. 4.

Röper, Varron. Vindicien XVII, 64-102. Roth, zu Varro de l. l. XVII, 175-76. Spengel, zu Varro de l. l. XVII, 288-306.

Vahlen, in Varr. satiras, rec. v. Kayser, H. Jahrb. 1860, 241-52. Vergilii opera recensuit O. Ribbeck. Vol. II. Aeneidos libri I—VI. L., Teubner. 435 S. 8. Vol. I., Rec. v. ? H. Jahrb. 1860, 58—60.

Gedichte erkl. v. Th. Ladewig. 1. Bdchn. (Buc. u. Georg) 3. Aufl. B., Weidmann. 188 S. 8.

ed. Conington I. rec. v. Munro, Journ. of. cl. phil. XII, 267-86. Fritzsche, s. Theocrit. Gebauer, s. Theocrit.

Henry, adversaria Virg. XVII, 627-48.

Hitzig, zu Verg. Georg. Rh. M. XV, 321—25. Kalmus, quaestt. Vergill. Gymn.-Pr. Puttbus (59). 20 S. 4.

Kappes, zur Erkl. v. V. Aen. Gymn.-Pr. Freiburg (59). 73 S. 8. Verg. A. II, 31. III, 595, J. J. 82, 289—90.

Munro, Verg. Ecl. IV, 49. Journ. of class. ph. XII, 290—94.

Titler, zu Verg. A. (VI, 411) J. J. 81, 287—88.

Wagner, lectt. Verg. XVI, 537—42. XVII, 170—72; ein Capitel

über die Transposition bei Vergil. XVII, 363-67. - lectt. Vergil. libellus, rec. v. ? H. Jahrb. 1860, 61-63.

## Index auctorum.

|                                                        | Pag. | particle of the first of the                       | Pag. |
|--------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|------|
| Aeschyl. Agam. 2,                                      |      | Aeschyl. Choeph. 274-296. 315                      |      |
| <b>— 76.</b> 90. 94. 106. 124                          | 185  | —478 . Section :                                   | 185  |
| 127 John Stauter                                       | 120  | <b>—</b> — 505 <b>—</b> 7. 569. 570. 585           | 184  |
| <b>— — — 144. 150. 249</b>                             | 185  | -624.629.630                                       | 185  |
| <del> 424</del> ( · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | 184  | 670 pt 1 98 10 cm 1                                | 183  |
| <del> 621</del>                                        | 183  | —— 706. 770. 783—837                               | 185  |
| <u> </u>                                               | 185  | <del> 844</del>                                    | 134  |
| <del> 626</del>                                        | 184  | 931-72.993-1004.                                   |      |
| <b>- - 696. 711-13.</b>                                |      | 1032                                               | 185  |
| <b>-</b> - 968-69. 970-71. 1035.                       |      | — Eumen. 140                                       | 185  |
| 1050. 1053. 1054. 1071.                                |      | 4                                                  | 183  |
| <del> 1198</del> · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 185  | <del>- 799</del>                                   | 185  |
| <b>— —</b> 1303. 4. 1333. 1512. 1612                   |      | <b> 932</b>                                        | 183  |
| <b>-48.</b>                                            | 184  | - Glauc. fr.                                       | 720  |
| <del>- 1659</del>                                      | 185  | - Pers. 382                                        | 183  |
| - Choeph. 32                                           | 185  | 619 · · · · x · · · x · · · · · · · · · ·          | 685  |
| 6i. 64                                                 | 183  | - + 859 p. 1 2 1 2 2 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 3 | 183  |
| <b></b> 66 <b>-</b> 74. 159 <b>-</b> 162               | 185  | — Prom. 38 bis.                                    | 184  |
| ——————————————————————————————————————                 |      | -, - 86 M mrs , 1 1 2 Milette                      | 228  |
| <b>—</b> — 250                                         | 183  | 1 239 . V. Alek inc                                | 573  |

| Aeschyl. Prom. 256. 347 p.                           | 184  | Caesar. BG. VII, 7, 2 p. 282                                                                                                      |
|------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 371                                                  | 183  | VII, 8. 273                                                                                                                       |
| 380 bis. 381                                         | 184  | - – VII, 35, 3                                                                                                                    |
| 427                                                  | 183  | Caesar. BG. VII, 7, 2 p. 282  - VII, 8. 273  - VII, 35, 3 188  - VII, 42, 5 282  - VII, 58, 2.6.60, 1.61, 5 284  - VII, 65, 2 285 |
|                                                      | 184  | - VII, 58, 2, 6, 60, 1, 61, 5 284                                                                                                 |
| <b></b> 431 <b>-</b> 35                              |      | VII 05 0 00, 1. 01, 0 204                                                                                                         |
| <del></del>                                          | 183  | - VII, 65, 2 285                                                                                                                  |
| <del> 657</del>                                      | 573  | VIII, (J                                                                                                                          |
| -674-75.734-35                                       | 183  | VII, 75, 2 quater 282<br>VII, 90, 6 283<br>VIII, 26, 2 272<br>VIII, 31 271                                                        |
| 785                                                  | 185  | - - VII, 90, 6 283                                                                                                                |
| 992-94                                               | 184  | - - VIII, 26, 2 272                                                                                                               |
|                                                      | 184  | - VIII. 31 271                                                                                                                    |
| - Sept. 364. 804. 810. 811. 812                      |      | Carm. paneg. in Calp. Pis. 340                                                                                                    |
| - Suppl. 21. 80. 337. 338                            | 184  |                                                                                                                                   |
| <u> 514. 795</u>                                     | 185  | Cassiod, inst. subscr. 555                                                                                                        |
| 968                                                  | 184  | Catalog, numm. graec. dig. Ar-                                                                                                    |
| Anecd. Oxon. Cram. I, p. 83, 30                      | 574  | neth. tom. IV, p. 389 nr.                                                                                                         |
| Apoll. Rhod. III, 881                                | 167  | 59-62 374                                                                                                                         |
| Apon. 1000 IV 1794                                   | 685  | Choerobosc. Gr. 749 721                                                                                                           |
| I, 499. IV, 1724                                     | 000  |                                                                                                                                   |
| Appian. de reb. gall. p. 425-                        | 40=  |                                                                                                                                   |
| 46. (Bk. 1, p. 39)                                   | 187  | -63, 177 515 ann.                                                                                                                 |
| 46. (Bk. 1, p. 39)<br>Apul. Metam. IV, 32. V, 27.    |      | -64, 168                                                                                                                          |
| de magia c. 41                                       | 178  | - 65, 182. 68, 192 516                                                                                                            |
|                                                      | 451  | - pro Coel. 20, 50                                                                                                                |
| Arat. 33                                             | 573  | - pro Milon. 9, 14 726                                                                                                            |
| Arist. Acharn. 740                                   |      |                                                                                                                                   |
| — Nubb. 315 sq.                                      | 148  |                                                                                                                                   |
| — — 517 sqq.                                         | 287  | — — Murena 19, 39 517                                                                                                             |
| - Thesmoph. 390                                      | 548  | - Phil. IX, 3, 6                                                                                                                  |
| Aristot. problem. ined.                              | 574  | — in Pis. IV, 8 672                                                                                                               |
| Athen. XIV, p. 658 E. F. 75                          | ann. | - p. Planc. 41, 100 515                                                                                                           |
| Athen, Aiv, p. 050 L. 1.                             | 728  | - fragm. p. Scaur. 9, 18. p.                                                                                                      |
| Auct. ad Herenn. IV, 4                               |      |                                                                                                                                   |
| Babrius                                              | 182  |                                                                                                                                   |
| Babrii cod. ms.                                      | 321  | - p. Sest. 65, 136                                                                                                                |
| Caesar. BC. III, 71                                  | 41   | - Verr. III, 16, 42 518                                                                                                           |
| — BG. I, 15                                          | 736  | IV, 3. 47<br>V, 29, 76<br>V, 30<br>728                                                                                            |
| cod. Vat. 3864                                       | 649  | - - V. 29, 76 515                                                                                                                 |
| 1 W 2 Lia 40 K                                       | 278  | V 30 728                                                                                                                          |
| 1, 7, 3 bis. 10, 5                                   |      | - de Invent. I, 6                                                                                                                 |
| <b>— 1,</b> 13, 3                                    | 656  | _ do 11170401 -, 0                                                                                                                |
| <u> </u>                                             | 655  |                                                                                                                                   |
| = $=$ $1, 26$                                        | 274  | - Off. II, 11, 40 516                                                                                                             |
| - $ 1$ , 37, 3. 38, 3                                | 278  | — de Orat. II, 8, 31                                                                                                              |
| i, 38, 4                                             | 655  |                                                                                                                                   |
| I, 30, 4<br>II, 3, 1                                 | 273  | Tusc. I. 19, 43                                                                                                                   |
| II, 0, 1                                             | 278  | - Epist. ad Att. VIII, 12 C extr. 516                                                                                             |
| 11, 16, 2                                            |      | ad Fam. 1. 9. 19 518                                                                                                              |
| <b>— — 11,</b> 34, 1                                 | 279  | au I um: -, o, -                                                                                                                  |
| <b>— — 11,</b> 35, 3                                 | 272  |                                                                                                                                   |
| - $ 111, 7, 2$                                       | 272  | X1, 2, 2                                                                                                                          |
| III, 9, 3                                            | 655  | XIII, 11, 1 516                                                                                                                   |
| 111 0 8 22 1 4 27 2                                  |      | XIII. 55 extr. 515                                                                                                                |
| = $=$ $111, 9, 8.22, 1.4.27, 2$                      | 655  | Corn. Nep. XV, 5, 5. 511                                                                                                          |
| IV, 25, 6<br>V, 11, 8                                |      | Corp. inscrr. graec. nr. 84 160                                                                                                   |
| V, 11, 8                                             | 280  | Corp. inserr. glade. in. 02                                                                                                       |
| V, 12, 4                                             | 655  | - nr. 3285                                                                                                                        |
| - $ V$ . 20, 1, 21, 1 280.                           | 281  | - nr. 3285<br>- nr. 5858<br>- nr. 5858                                                                                            |
| V 39 1 273.                                          | 281  | Cyrill, c. Iul. 1X, p. 318D 314                                                                                                   |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ | 271  | Demosth. adv. Aristocr. 217 619 sqq.                                                                                              |
| V, 00                                                | 655  |                                                                                                                                   |
| - - VI, 5, 3                                         |      | — Androt. 74 613 sqq. — Midiana 606 sqq.                                                                                          |
| VII, 3, 1 bis.                                       | 283  | - Androt. 14 606 and                                                                                                              |
| - – VII, 4, 6                                        | 272  | — Midiana 606 sqq.                                                                                                                |
| , , ,                                                |      |                                                                                                                                   |

```
Demosth.adv.Midiam.21p.606 ann. 3 | Hesiod. Theog. 119-139 p. 132
— Phoen. 1737—01
— versus recens repertus 573
— versus recens repertus 573
— 25

1V, p. 291, 33)
— 71 (Stob. flor. IV, p.296, 3) 574
— 47. 56. 60

Tob.

Mein. IV, p. 273, 1)
— 258 (Stob. flor. IV, 288, 26) 574
— 80. 83. 85 sq.

705

Fronto 176 sqq.
Gaius I, 95
Gellius XVIII, 12, 4
— 268
Herodian. I, 2, 2. 5
— 571
— I, 3, 2. 4, 4. 5, 3. 9, 8.
14, 3. 17, 5
— 11, 1, 2. 7, 1. 12, 3
— 11, 1, 3. 4, 4. 6, 3. 9, 1.

110 1 24

111 1 27

111 1 27

112 3 572

113 1 3 4, 4. 6, 3. 9, 1.

114 1 IV 5 3. 13, 13

115 1 25

116 1 3 4 4 1 IV 5 3. 13, 13

117 1 25

118 1 3 4 4 6 6 3. 9, 1.

119 1 24

110 1 24

110 1 26

110 1 24

110 1 26

111 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 27

110 1 2
   — 258 (Stob. flor. IV, 288, 26) 574
Fronto 176 sqq.
Gaius I, 95 111 sqq.
Gellius XVIII, 12, 4 268
Herodian. I, 2, 2, 5 571
— I, 3, 2, 4, 4, 5, 3, 9, 8, 14, 3, 17, 5 572
— II, 1, 2, 7, 1, 12, 3 572
— II, 1, 3, 4, 4, 6, 3, 9, 1, 12, 1, 14, 1, IV, 5, 3, 13, 3, V, 3, 11, VI, 8, 8, 9, 4, VIII, 1, 4, 1, 10, 3, 8, 5, 4, 7, VIII, 7, 5
Herodot. 4, 128 605
— 5, 77
Hesiod. Op. et D. 129 sqq.
— 618—694, 504—560 130
— Theog. 123 sqq, 307 sqq.
                                                                                                                                                                                                                                                          - 249. 200
- 265
- 270. 71
- 336
- 332. 340
- 342
- 439
- 453
- 520
- 530
- 549
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  705
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   704
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    705
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    706
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   684
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              685
                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                685
```

| TT 11 17 1 0 10 00                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Hom. II. II, 1. 8. 12. 36 p.                                                                                                                                                                                                                                             | 705               | Hom. II. XIX, 245 p. 685                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <del> 65</del>                                                                                                                                                                                                                                                           | 692               | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                   | 705               | XX, 12 685                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 137 692.                                                                                                                                                                                                                                                                 | 699               | -42.43 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <del> 153</del>                                                                                                                                                                                                                                                          | 699               | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                   | 705               | 99 694                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>—— 206</b>                                                                                                                                                                                                                                                            | 695               | - - 101 $<$ $<$ 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - 238. 258. 264. 284. 302.                                                                                                                                                                                                                                               |                   | 135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 314                                                                                                                                                                                                                                                                      | 705               | 147 702                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| — — 316 sq.                                                                                                                                                                                                                                                              | 692               | 156 694                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| —— 317 * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                             | 690               | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <del> 318</del>                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>6</b> 98       | - 379. 389. 394. 416 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          | 692               | XXI,108.143.205.213.259 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <del> 526. 532</del>                                                                                                                                                                                                                                                     | 705               | -455 695                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 537. 549 Od                                                                                                                                                                                                                                                              | 692               | XXII. 12 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| - 542                                                                                                                                                                                                                                                                    | 700               | 325 692                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <del> 592</del>                                                                                                                                                                                                                                                          | 705               | 522,773 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>— —</b> 616, 625, 634                                                                                                                                                                                                                                                 | 705               | XXIII. 263 685                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <u>- 641 3 11 2000</u>                                                                                                                                                                                                                                                   | 699               | 510 690                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 658                                                                                                                                                                                                                                                                      | 705               | XXIV. 252 692                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 671 ·····                                                                                                                                                                                                                                                                | 699<br>705<br>690 | 292,320 693                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 690, 697                                                                                                                                                                                                                                                                 | 705               | 344, 369, 642                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779, 795                                                                                                                                                                                                                                                                 | 690               | - Odyss. I. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| III. 357                                                                                                                                                                                                                                                                 | 690               | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V. 57                                                                                                                                                                                                                                                                    | 695               | $\frac{1}{1}$ - 41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 288                                                                                                                                                                                                                                                                      | 707               | 702                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 778                                                                                                                                                                                                                                                                      | 708               | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - VI 347                                                                                                                                                                                                                                                                 | 699               | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 523 of Colors (53)                                                                                                                                                                                                                                                     | 690               | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - VII 113 600                                                                                                                                                                                                                                                            | 715               | 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - VIII 183                                                                                                                                                                                                                                                               | 695               | 337                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <del>= - 203</del>                                                                                                                                                                                                                                                       | 700               | 341                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| IX. 131, 451 11 561                                                                                                                                                                                                                                                      | 685               | - H. 77 710                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 579                                                                                                                                                                                                                                                                      | 187               | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 636                                                                                                                                                                                                                                                                      | 701               | VI. 5 674                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| - X 268                                                                                                                                                                                                                                                                  | 701               | - - VII. 57 673                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| - XI 532 639                                                                                                                                                                                                                                                             | 700               | 92 685                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - XII 2 14 136                                                                                                                                                                                                                                                           | 690               | -206 673                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 140                                                                                                                                                                                                                                                                      | 696               | - 1X. 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          | 692               | 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          | 702               | X 16 706                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - 616. 625. 634 - 641 - 658 - 671 - 690. 697 - 779. 795 - III, 357 - V, 57 - 288 - 778 - VI, 347 - 523 - VIII, 113 - 699 VIII, 183 - 203 - IX, 131. 451 - 579 - 636 - X, 268 - XI, 532. 639 - XII, 2. 14. 136 - 140 - 147 - 442 - XIII, 6 - 227 - XIV, 30. 122. 265. 398 | 708               | 19, 390                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 227                                                                                                                                                                                                                                                                      | 694               | 464                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| $ \times$ XIV, 30. 122. 265. 398                                                                                                                                                                                                                                         | 702               | - XI. 305 166, 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| = 205                                                                                                                                                                                                                                                                    | 694               | — XII. 369 354                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| XV 71                                                                                                                                                                                                                                                                    | 700               | XIII 94. 98 690                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 600                                                                                                                                                                                                                                                                      | 699               | 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - XVI 153                                                                                                                                                                                                                                                                | 714               | XIV 89 716                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 236                                                                                                                                                                                                                                                                      | 685               | XX, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 467                                                                                                                                                                                                                                                                      | 713               | - XXI 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| VVII 5                                                                                                                                                                                                                                                                   | 685               | - 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| VVIII 19                                                                                                                                                                                                                                                                 | 707               | - XXIII 201 690                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| AVIII, 40                                                                                                                                                                                                                                                                | 716               | Horst Carm. I. 3. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - XIV, 30. 122. 265. 398 - 305 - XV, 71 - 609 - XVI, 153 - 236 - 467 - XVII, 5 - XVIII, 48 - 86 - 351 - 380. 482 - XIX, 177                                                                                                                                              | 162               | 379. 389. 394. 416 693 XXI, 108.143. 205. 213.259 693 455 692 325 692 522. 773 693 XXIII, 263 685 - 510 690 XXIV, 252 692 - 292. 320 693 - 344. 369. 642 692 - Odyss. I, 7 702 - 18 25 - 414 710 - 71 702 - 85 707 - 88 709 - 110 711 - 225 699 - 337 714 - 11, 77 710 - 191 702 - VI, 5 674 - VII, 57 673 - 92 685 - 206 673 - IX, 58 350 - 73 704 - X, 16 706 - 19. 390 164. 716 - 464 685 - XI, 305 166. 67 - XIII, 369 354 - XIII, 94. 98 690 - 255 685 - XIV, 89 716 - XX, 179 164 - XX, 179 701 |
| 200 400                                                                                                                                                                                                                                                                  | 685               | I 1/A 1/79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 38U. 40Z                                                                                                                                                                                                                                                                 | 605               | 1 15 16 11 1 180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XIX, 177                                                                                                                                                                                                                                                                 | 093               | 1, 10, 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| H- C I 24 E                                             | 26. 44, 30. 51, 6. 60, 29. 68, 23. 73, 16 p. 573 Pind. Nem. VI, 33 358 VI, 51 357 VI, 55 sq. 320 Ol. III 733 Pyth. I, 92 sq. 357 Plato Lach. p. 187 e 191 Plant Amphits Aggest 9 19       |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nor. U. 1, 31, 3                                        | 20. 44, 30. 31, 0. 00, 23.                                                                                                                                                                |
| <b></b>                                                 | 08, 23. (3, 10 p. 363                                                                                                                                                                     |
| ——————————————————————————————————————                  | Pind. Nem. V1, 33                                                                                                                                                                         |
| — — III, 1, 33 sqq. 3, 13. 4,                           | - VI, 51                                                                                                                                                                                  |
| 9 sqq. 5, 36 sqq. 6, 23.                                | - - VI, 55 sq. 320                                                                                                                                                                        |
| 24. 8. 25 sqq. 19. 13 723                               | - OI. III 733                                                                                                                                                                             |
| 23, 17, IV, 2, 30 189                                   | Pyth. 1, 92 sq. 357                                                                                                                                                                       |
| IV, 4, 13-16                                            | Plato Lach p. 187 e 191                                                                                                                                                                   |
| - Epist. J. 11, 7 723                                   | Plaut. Amphitr. Acrost. 9. 1,                                                                                                                                                             |
|                                                         |                                                                                                                                                                                           |
|                                                         |                                                                                                                                                                                           |
| — ad Pison. 265                                         | - 1, 1, 305. II, 1, 28. 33. 564                                                                                                                                                           |
| - Epod. 1, 5                                            | 11, 1, 51                                                                                                                                                                                 |
| - Serm. I, 1, 88-91 190                                 | —— II, 1, 73                                                                                                                                                                              |
| I, 1, 108 172<br>I, 1, 118 sqq. 348<br>I, 2, 13, 19 190 | 11, 2, 1-9 565                                                                                                                                                                            |
| — — I, 1, 118 sqq. 348                                  | II. 2, 66 564                                                                                                                                                                             |
| ——————————————————————————————————————                  | - Bacch, I. 1. 262, 265                                                                                                                                                                   |
| 1, 2, 80 174                                            | - II 2 263                                                                                                                                                                                |
| 1, 2, 00                                                | 17 2 264 266                                                                                                                                                                              |
| I, 3, 25                                                | - 17, 2 204. 200                                                                                                                                                                          |
|                                                         | vers 107                                                                                                                                                                                  |
| ——————————————————————————————————————                  | 120                                                                                                                                                                                       |
| <b>— — 1</b> , 4, 100. 110. 121. 5,                     | 125-128 269                                                                                                                                                                               |
| 15, 6, 45                                               | -213.216 265 ann.                                                                                                                                                                         |
| I, 8, 20 174<br>I, 8, 30 190                            | -401 69 53                                                                                                                                                                                |
| I. 8. 30                                                | 720 267                                                                                                                                                                                   |
| - I, 10, 20 sqq. 175                                    | 785                                                                                                                                                                                       |
| - I, 10, 20 sqq. 175<br>- I, 10, 50 189                 | 1150                                                                                                                                                                                      |
| 11 1 12 2 20 65 150                                     | I, 1, 305. II, 1, 28. 33. 564 II, 1, 51 II, 1, 73 II, 2, 1-9 II, 2, 66 - Bacch. I, 1. 262. 265 II, 2 IV, 2 IV, 2 120 125 125 213. 216 401 - 720 - 785 - 785 - 150 - Menaechm. 82. 98. 223 |
| 11, 1, 23. 3, 30. 65. 158.                              | - Menaechm. 82. 98. 223 55                                                                                                                                                                |
| 180-190. 201. 326. 6, 27.                               |                                                                                                                                                                                           |
| 7, 24. 53 sqq. 7, 63-65 190                             | - 316. 489. 709. 713. 744. 55                                                                                                                                                             |
| Inscript. graecc. 345. 549. 568                         | -790 . 464                                                                                                                                                                                |
| Inscript. graecc. 345. 549. 568 novv. 370. 352. 718     |                                                                                                                                                                                           |
| - latt. Grut. 192, 5 371<br>- Orelli 6011 371           | - - 909. 935 462                                                                                                                                                                          |
| Orelli 6011 371                                         | <b></b> 958. 961 55                                                                                                                                                                       |
| - novv. 179 sqq. 182. 372. 373                          | ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                    |
| lon. fragm. I Bergk 357                                 | WEIC. 33-30, 39-00 4//                                                                                                                                                                    |
| Iuvenal. X, 210-12. 213-15.                             |                                                                                                                                                                                           |
|                                                         | 167 170                                                                                                                                                                                   |
|                                                         | - 101-110                                                                                                                                                                                 |
| - 227-30. 250-55 482                                    | - 354 (1) 14 19 30 ann.                                                                                                                                                                   |
| -263-64.268-69 483                                      | -371-372 478                                                                                                                                                                              |
| 300 <b>-2</b>                                           | ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                    |
| <b></b> - 304-5. 306-9. □                               | ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                    |
| <del> 310-11, 311-14 486</del>                          | ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                    |
| X, 322. 324–28 488                                      | <b> 859 42</b>                                                                                                                                                                            |
| 339-41 489                                              |                                                                                                                                                                                           |
| <b>- - 342 - 44. 354. 357. 362. -</b>                   | 979  478                                                                                                                                                                                  |
| 365-66 490                                              | 1. 1.                                                                                                                                                                                     |
| Tionian Dunta = 40 40 00                                | -981-86.1003                                                                                                                                                                              |
| Licinian. Pertz. p. 10, 18. 23,                         | — Mil. Gl. 21 56 56 256                                                                                                                                                                   |
| 1 sqq. 24, 1 sqq. 182                                   | 229  sqq. 256                                                                                                                                                                             |
| 1 sqq. 24, 1 sqq. 182<br>Liv. 25, 8, 8 682              | -328.29.394-96 257                                                                                                                                                                        |
| Nonius p. 61, 17, 503, 25, 539.                         | 1 452                                                                                                                                                                                     |
| 11 92 ann.                                              | 527 257                                                                                                                                                                                   |
| Oracc. graecc. 100 Ab. / 551                            | 586-595 - 260 ann                                                                                                                                                                         |
| Oros. IV, 17 p. 263 553                                 | 592 ag. 250                                                                                                                                                                               |
| Pausan. I, 24 347                                       | 702 1026-20                                                                                                                                                                               |
| Pausan. I, 24 347 348                                   | 1/35 37                                                                                                                                                                                   |
| Phryn. ed. Bekker. p. 16. 29. 28,                       | Mostell I 2                                                                                                                                                                               |
| 1 11 Ju. eu. Deaker. p. 10. 23. 20,                     | - 527<br>- 586-595<br>- 592 sq.<br>- 702. 1026-29<br>- 1435-37<br>- Mostell. I, 3                                                                                                         |

| Plaut. Most. III, 1 p. 470<br>- 170. 171. 172. 173 465                             | Dia N H VIII 160 - 725                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 470 470 470 470                                                                    | P. (55)                                                                                                                                             |
| - 170. 171. 172. 173 · 405                                                         | 30                                                                                                                                                  |
| -208-223. 227. 231-32.                                                             | <del>-</del> - 34, 19, 58 375                                                                                                                       |
| 233-34. 235. 274-281 466                                                           | Plin. N. H. VIII, 160 p. 735<br>- 36<br>- 34, 19, 58 375<br>Plut. Cim. 10 306                                                                       |
| 233-34. 235. 274-281 466<br>506-11 467<br>532-40 468. 469<br>573-618 470<br>593 56 | - de def. oracc. 11 158 Poet. lyr. ed. Bergk. 495 573                                                                                               |
| - - 532 - 40 468 469                                                               | Poet, lyr. ed. Bergk, 495 573                                                                                                                       |
| -573-618                                                                           | Ruodolf in Pertz Mon. Germ.                                                                                                                         |
| 502                                                                                | T I CCO                                                                                                                                             |
|                                                                                    | T. I 662<br>Sadoleti Epistola 666                                                                                                                   |
| 609. 796-826 470                                                                   | Sadoleti Epistola 666                                                                                                                               |
| <b>—</b> 862. 1143—1145 471                                                        | Sallust. cod. Bern. conl. 155 sqq.                                                                                                                  |
| - Pers. I. 1. 2 474 sq.                                                            | - Cat. I, 6 524 527 - 5, 1 532 524 527                                                                                                              |
| <b>—————————————————————————————————————</b>                                       | 3 3 5 4 5 527                                                                                                                                       |
| A'77                                                                               | 5 1 529                                                                                                                                             |
| - 46                                                                               |                                                                                                                                                     |
| — — 58 sqq. : .44                                                                  | ——— 5, 9                                                                                                                                            |
| -61 5 45                                                                           | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                |
| - 64 sqq. 46                                                                       | -20, 6.7                                                                                                                                            |
| 70                                                                                 | - - 35, 6, 37, 3, 42, 2, 51,                                                                                                                        |
| 277 · 40 ann                                                                       | 4 0 532                                                                                                                                             |
| 240 54 470                                                                         | 50 40 534                                                                                                                                           |
| 349-31                                                                             | - 32, 10                                                                                                                                            |
| - - 355-56. 473                                                                    | ——————————————————————————————————————                                                                                                              |
| <b></b> 442. 43 € € 472                                                            | 52, 25                                                                                                                                              |
| -482-85 475 ann.                                                                   | <b></b>                                                                                                                                             |
| 804 811                                                                            | 61. 4                                                                                                                                               |
| 019                                                                                | Ing 1 3 532                                                                                                                                         |
|                                                                                    | 108. 1, 5                                                                                                                                           |
| 816-17 473                                                                         | ——————————————————————————————————————                                                                                                              |
| - Pseud. III, 2 in. 461                                                            | 35  287                                                                                                                                             |
| 65 52                                                                              | - 85, 44. 110, 3 522                                                                                                                                |
| 96                                                                                 |                                                                                                                                                     |
| 147 . 16 . 30                                                                      | - Hist. 1, 23 542<br>- 1, 27 543<br>- 1, 41, 1. 68 542<br>- 1, 73 543<br>- 1, 86 546                                                                |
| 455                                                                                | 1 41 1 68 542                                                                                                                                       |
| 100                                                                                | 1, 41, 1, 00                                                                                                                                        |
| <del></del>                                                                        | 1, 73 345                                                                                                                                           |
| <b>268.</b> 286. 303 · 458                                                         | -1,86                                                                                                                                               |
| 384 sqq. 457                                                                       | <u> 1, 94. 2, 49. 50. 4, 32.</u>                                                                                                                    |
| -406-9                                                                             | 34. 62. in. 18. 96 543 — fragm. incert. 539 sqq. — 3, 29 K. 25 D. 546                                                                               |
| 510 523 536 //50                                                                   | - fragm, incert. 539 sgg.                                                                                                                           |
| - J15. U25. U00 400                                                                | 2 20 K 25 D 546                                                                                                                                     |
| 724. (31-30 Dia 10 400                                                             | Catal ad Una Od & 1 665 404                                                                                                                         |
| - 944-45. 1204 461                                                                 | Schol. ad from. Od. 0, 1, 005 491                                                                                                                   |
| - Stich. II, 2 455                                                                 | $  \lambda$ . 221 518                                                                                                                               |
| <u>→ − 20−33</u> → 454                                                             | — Pind. ed. Momms. p. 2 360                                                                                                                         |
| 47                                                                                 | p. 9 36.55 361                                                                                                                                      |
|                                                                                    | Schol. ad Hom. Od. 6, 1, 665 491  — — — 1, 221 518  — Pind. ed. Momms, p. 2 360  — — — p. 9 361  SC. de Bacchan. 717                                |
| CO CO FA 407 440                                                                   | Seneca Controv. 1, 8, 16 p.                                                                                                                         |
| -68.69-74.107-118.                                                                 | 142 2 0 14 02 n 142                                                                                                                                 |
| 119—22 455                                                                         | 113, 3. 2, 11, 23. p. 148,                                                                                                                          |
|                                                                                    | 12. 9, 25, 29. p. 200, 17.                                                                                                                          |
| 34. 139—40                                                                         | 10, 30. p. 304, 17 6 574                                                                                                                            |
| - $-$ 176 $-$ 178 455                                                              | Sibyll. Oracc. III, 459-725.                                                                                                                        |
| - Trin. II. 2 in. 249                                                              | XII. 215—17 560                                                                                                                                     |
| 1. Tin. 11, 2 in.                                                                  | Sephool Ai 251                                                                                                                                      |
|                                                                                    | 140C COE                                                                                                                                            |
| -367 250                                                                           | 1100 000                                                                                                                                            |
| 410. 414. 420. 421. 333 231                                                        | extr. 428                                                                                                                                           |
| 567. 568. 586-88 252<br>704. 705-708 253                                           | - Antig. 104-106 559                                                                                                                                |
| 704 705 - 708 253                                                                  | ——————————————————————————————————————                                                                                                              |
| 257 80 000 000 255                                                                 | 466                                                                                                                                                 |
| <b>= 857-60. 929. 980 255</b>                                                      | 004 561                                                                                                                                             |
| 1017. · . · . · · · · · · · · · · · · · · ·                                        | 4079                                                                                                                                                |
| - 1017                                                                             | Sibyll. Orace. III, 459—725.  XII, 215—17  Sophoel. Ai. 251  — 1186  — extr.  — Antig. 104—106  — 158  — 466  — 994  — 1073  — 1073  — extr.  — 434 |
| <b>—</b> — 1130                                                                    | -:- extr                                                                                                                                            |
|                                                                                    |                                                                                                                                                     |

| Sanhael Electr over p 430                                                                | Sophocl. Thyest. fr. 235 p. 558                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Sophocl. Electr. extr. p. 430 - Oed. Col. 47 - 63 - 109. 138 - 143 558                   | Stop and Escape                                                                    |
| 62 20                                                                                    | Stob. cod. Escor. 337                                                              |
| 100 120                                                                                  | v. Excerpta, Floril.                                                               |
| 1109. 100                                                                                | Tac. An. I, 15. 17. 19. 35. 41. 42.                                                |
| 143                                                                                      | 52. 59. 74. 79. 11, 6, 8, 13 191                                                   |
| <del></del>                                                                              | - IV, 62. 69 728<br>- XIV, 21 349                                                  |
| <b>— —</b> 152—163                                                                       | XIV, 21 349                                                                        |
| <b></b> 192. 280                                                                         | v. Rudolf. Sadoletus                                                               |
| 327-330 35                                                                               | Tertull. apolog. 16. ad nat. 1, 14 350                                             |
| → 380 cm (104 200 cm) 36                                                                 | Theocrit. XXIII, 41 560                                                            |
| <b>—————————————————————————————————————</b>                                             | Theogn. 351 355                                                                    |
| <b>— 452 — 454 229</b>                                                                   | — — 631 · · · · · 685                                                              |
|                                                                                          | Theocrit XXIII, 41 560 Theogn 351 355                                              |
| — — 536. 539 sqq. 231                                                                    | — 963 sqq 355                                                                      |
| - $ 813. 814 234$                                                                        | ——————————————————————————————————————                                             |
| <b>—————————————————————————————————————</b>                                             | <b>—————————————————————————————————————</b>                                       |
| 989 . 1 . 1 685                                                                          | ——————————————————————————————————————                                             |
| <del></del>                                                                              | Thuc. VI, 23 347                                                                   |
|                                                                                          | Varro LL. 5, 18. 21. 31 - 175                                                      |
| <b>—</b> — 1534, 1535                                                                    | -5.52 298                                                                          |
| <b>— —</b> 1556, 1557 243                                                                | - 5, 53                                                                            |
| - 1566 sq. 1570 sqq. 244                                                                 | - 5 64                                                                             |
| - 1584 245                                                                               | 5 74                                                                               |
| 1675 76 05 1702 246                                                                      | 5 01 110                                                                           |
| 1759                                                                                     | 0, 91, 119                                                                         |
| 241                                                                                      | 5 450                                                                              |
| - 1752 247<br>- extr. 431<br>- Oed. Reg. 50. 62. 421                                     |                                                                                    |
| - Ued. Reg. 50. 02. 421                                                                  | 6, 3 175                                                                           |
| 04                                                                                       | 6,225 292                                                                          |
| - 64<br>- 74<br>- 117<br>- 173<br>- 177-234<br>- 421<br>- 421<br>- 421<br>- 421<br>- 421 | $ \begin{vmatrix}5, 152 \\6, 3 \\6, 225 \\6, 268 \\7, 2.5 \\7, 357 \end{vmatrix} $ |
| 117 421                                                                                  | -7, 2.5                                                                            |
| <del></del>                                                                              | - 7, 357 60. 303.                                                                  |
|                                                                                          | — — 7, 359 EOC 292                                                                 |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                     | — 7, 382       301                                                                 |
| 255 Francis All at 412                                                                   | 8, 41 176                                                                          |
| - 263                                                                                    | -8,294 293                                                                         |
| <b> 292</b> 409                                                                          |                                                                                    |
| ——————————————————————————————————————                                                   | 8, 418 · · · · · · · · · · · · 294                                                 |
| 397 410                                                                                  | - <b>8</b> , 445 <b>60</b> . 303                                                   |
| - 478 man in reache 412                                                                  | <b> 9, 30</b> 176                                                                  |
| <b>←</b> − 510. 566. 567 <b>←</b> 421                                                    | 9, 457 294                                                                         |
| 623 saa /··· 115                                                                         | 0 464 97 008                                                                       |
| 636 He He 420                                                                            | 9, 472                                                                             |
| <del> 681 573</del>                                                                      | - 9, 401<br>- 9, 472<br>- 9, 491<br>- 9, 495<br>- 9, 506<br>- 9, 506<br>- 9, 506   |
| <b></b> 696 420                                                                          | 9, 495                                                                             |
| → <b>—</b> 816 415                                                                       | - 0 506                                                                            |
| 840                                                                                      | - 9, 510<br>- 9, 519<br>- 9, 519<br>61. 290. 304<br>- 9, 519<br>61. 305            |
| 976                                                                                      | _ 0 510                                                                            |
| -4 - 1055 A15                                                                            | 10 9 his 9 his                                                                     |
| 1289 572                                                                                 | 10, 2 018, 3 018                                                                   |
| 1494                                                                                     | 10, 549                                                                            |
| 1519 (0) (0) 404                                                                         | 10, 534                                                                            |
| 1506 421                                                                                 | 10, 572 63. 306                                                                    |
| DL:1 220 204                                                                             | 10, 574 bis 63                                                                     |
|                                                                                          |                                                                                    |
| — extr. 432                                                                              | - ap. Lact. inst. 1, 11, 45 75 ann.                                                |
| - Irach. 1136 573                                                                        | - ap. Apic. art. coq. III, 2.                                                      |
| ——————————————————————————————————————                                                   | - ap. Apic. art. coq. III, 2.<br>VII, 12 77 ann.                                   |
|                                                                                          |                                                                                    |

| Varr. fragm. 4, Non. 83, 21. fragm. | ,   | Varr. περὶτύφου fr. 4. Non. 489, 17 89                |
|-------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| 5. Non. 544, 27                     | 79  | Verg. Aen. II, 56, V, 734 1170                        |
| 35, Non. 529, 13                    | 85  | - 1. VI, 9. 10 bis. 13 627                            |
|                                     | 85  | - 1. VI, 23 628                                       |
|                                     | 98  | -37                                                   |
| 24, Non. 105, 12.                   |     | -42-44.43.45.47.53628                                 |
|                                     | 98  | - 69. 80. 84 bis. 90 629                              |
| 43. Non, 153, 3. 421,               |     | <b></b> 95. 96. 186. 199. 203 630                     |
|                                     | 96  | 204, 242, 270 631                                     |
|                                     | 96  | - - 273, 283, 300 632                                 |
|                                     | 96  | <b>—— 327. 353. 395</b> 633                           |
| - Gerontodid, fr. 7, Non. 86,       |     | -426                                                  |
|                                     | n.  | -427 634                                              |
| 11. 80. 81 an - 80. 81 an           | 90  | 438 bis. 448. 452 635                                 |
| - Lex Maen. fr. 7. Non. 106,6       | 82  | <b>— 453. 468. 477. 542. 545.</b>                     |
| - Prom. lib. fr. 9. Non. 71,        |     | 559 636                                               |
|                                     | 88  | - - 566. 567. 571. 574-577 637                        |
| 14. Non. 27, 24                     | 79  | 620 638                                               |
|                                     | 80  | -646.647                                              |
| fr. 24, Non. 247, 23.               |     | - 648, 658, 687, 721 640                              |
|                                     | 90  | - - 727. 733. 734 641                                 |
|                                     | 99  | 727. 733. 734 641<br>738. 743 bis 642                 |
| fr. 18. Non. 86, 20                 | 94  | - - 761. 763. 779 643                                 |
| - γνωθι σαυτόν fr. 2 Non. 69,       |     | 779. 780 quater. 811.                                 |
| 29, fr. 7, Non. 267, 2              | 98  | 829 644                                               |
| - περί έγκωμ. fr. 11-14. Non.       |     | 844. 853. 857 sqq 645                                 |
| 456 6. 218, 22, 135, 22.            |     |                                                       |
|                                     | ıq. | - 880 bis. 883                                        |
| — ὄνος λύρας fr. 6. Non. 182,       |     | — — 898 - 901                                     648 |
| 31. 230, 30                         | 95  | - 1X, 66 170                                          |
| fr. 7. Non. 483, 12                 | 94  | = - IX, 387. 400. XI, 574 171                         |
| - ταφη Μενίππου fr. 11. Non.        |     | - Georg. I. 226                                       |
| 48, 20                              | 89  | - - III, $242-270$ 363                                |
| fr. 18, Non. 48, 15, 93 au          | nn. | Vita Secundi philos. 150 sqq.                         |
| 210 200 210 210 210                 |     |                                                       |

# Index verborum.

| <sup>2</sup> Αγάκλυτος |        |           | 200 | ἀλάστωρ                |            | 222 |
|------------------------|--------|-----------|-----|------------------------|------------|-----|
| άγαπήνωρ               |        | 1.32      | 199 | άλεξητήριος, άλεξήτωρ, | άλεξίχαχος | 222 |
| άγαυρύς                |        |           | 199 | αμβρόσιος, αμβροτος    |            | 216 |
| αγέλεια                |        |           | 211 | αμιτροχίτων            | 2.51       | 194 |
|                        |        | 1*        | 195 | άμύμων                 |            | 198 |
| άγέρωχος               | Sudana | 28.       | 221 | άμφικτιονίς            |            | 226 |
| άγέστρατος,            | άγετωρ | myself to | 199 | άνεμῶτις               | 1000       | 220 |
| άγήνωρ                 |        |           | 221 | άντίθεος               |            | 197 |
| άγήτως                 |        |           |     |                        |            | 222 |
| άγουαΐοι               |        | 2 .5 .    | 225 | άποτροπαίος            | Server Co. | 269 |
| άγχέμαχοι              |        |           | 195 | άπαλός                 |            | 220 |
| άγώνιος                |        |           | 221 | άφέσιος                |            | 203 |
| αειγενέτης             |        |           | 215 | βαθύζωνος              | dar de     |     |
| άθάνατος               |        |           | 216 | βαθύκολπος             |            | 203 |
| αλθέριος.              |        |           | 218 | βουλαΐος               |            | 226 |
| αχρόχομος              |        |           | 194 | γενέθλιος              | 222.       | 224 |

| δαμόνιος 197. 210 χέρατος 225 διογενής 198 κυθάλμως 226 διογενής 198 κυθάλμως 260 διογενής 198 κυθάλμως 260 διογενής 198 κυθάλμως 260 διογενής 198 κυθάλμως 260 διογενής 200 καρώς 217 δυσμοκλειτός 200 καρώς 221 διαρικλειτός 200 κάρως 220 διατίρες δίων 220 διατίρες διατικος, διχεσι- πεπλος, διλεσιόβων, διλεκεί- πεπλος διλετοίβων, διλεκεί- πιδιατικος 216 διατίρες διατικος διατικος διατικος 216 διατίρες διατικος 217 διατικος 216 διατικος 217 διατικος 217 διατικος 218 διάμως 210 διατικος 219 διάμως 220 διάμως  | Paradata                                        | 947 | wortspie out                    | 100         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----|---------------------------------|-------------|
| διοτρεφής   198   ανσόσος   217   δουρικλειτός   200   αντήρες   είων   220   αντήρες   είων   είνας      | σαιμόνιος · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 217 | xbarebockbar & was with the     | 225         |
| διοτρεφής   198   ανσόσος   217   δουρικλειτός   200   αντήρες   είων   220   αντήρες   είων   είνας      | οια, στος                                       | 400 | widelines                       | 106         |
| σοινχήρετμος , σουρικλυτός   195   δασσσόσς   217   δασφικλειτός   200   δαστρας ξάων   220   δητις, λοχία, λοχείη, λυσίζωνος   210   δητις, λοχεία κοχείη, δυσίζωνος   210   δητις, λοχεία κοχείη κος   210   δητις, λοχεία κοχείη, δυσίζωνος   210   δητικοβλέφαος , ξένκυπες, ξέκκεσίτων   194   δητικοβλέφαος , ξέκκεσίτων   194   δητικοβλέφαος   163   δητικοβρίσς   220   δητικοβρίσς   220   δητικοβρίσς   220   δητικοβρίσς   221   δητικοβρίσς   225   δητικοβρίσς   225   δητικοβρίσς   226   δητικοβρίσς   226   δητικοβρίσς   227   δητικοβρίσς   228   δητικοβρίσς   229   δητικοβρίσς   226   δητικοβρίσς   226   δητικοβρίσς   227   δητικοβρίσς   227   δητικοβρίσς   228   δητικοβρίσς   229   δητικοβρίσς   229   δητικοβρίσς   220   δητικοβρίσς      |                                                 | 190 |                                 | 207         |
| δουρικλειτός 200 λαφρία 210 δυτήρες ἐάων 220 λητίες, λοχεία, λοχείη, λυσίζωνος 210 ξίχεσιπαλος, ξίχεσπαλος, ξίχεσιπαλος, ξίχεσιπαλος 201 μεγάθομος, μενεχάφμης, μενέπαλος 201 μενάνσιμος, μενεχάφμης, μενέπαλος 201 μενάνσιμος, μενεχάφμης, μενέπαλος 201 μενάνσιμος, μενεχάφμης, μενέπαλος 202 ξάπαλος 202 ξάπαλος 203 ξέντος, ξεντικός 205 καμόντιμος 215 ξέντος, ξεντικός 205 καμόντιμος 216 ξέντος, ξεντικός 205 καμόντιμος 216 ξέντος, ξεντικός 205 καμόντιμος 216 ξέντος, δεντικός 205 καμόντικος 217 ξέντος μενεχάφμης, μενέπαλος 217 ξέντος, ξεντικός 225 ξέντος, ξεντικός 225 ξέντος, ξεντικός 225 ξέντος, ξεντικός 225 ξέντονς, ξεντικός 225 ξέντονς, ξεντικός 216 διλοφρων 200 ξάντιμος, εξίστες μενεχάνος 216 διλοφρων 200 ξάντιμος, εξίστες μενεχάνος 217 ξέντος 200 ξίντος 217 ξέντος 200 ξίντος 217 ξέντος 200 ξίντος 20 |                                                 |     |                                 |             |
| δωτήρες ἐδῶν ἐγχεοίπαλος, ἐγχεος της ἐκτος ἐνχεοίπαλος, ἐγχεοίπαλος, ἐγχεος τος ἐκτος ἐκτ | σολιχηρετμος, σουρικλυτος                       |     |                                 |             |
| ξγχεσίπωρος   ξίχεσπαλος, ξίχεστα   201   μεγάθομος, μεγαλήπωρ   196   ξίχεσπαλος, ξίχεστα   201   μελάναιγιε   226   μελάναικαι   226   μελάναικαι   226   μελάναικαι   226   μελάναικαι   226   μελάνα   | Ooverxertos and the                             |     |                                 |             |
| φόρος   ξλικοπες, ξλικοπες, ξλικοπες, ξλικοπες, ξλικεσίβων, ξλικεγίτων 194   ξναγώνιος   221   μενέπνος   226   μενέπνος   226   μενέπνος   226   μενέπνος   226   μενέπνος   226   μενέπνος   226   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   226   ξαπόλοα   220   ξαπόλος   227   ξενόψιος   217   ξενόψιος   217   ξενόψιος   217   ξενόψιος   217   ξενόψιος   218   ξεννος, ξεντκός   225   δλόψαμων   200   δλόψαμων   200   δλόψαμων   200   δλόψαμων   200   δλόψαμων   200   δλόψαμων   200   δλόψανος   215   δλόψαμων   200   δλόψανος   215   δλόψαμων   200   δλόψανος   215   δλόψανος   216   δλόψανος   226   δλόψανος   226   δλόψανος   226   δλόψαμων   200   δλόψανος   226   δ   | σωτηρες εάων                                    |     |                                 |             |
| φόρος   ξλικοπες, ξλικεσίπεπλος, ξλικεσίπετολεμος, μενεχάρμης, μενέπετολεμος, ξλικεσίρησης   194   ξναγώνιος   221   μελάναιγιε   201   μεναπίδεμος, μενεχάρμης, μενέπαλος   221   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   210   μογοςτόχος   210   ξανθόται   220   ξανθός   211   ξεινοδής   212   ξεινοδής   212   ξεινοδής   212   ξεινοδής   212   ξεινοδής   213   ξεινοδής   214   ξεινοδής   215   ξεινοδής   216   ξ   |                                                 | 195 |                                 |             |
| δικοβλέφαρος   διάκοπες   δικεσίποτολος   δικεσίβέφαν, έλκεχίτων   194     δναγώνιος   221     δνανέωρος   163     διακόται   220     διακόται   220     διακόται   220     διακόται   220     διακότιος   217     διακότιος   217     διακότιος   217     διακότιος   217     διακότιος   218     διακότιος   219     διακότιος   210     διακότιος   225     διάσεμος   210     διάσειδιος   225     διάσειδιος   225     διάσειδιος   226     διάσειδιος   227     διακότεισιος   228     διακότεισιος   229     διακότεισιος   221     διακότεισιος   222     διακότεισιος   223     διακότεισιος   224     κακότεισιος   225     τακότεισιος   226     τακ   | έγχεσιπαλος, έγχεσπαλος, έγχεσ-                 |     |                                 |             |
| πεπλος, έλκετρίβων, έλκεχίτων 194 έναγώνιος 221 μογοςτόχος 210 έννέωρος 163 ναυσκικέτύς 195 επαλτο 320 επαλτο 320 επαλτο 320 επαλτο 320 επαλτο 320 επιδόται 220 ξενθός 226 ξενθός 226 ξενθός 193 ξενθός 211 διούμος 211 διούδιος 211 διούμος 211 διού |                                                 | 201 | MCNUVUYUS .                     | 220         |
| Εντέωρος   163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ελικοβλέφαρος, ελίκωπες, έλκεσί-                |     | μενεπτολεμος, μενεχαρμης, μενε- | 004         |
| Εντέωρος   163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | πεπλος, έλχετρίβων, έλχεχίτων                   | 194 | χαρμος                          |             |
| ξπαλτο   220   ξανόδο   193   ξπουράνιος   217   ξένιος,ξενικός   225   ξαύνος   219   δρεμος   214   ξεικυδής   211   δρεμος   215   ξεικυδής   211   δρεμος   216   ξεικυδής   212   ξεικυδής   212   ξεικυδής   213   ξεικυδιός   216   ξεικυδής   216   ξεικυδής   217   ξεικυδής   218   ξεικυδίος   218   ξεικυδής   218   ξεικυδίος   220   ξεικυδίος   221   ξεικυδίος   221   ξεικυδίος   222   ξεικυδίος   226   ξεικυδίος    | ξναγώνιος 🦈 🧎                                   |     | μογοςτοχος                      |             |
| ἐπόψωος         211         ὅρεμος         214           ἐρικυδής         211         ὁλούρων         200           ἐτάρειος         225         ὁλόμπιος         215           ἐὐζωνος         210         ὁμόριος         225           ἐὐζωνος         203         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         200         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐπελος         203         206         οὐράνιος         215           ἐὐπελος         203         206         παιδοιρόφος         220           ἐψέρφων         202         10         παιδοιρόφος         221           ἐμότος         198         περικλυτός         213           ἐμείσς         198         περικλυτός         213           ἐμειστοπλίοι         199         περικλυτός         214           ἐμωρος         198         περικλυτός         114           ἐμωρος         198         πλοιτοιόται         220           ἰπηλόκαμος         196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | EVVEWOOS TO A CONTROL OF                        | 163 | ναυσικιλειτός                   |             |
| ἐπόψωος         211         ὅρεμος         214           ἐρικυδής         211         ὁλούρων         200           ἐτάρειος         225         ὁλόμπιος         215           ἐὐζωνος         210         ὁμόριος         225           ἐὐζωνος         203         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         200         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐπελος         203         206         οὐράνιος         215           ἐὐπελος         203         206         παιδοιρόφος         220           ἐψέρφων         202         10         παιδοιρόφος         221           ἐμότος         198         περικλυτός         213           ἐμείσς         198         περικλυτός         213           ἐμειστοπλίοι         199         περικλυτός         214           ἐμωρος         198         περικλυτός         114           ἐμωρος         198         πλοιτοιόται         220           ἰπηλόκαμος         196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | έπαλτο τη της της της της της της της της της   | 320 | νόμιος                          |             |
| ἐπόψωος         211         ὅρεμος         214           ἐρικυδής         211         ὁλούρων         200           ἐτάρειος         225         ὁλόμπιος         215           ἐὐζωνος         210         ὁμόριος         225           ἐὐζωνος         203         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         200         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         226           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐχωνος         210         ὁμόριος         221           ἐὐπελος         203         206         οὐράνιος         215           ἐὐπελος         203         206         παιδοιρόφος         220           ἐψέρφων         202         10         παιδοιρόφος         221           ἐμότος         198         περικλυτός         213           ἐμείσς         198         περικλυτός         213           ἐμειστοπλίοι         199         περικλυτός         214           ἐμωρος         198         περικλυτός         114           ἐμωρος         198         πλοιτοιόται         220           ἰπηλόκαμος         196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ξπιδόται                                        | 220 | ξανθός α / 1 1 1 1 1 1          | 193         |
| ξεικυθής τος το του του του του του του του του του                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ξπουράνιος                                      | 217 | 3                               | <b>2</b> 25 |
| ξεικυθής τος το του του του του του του του του του                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ξπόψιος                                         | 219 | ὄβριμος                         | 214         |
| ετάρερος 210 εὐάνεμος 210 εὐτωνος 211 εὐτωνος 210 εὐπελίος 201 εὐπελίος 201 εὐπελος 203 εὐπελος 204 εὐπελος 204 εὐπελος 205 εὐπελος 206 εὐπελος 207 εἰπελος 207 είπελος 207 ε | ξριχυδής                                        | 211 | όλοόφοων                        | 200         |
| εὐθονος 212 ομόριος 226 εὐθονος 213 ομόριος 226 εὐθονος 213 ομόριος 226 εὐλοχος 210 οὐρικός 215 οὐρικός 216 οὐρικ |                                                 | 225 | 'Ολύμπιος                       | 215         |
| εὐθονος 203 ομόριος 226 ἐὐζωνος 203 ομόριος 226 ἐὐζωνος 200 οὐρς, οὐλιος 220 οὐρς οὐρς οὐρς 220 οὐρς οὐρς οὐρς 220 οὐρς οὐρς οὐρς οὐρς οὐρς οὐρς οὐρς οὐρς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                 | 210 | δμόγνιος                        | 225         |
| ξύζωνος εξύλοχος 210 οὐλος, οὖλος οὐλος οὖλος οὖλος οὖλος οὖλος οὖλος οὖλος οὐλος οὖλος οὖλος οὐλος οῦλος οὖλος οῦλος οὖλος οῦλος ο |                                                 | 212 | ομόριος                         | 226         |
| ξύχνήμελίης εὐμμελίης εὐμμελίης εὐπετόρεια εὐπατέρεια εὐπλόχαμος εὐπλόχαμος εὐπλόχαμος ἐἔστέφανος, ἐὕσφυρος ἐἔστέφανος ἐρτίστοπόλοι εξτίστοπόλοι εξτίστοπόλοι εξτίστοπόλοι εξτίστοπόλοι εξτίστοπόλοι εξτίστεραν εξτίστοπόλοι εξτίστεραν εξτίστοπόλοι εξτίστεραν εξτίστοπόλοι εξτίστοπολοι  |                                                 |     | Οπλύσμιος                       | 221         |
| εὐλμελίης 201 εὐπελος 203 206 εὐπελος 198 εειτενοπόλοι 199 περιέψεως 202 204 εειτενομένος 204 εειτενοπόλοι 199 περιέψεως 202 204 εειτενομένος 203 περιέψεως 202 204 εειτενομένος 203 περιέψεως 203 περιέψεως 203 περιέψεως 203 περιέψεως 203 περιέψεως 203 ετινομένος 204 εειτενομένος 203 περιέμενος 203 περιέμενος 204 περιέψεως 203 περιέμενος 204 πολιεύς, πολιώγοςος, πολιούχος 204 πολιεύς, πολιώγοςος, πολιούχος 204 πολιεύς, πολιώγοςος 204 πολιέλειος 206 περιέμενος 207 περιέμενος 203 206 περιέ |                                                 |     | οὖλος, οὖλιος                   | 200         |
| εὐμμελίης εὐπατέρεια 201 οὐρανίωνες οὐρος 220 εὐπατέρεια 203 206 εὐπλόχαμος 205 εὐπλόχαμος 205 καλιόχαμος 207 καλαμαναίος 221 εὐστέφανος, ἐὐσφυρος 207 καλαμαναίος 221 εὐστέφανος, ἐὐσφυρος 206 πανθαμάτωρ, παντόπτης 219 εχέφρων 202 πατρῷος 224 πεπνυμένος 204 περικνότός 213 θεριστοπόλοι 199 θερειθής, θερείχελος, θερυδής 198 περσέπτολις 214 θέσχελος 199 περσέπτολις 214 θέσχελος 199 πλήξιππος 202 ελήμωρος 195 πλοντοδόται 220 ελήμωρος 195 πλοντοδόται 220 ελήμωρος 195 πλοντόμητος, πολιώνς, πολιώνς 224 εππνομένος 201 εππλάκα 201 εππλάκα 201 εππλάκα 201 εππλάκα 201 εππλόκος 227 εππλόκορθος 212 εππλόκορθος 202 εππλίτωρος 203 εππλότορθος 214 εππλότα 201 εππλότα 201 εππλότα 201 εππλότα 201 εππλότορθος 214 εππλότα 201 εππλότορθος 214 εππλότορθος 203 επλίτωρος  | ะขั้นดงดด                                       | 210 | οὐράνιος                        | 215         |
| εὐπατέρειὰ 203. 206 τὖπατός 203. 206 τὖπλόχαμος 205 τἀντάτανος, τὖσφυρος 207 τατρῶρς 224 τὖτομος 206 τεινοιος 201 τεινοιο | svenishing it is                                |     |                                 | 218         |
| εὐπλόχαμος 205 παλαμναῖος 221 ἐὐστέφανος, ἐὐσφυρος 207 πατομόρς 219 πατομόρς 224 ἡῦκομος 206 πεπνυμένος 204 ἡῦκομος 206 περικλυτός 213 περικλυτός 213 περικλυτός 213 περικλυτός 214 θέσκελος θεοιδής, θεοιέκελος, θεουδής 198 περικλυτός 214 θέσκελος 199 πλούτεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 199 πλουτοδόται 220 ἐδημότεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰοπέφανος 212 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰοπέφανος 212 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰπποκέλεψθος 227 πρόμαχος 221 ἰπποκέλεψθος 202 ἰπποκόλος 195 πκομότεραι 200 ἐπποκόλος 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 210 ἰπποκόλος 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 211 ὑπποκόλος 195 παρίκορθος 211 ὑπποπόλος 195 πακέσπαλος 221 ὑπποκόλος 195 πακέσπαλος 221 ὑπποπόλος 195 πακέσπαλος 201 ἐδημοςς 203 καλλίτωμος 203 τακέπολος 203 καλλίτωμος 203 τακέπολος 221 καλλίτωμος 203 206 παλλίτως 203 206 καλλίτωνος 203 20 | รมัสเซร์กรเห                                    |     | ούριος                          | 220         |
| εὐπλόχαμος 205 παλαμναῖος 221 ἐὐστέφανος, ἐὐσφυρος 207 πατομόρς 219 πατομόρς 224 ἡῦκομος 206 πεπνυμένος 204 ἡῦκομος 206 περικλυτός 213 περικλυτός 213 περικλυτός 213 περικλυτός 214 θέσκελος θεοιδής, θεοιέκελος, θεουδής 198 περικλυτός 214 θέσκελος 199 πλούτεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 199 πλουτοδόται 220 ἐδημότεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰοπέφανος 212 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰοπέφανος 212 πολυτόμητος, πολυώνυμος 218 ἰπποκέλεψθος 227 πρόμαχος 221 ἰπποκέλεψθος 202 ἰπποκόλος 195 πκομότεραι 200 ἐπποκόλος 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 210 ἰπποκόλος 195 πολυτόμητος, πολυώνυμος 211 ὑπποκόλος 195 παρίκορθος 211 ὑπποπόλος 195 πακέσπαλος 221 ὑπποκόλος 195 πακέσπαλος 221 ὑπποπόλος 195 πακέσπαλος 201 ἐδημοςς 203 καλλίτωμος 203 τακέπολος 203 καλλίτωμος 203 τακέπολος 221 καλλίτωμος 203 206 παλλίτως 203 206 καλλίτωνος 203 20 |                                                 |     | παιδοτρόφος                     | 224         |
| δυστέφανος   δυσφυρος   207   δεκέρρων   202   206   πεπνυμένος   204   δειος   208   198   περικλυτός   202   204   δειος   δειοκέλος   δεοκίδης, δεοκίκελος, δεουδής   199   περσέπτολις   213   δεκκέλος   δεοκέλος   199   περσέπτολις   214   δεσκέλος   δεοκέλος   δεοκέλ   |                                                 |     |                                 | 221         |
| ἐχέφρων 202 πετνυμένος 204 περιώνος 213 περίφρων 202. 204 περιώνος 214 περιώνος 214 περιώνος 214 περιώνος 214 περιώνος 214 περιώνος 214 περιώνος 202 περιώνος 214 περιώνος 215 μωρος 199 πλοντοδόται 220 πλοντόμητος, πολιώνς, πολιώνος 214 πολιώναμος 213 ποντίμητος, πολιώνος, πολιώνος 214 πολιώναμος 215 παρίσμα 201 πάνα 209 πάνια 209 πάνια 208 παρίσμανος 215 ππολάαμοι 196 πάνια 208 πρόμαχος 211 πποκέλευθος 201 ππολίπορθος 214 ππολίπορθος 214 πποτάα 201 παρίσμανος 202 παρίσμανος 203 |                                                 |     | πανδαμάτωρ, παντόπτης           |             |
| φύνομος γεοιος 198 περικλυτός 201 περικλυτός 213 σερίσς γεοιος γ | every evoyor                                    |     | πατρῶος                         |             |
| θείος 198 περικλυτός 213 περίφων 202. 204 θεοειθής, θεοείκελος, θεουθής 198 περίφων 202. 204 θεοειθής, θεοείκελος, θεουθής 198 πλήξιππος 202 δηλύτεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 199 πλουτοθόται 220 δίμωρος 195 πλοιεύς, πολιήσχος, πολιούχος 224 πολιτέματος, πολυώνυμος 218 διστέφανος 212 πολιτέματος, πολυώνυμος 218 πολιτία 200 ξππιος 227 πολιτία 208 ξππιος 227 πποκέλευθος 201 ξπποκέλευθος 202 ξπποκέλευθος 201 ξπποτάα 201 ξπποτάα 201 ξπποτάα 201 ξπποτάα 201 ξακέσπαλος 211 ξπποτάα 201 ξακέσπαλος 201 ξακέσταλος 201 ξακέσταλος 201 ξακλίζωνος 203 στράπος 221 καλλίζωνος 203 στράπος 221 καλλίταλος 203 206 καλλίταλος 203 206 καλλίταλος 203 206 καλλίταλος 203 206 καλλίτανος 203 206 καλ | **ilvounce                                      |     | πεπνυμένος                      | 204         |
| θεμιστοπόλοι 199 περίφεων 202. 204 θεοειθής, θεοείχελος, θεονθής 198 περσέπτολις 214 θέσχελος 199 πλοντοθόται 220 πλοντόδται 220 διμωρος 195 πολιτέρατος, πολιότοχος, πολιότοχος 224 διπλόχαμος 212 πολιτέμητος, πολιώνυμος 218 πολιτέμητος, πολιώνυμος 218 πολιτέμητος, πολιώνυμος 218 πολιτέμητος, πολιώνυμος 218 πολιτέμητος πολιώνυμος 219 πολιτέμητος πολιώνομος 210 πολιτία 208 ξιπιος 227 πρόμαχος 211 πποχέλευθος 202 ππολίπορθος 214 πποπόλος 195 σαχέσπαλος 211 πποπόλος 195 σαχέσπαλος 214 πποπόλος 195 σαχέσπαλος 214 πολιτέμητος 203 σαχέπτοῦχος 203 δαχέπτοῦχος 203 δαχέπτοῦχος 203 καλλίκομος 206 ταλλίπεπλος 203. 206 παλλίπεπλος 203. 206 παλλίπεπλος 203. 206 πλέλεισς 222 καλλίσφιος 207 ταλλίσφιος 207 ταλλίσφιος 207 ταρπαρος 222 καργερούθυμος 194 καρτερόθυμος 196 δίπος 220 καλλύτος 213 καρτερόθυμος 213 γαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Jonophos                                        |     |                                 | 213         |
| θεοειδής, θεοείκελος, θεονδής       198       πλήξιππος       202         θάσκελος       199       πλοιτοδίται       220         δίμωρος       195       πλοικός, πολιήσχος, πολιούχος       224         λοπόκαμος       111       213       πολικός, πολιήσχος, πολιούχος       224         λοπόκαμος       212       πολιτίμητος, πολυώνυμος       218         λαπιλότα       201       πότνα       208         λαπιλότα       227       πολιτίποςθος       221         λαποκέλευθος       202       πιολιποφθος       211         λαποπολλος       195       σακέσπαλος       201         λαπλίζωνος       201       σακέσπαλος       203         λαλλίζωνος       203       σακέσπαλος       203         καλλίζωνος       203       σακτίρς, σώτειρα       228         καλλίπελος       203       206       τανύπελλος       203         καλλίπλογαμος       206       τάλειος       222         καλλίτη γραγρος       207       τάλειος       220         καλλίτη γραγρος       207       τάρτερμενής       213         καρτοροφονμος       196       νίπιος       220         κιλυτός       213       γαεινός </td <td></td> <td></td> <td>περίφρων 202.</td> <td>204</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                 |     | περίφρων 202.                   | 204         |
| θέσκελος       199       πλήξιππος       202         θηλύτεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 199       195       πλουτοδόται       220         ιδμωρος       195       πολιεύς, πολιήοχος, πολιούχος       224         λοπόραμος       212       πολυτίμητος, πολυώνυμος       218         λιπιος       221       πότνια       208         λιπιος       227       πότνια       208         λιπιος       227       πούμος       221         λιπιοπόλος       196       πρόμαχος       221         λιπιοπόλος       195       σακέσπαλος       201         λιπιοπόλος       195       σακέσπαλος       201         λιπιοπόλος       195       σακέσπαλος       201         λιπιοτία       201       σαπιτοῦχος       221         λαλλίζωνος       203       στράτιος       221         καλλίζωνος       203       σοτήρ, σώτειρα       228         καλλίπολοκαμος       206       τάλειος       222         καλλίπολοκαμος       206       τάλειος       222         καλλίσονορος       207       τοπαΐος       222         καλλίσονορος       207       τοπαίδειος       222         καλλίσονορος       <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Asserdic Asservelor Asserdic                    |     | πεοσέπτολις                     | 214         |
| θηλότεραι, θρασυμέμνων, θρασύς 199 πλουτοδόται 220 δύμωρος 195 πολιεύς, πολιόχος, πολιούχος 224 πολιόχαμος 213 διοτέφανος 211 πολυτίμητος, πολυώνυμος 218 πολυτίμητος, πολυώνυμος 218 πολυτίμητος, πολυώνυμος 218 πολυτίμητος πολυώνυμος 219 πότια 208 παράσβα 210 παράσβα 210 παράσβα 210 παράσβα 210 παράπαδος 221 παράπαδος 221 παράπαδος 221 παράπαδος 201 παράπαδος 201 σακέσπαλος 201 σακέσπαλος 201 σακέσπαλος 201 σακέσπαδος 201 σακέσπαδος 201 σακλίτομος 203 σακέσπος 221 καλλίτομος 203 σακέσπος 221 καλλίτομος 203 206. καλλίτομος 203 206. καλλίτομος 203 206. καλλίτομος 203 206 παράπος 222 καργκομόωντες 194 καρτερόθυμος 213 καρτερόθυμος 213 γαεινός 220 κιλυτός 213 γαεινός 211 χαρτερόθυμος 213 γαεινός 211 χαρτερόθυμος 213 γαεινός 211 χαρτερόθυμος 213 γαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |     |                                 |             |
| δό μωρος       195       πολιεύς, πολιήοχος, πολιούχος       224         λοπόκαμος       4111 213       πολυτίμητος, πολυώνυμος       218         λοστέφανος       212       πότνα       209         λππηλάτα       201       πότνα       208         λππιος       227       πρόμαχος       221         λπποτόλαμοι       196       πολίπορθος       221         λπποτόλος       195       σακέσπαλος       201         λππότα       201       σακέσπαλος       201         λππότα       201       σαππτούχος       203         λαλλίζωνος       203       στράπος       221         καλλίζωνος       203       στράπος       221         καλλίπομος       206       τανύπεπλος       203         καλλίπλόκαμος       206       τέλειος       222         καλλίπομος       206       τηλέκλειτος       220         καλλίσφυρος       207       τέλειος       222         καλλίσφυρος       207       τροπαλος       222         καρικριμενής       194       καρικριμενής       213         καρικριμενής       213       ψέπιος       220         κιλυτός       213       φεινός </td <td></td> <td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                 |     |                                 |             |
| Ιοπλόκαμος       4111       213       πολυτίμητος, πολυώνυμος       218         Ιοστέφανος       212       πότνα       209         ἱππλάτα       201       πότνα       208         ἔππιος       227       πρέσβα       210         ἱπποτάλαμοι       196       πολίποφθος       221         ἱπποτάλος       195       σακέσπαλος       201         ἱππότα       201       σακέσπαλος       203         Ισόθεος       198       στράπος       221         καλλίζωνος       203       στράπος       221         καλλίτομος       203       στούπρε, σώτειρα       228         καλλίπεπλος       203. 206       τάλειος       222         καλλίπλόκαμος       206       τάλειος       222         καλλίτος νορς       207       τάλεκλειτος       220         καλλίτος νορς       207       τροπαίος       222         καλλίτος νορς       207       τάλειος       222         καλλίτος νορς       207       τόλειος       222         καλλίτος νορς       207       τόλειος       222         καλλίτος νορς       207       τόλειος       222         καλλίτος νορς       207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                 | 105 |                                 |             |
| Ιοστέφανος     212     πότνα     209       ἐππλάτα     201     πότνια     208       ἔππιος     227     πρέσβα     210       ἐππόδαμοι     196     πρέσβα     210       ἐπποκέλεψθος     202     πιολίπορθος     221       ἐπποπόλος     195     σακέσπαλος     201       ἐππότα     201     σακόπιολος     203       ἰσόθεος     198     στράπος     221       καλλίζωνος     203     στράπος     221       καλλίτομος     206     τανύπεπλος     203       καλλίπεπλος     203     206     τάλειος     222       καλλίπεπλος μος     206     τάλειος     220       καλλίπος ψος     207     τέλειος     220       καλλίπος μος     207     τορπαῖος     222       καργερμόθυμος     196     ὑτιος     220       κιλυτός     213     φεινός     211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                 |     |                                 |             |
| <ul> <li>ξππηλάτα</li> <li>ξηπιος</li> <li>ξηπιος</li> <li>ξηπιος</li> <li>ξηπιος</li> <li>ξηπιος</li> <li>ξηποχέλεψθος</li> <li>τηποχέλεψθος</li> <li>τηποπολίος</li> <li>τανηποτοίχος</li> <li>τανήτος</li> <li>ταν τός</li> <li>ταν τός</li> <li>ταν τός</li> <li>ταν τός</li> <li>ταν τός</li> <li>τηλ έκλειτος</li> <li>τηλ έκλειτος</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | *Orenon whoos                                   | 210 |                                 |             |
| ξηπιος 227 πρέσβα 210  ξηπιος 196 πρόμαχος 221  ξηπιοχέλευθος 202 πιολίπορθος 214  ξηπιοπόλος 195 σακέσπαλος 201  ξηπιοτά 201 σαχήπιοῦχος 203  ξούθεος 198 σεράπος 221  καλλίζωνος 203 σωνήρ, σώτειρα 228  καλλίπεπλος 203. 206.  καλλίπεπλος 203. 206.  καλλίπελόκαμος 206 τηλέκλειτος 220  καλλίση υρος 207  καρχομόωντες 194 καρτερόθυμος 196 έπιος 220  καρτερόθυμος 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 |     |                                 |             |
| ἱππόσαμοι       196       πρόμαχος       221         ἱπποκέλεψθος       202       πιολίπορθος       214         ἱπποπόλος       195       σακέσπαλος       201         ἱππότα       201       σχηπτοῦχος       203         ἰσόθεος       198       σεράπος       221         καλλίζωνος       203       σωτήρ, σώτειρα       228         καλλίπεπλος       203. 206.       τανύπεπλος       203. 206.         καλλίπλόκαμος       206       τηλέκλειτος       220         καλλίσψυρος       207       τροπαῖος       222         καργκομόωντες       194       ὑπερμενής       213         καρτερόθνμος       196       ὑτιος       220         κιλυτός       213       φαεινός       211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |     |                                 |             |
| <ul> <li>λαποκέλεψθος</li> <li>λαποπόλος</li> <li>λαποπούχος</li> <li>καλλίζωνος</li> <li>καλλίζωνος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>λαποποκός</li> <li>λαποκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκός</li> <li>λαποκοκοκός</li> <li>λαποκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκοκ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                 |     |                                 |             |
| <ul> <li>ξπποπόλος</li> <li>ξππότα</li> <li>ξούθεος</li> <li>καλλίζωνος</li> <li>καλλίζωνος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπεπλος</li> <li>καλλίπος</li> <li>καρπίσος</li> <li>καλλίπος</li> <li>καλλίπο</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 | -   |                                 |             |
| ιπότα 201 σχηπτούχος 203 στράτιος 221 καλλίζωνος 203 στράτιος 222 καλλίκομος 203 206 τενύπεπλος 203. 206 καλλίπεπλος 203. 206 καλλίπός ναρος 206 καλλίτας ναρος 207 τελειος 222 καργχομόωντες 194 καρτερόθυμος 196 ύτιος 220 κιλυτός 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                 |     |                                 |             |
| 198   στράπος   221   χαλλίζωνος   203   σωτήρ, σώτειρα   228   χαλλίκομος   206   τανύπεπλος   203   206   ταλλίπεπλος   203   206   τάλειος   222   χαλλίπλοχαμος   206   τάλειος   207   τάλειος   200   χαλλίση νέρος   207   το τανόπετος   200   χαριχομόωντες   194   χαριτερόθυμος   196   ύπιος   220   χιλυτός   213   σαεινός   211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                 |     |                                 |             |
| χαλλίζωνος 203 σωτής, σώτειρα 228 καλλίπομος 206 τανύπεπλος 203. 206 τάλιπλος 203. 206 τέλειος 222 καλλίπός ναρος 207 τηλέκλειτος 220 καλλίσος 207 το παΐος 222 καρποριόωντες 194 περμενής 213 καρτερόθνηος 196 ύτιος 220 κιλυτός 213 σαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                 |     |                                 |             |
| χαλλίχο μος 206 τανύπεπλος 203. 206 χαλλίπεπλος 203. 206. πέλειος 222 χαλλιπλόχαμος 206 τηλέχλειτος 200 χαλλίσφυρος 207 τροπαίος 222 χαρηχομόωντες 194 ύπερμενής 213 χαριερόθυμος 196 ύπιος 220 χιλυτός 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 |     |                                 |             |
| καλλίπεπλος 203. 206. τέλειος 222 καλλιπλόχαμος 266 τηλέκλειτος 200 καλλίσψυφος 207 τφοπαΐος 222 καφηχομόωντες 194 ύπεφμενής 213 καφτερόθυμος 196 ύπιος 220 κιλυτός 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                 |     |                                 |             |
| καλλιπλόχαμος 206 τηλέκλειτος 200 καλλίσψυρος 207 τροπαΐος 222 καρηχομόωντες 194 ύπερμενής 213 καρτερόθυμος 196 ύτιος 220 κιλυτός 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                 |     |                                 | -           |
| καλλίση νρος 207 τροπαῖος 222 καρηκομόωντες 194 έπερμενής 213 καρτερόθνμος 196 έτιος 220 κιλυτός 213 η αεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -1                                              |     |                                 |             |
| χαρηχομόωντες 194 δπερμενής 213<br>χαρτερόθυμος 196 δέτιος 220<br>κιλυτός 213 φαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |     |                                 |             |
| χαρτερόθυμος 196 ύττος 220<br>κιλυτός 213 <i>q</i> αεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                 |     |                                 |             |
| κιλυτός 213 σαεινός 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 |     |                                 |             |
| 200 700 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1         |     |                                 |             |
| χουροτράφος 220. 223 Ιφίλιος 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                 |     | 1 1                             |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | χουροτρά φος 220.                               | 223 | things.                         | . 225       |

| φράτριος p.                  | 226      | Cebenna, Cevenna p.                   | 273 |
|------------------------------|----------|---------------------------------------|-----|
| φυτάλιμος, φυτάλμιος, φύτιος | 223      | Cenabum                               | 273 |
| Yapidwing .                  | 220      | Cenimagni et appoint a conforme       | 281 |
| γαρμόφρων                    | 220      | Centrones, Ceutrones                  | 273 |
| γρυσάμπυξ                    | 212      | Consonetodumni                        | 283 |
| γουσήνιος                    | المطالقة | Danuvius: Annay remain valence        | 274 |
| γρυσόθρονος                  | 212      | Donotaurus and the state of the state | 285 |
| γροσοχόμης                   | 226      | Geidumnus and with relativide         | 281 |
| χουσόπεπλος                  | 206      | Genabum                               | 273 |
| χουσοπήληξ                   | 227      | Genava, Geneva                        | 274 |
| χουσοχαίτης                  | 227      | Genabum<br>Genava, Geneva<br>Haedui   | 272 |
| Adiatunus                    | 280      | Latobrigi, Latovici                   | 277 |
| Aedui                        | 272      | Litavicus, Litaviccus                 | 276 |
| af                           | 247      | Magetobria, Magetobriga               | 276 |
| Ambibareti                   | 283      | mataras, mataris                      | 274 |
| Ambibarii                    | 277      | Metiosedum                            | 284 |
| Andecavi .                   | 172      | Nitiobroges                           | 282 |
| Andecumborium, Andocumbo-    |          | Rauraci, Raurici                      | 275 |
| rium                         | 273      | Triboces, Tribocos                    | 275 |
| Andes                        | 272      | Unelli, Venelli                       | 275 |
| Aremorici, Armorici          | 271      | Veromandui, Viromandui                | 276 |
| Atrebates                    | 279      | Voccionis, Vocionis, Voctionis        | 276 |
|                              |          |                                       |     |

# Verzeichniss der excerpirten zeitschriften.

| Academie der wissensch. zu Berlin, monatsber p. 179. 373. 56 Academie d. wissensch. zu München, sitzungsb | 8<br>4<br>4<br>9 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Archiv des vereins für siebenbürgische geschichte 37                                                      | 4                |
| A all gamaina zaitung                                                                                     |                  |
| Angland                                                                                                   | 5                |
| Campanandanaa littäraina                                                                                  | •                |
| Correspondential of colehrte n. realschulen 100. J.U. J.V.                                                | 0                |
| Doutsches museum                                                                                          | ~                |
| Class protectantische monetchiatter                                                                       |                  |
| Caralanta manantanium                                                                                     | 0                |
| Cosellechaft der wissenschaften Zu Wollingen                                                              | •                |
| Cattingische gelehrte anzeigen                                                                            | •                |
| Chambatan                                                                                                 |                  |
| Haidelberger ishrhücher                                                                                   |                  |
|                                                                                                           |                  |
| Mantal's literaturalist                                                                                   | 9                |
| NA III it-shaift film doe gymnagiaiWesell                                                                 | •                |
| Nove ishrbücher für philologie und Dadagogik                                                              |                  |
| Neues schweizerisches museum                                                                              | )                |

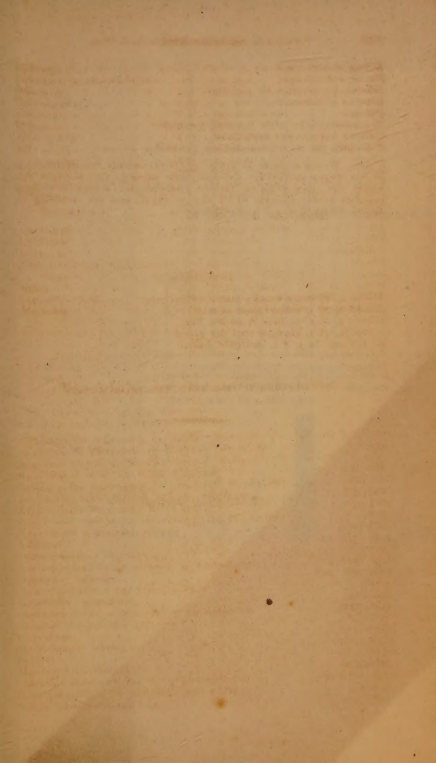
| Revue archéologique          | e e :       | 1100  | €′#  |      |        |       | <ul> <li>→ 24(64);</li> </ul>            | 736 |
|------------------------------|-------------|-------|------|------|--------|-------|------------------------------------------|-----|
| Revue numismatique           |             |       | *    | 4, 4 | 1915 4 | e (1) | 18 12 12 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 737 |
| Rheinisches museum für       | philologie  |       | ٠,   |      |        | •     | , .                                      | 380 |
| Séances et travaux           |             |       | •    |      |        | 9.    | . (10 . 10                               | 739 |
| Φιλίστως                     |             |       | . •  |      |        |       |                                          | 576 |
| Würtembergische jahrb. f.    | . vateri. g | eschi | chte |      |        |       |                                          | 182 |
| Zarncke literarisches cent   | ralblatt    |       |      |      |        |       | e                                        | 381 |
| Zeitschrift für die österrei | ichischen   | gymn  | asie | n.   |        |       |                                          | 191 |

Wegen mangels an raum, wegen erkrankung von mitarbeitern so wie wegen ausbleibens einzelner hefte haben in diesem bande excerpte aus einer reihe im ausland erscheinender zeitschriften nicht geliefert werden köunen: es ist sorge getragen, dass das versäumte in Philol. XVIII, 2 und 3 nachgeholt werde.

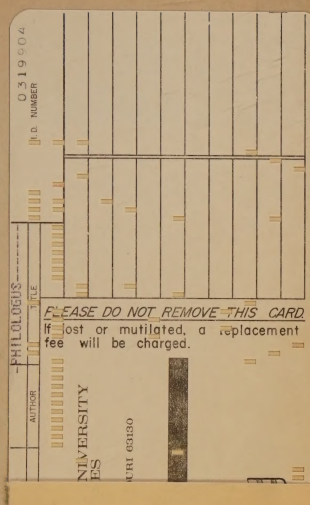
Die redaction.

### Druckfehler.

- P. 686 z. 25 l. überzeugung statt überlieferung
- 689 z. 20 l. aristarchisch ist oder 689 z. 20 l. aristarchisch ist oder 693 z. 25 l. βῆ ἰἐνωι durch den Ven. 705 z. 41 l. der grad statt der grund 709 not. 14 z. 3 l. ᾿Ασπληδόν ἔνωιον.



# DO NOT TAKE FROM LIBRARY



PA 3 P 5 Bd. 17

